Pa sporet av Guds virkelighet — mine forste femti ar

som teolog.

Forelesning ved avskjedsseminar 14. januar 2026

Knut Alfsvag

De fire oppdagelsene

Som de fleste 1 forsamlingen sikkert har oppfattet, passerte jeg den milepel & bli 70 ér i
november. Samtidig var det 50 ar siden jeg innledet min tilverelse som fulltids teolog, ettersom
hestsemesteret 1975 var mitt forste semester som teologistudent pA MF. Herav tittel og tema
for denne forelesningen. Jeg skal altsé prove & si noe om det som har opptatt meg gjennom disse
femti arene, og om hva jeg har funnet ut langs veien. Kanskje noen kan ha nytte og interesse av
det.

Jeg tror jeg kan si jeg begynte mine teologistudier med et dpent og nysgjerrig sinn, og
med forventninger om at jeg skulle laere noe viktig. Drivkraften var delvis at jeg nok sa for meg
en tjeneste i kirke og misjons-sammenheng; tanken pé en framtidig misjon@rtjeneste hadde jeg
nok allerede da. Samtidig var jeg nok ogsé fascinert av teologi som fag og den muligheten det
gav til fordypning bade i sprak og i arbeid med teologiske og filosofiske problemstillinger
informert av hva tenkende mennesker har skrevet og sagt gjennom historien. Denne
fascinasjonen for teologi som fag har nok bare vokst gjennom de femti drene som har gatt. Jeg
hiper den har vert synlig for kolleger og studenter, og jeg haper den ogséd vil kunne anes
gjennom denne forelesningen.

Jeg har gjennom disse drene gjort det jeg selv vil beskrive som fire viktige oppdagelser,
og jeg kommer til & strukturere denne forelesningen om disse fire oppdagelsene. To av dem vil
jeg betrakte som grunnleggende i den forstand at de har endret min forstaelse av teologi og
teologiens oppgave; de to andre er mer underordnede 1 den forstand at de er konsekvenser av
den forste av disse oppdagelsene. Den forste og grunnleggende oppdagelsen gjorde jeg mens
jeg arbeidet med det som ble min doktoravhandling som jeg ble ferdig med i 1994; derfor
begynner jeg med & si litt om den. Oppdagelse nummer to er nart forbundet med boken What
no mind has conceived fra 2010. Oppdagelse nummer tre dreier seg om en forstaelse av arbeid

for kirkens enhet som et forpliktende kriterium for teologisk arbeid. Min fjerde og forelopig



siste grunnleggende nyorientering stammer fra august 2018, og dreier seg om en ny forstaelse
av det filosofiske fenomen nominalisme som en forutsetning for modernitetens selvforstielse
slik den kommer til uttrykk bade i teologiske, vitenskapelige og politiske ssmmenhenger. Dette

er det altsa jeg har tenkt & ta dere med péa gjennom den neste timen.

Studietid og doktoravhandling

Allerede 1 mitt forste semester pd MF hadde jeg de to leererne som 1 ettertid stod for meg
som de beste leererne pa MF i min studietid, nemlig Bernt Oftestad og Carl Fredrik Wisleff. De
kombinerte faglig innsikt med et engasjement som stimulerte til faglig arbeid. Som foreleser
kunne dessuten Wisleff kombinere stor innsikt og pedagogisk overblikk med humor og
selvironi som pa en mate som stort sett forble skjult for dem som bare kjente ham som predikant
og polemiker.

Om noen i denne papekningen av at jeg hadde mine beste MF-lerere allerede 1 mitt
forste semester herer en form for kritikk av alle mine andre MF-larere, er ikke det helt
uberettiget. Studiet pA MF hadde mange kvaliteter; det var bredt og grundig, samtidig som jeg
nok allerede som student hadde en opplevelse av at det var noe som manglet. Det manglet noe
av den eksistensielle gnisten; det manglet det Seren Kierkegaard beskriver som tankens
lidenskap for paradokset. Det manglet ogsd en samlet visjon for hvordan en pa en konsistent
mate skulle forholde seg til teologiens aktuelle utfordringer. En neyde seg med nedlesninger
fra fag til fag og fra problem til problem, som en s prevde & holde sammen med ren viljekraft
forankret i arven fra fedrene og forstielsen av MF som forsvar mot vrangleren. Da MF senere
gav avkall pd den selvforstéelsen, kom det derfor ikke som noen overraskelse; den levde pa lant
tid allerede da jeg var student.

Jeg fikk mer av denne visjonen for teologiens sak andre steder enn pa lesesalen, i
auditoriene og 1 pensumbgkene. Et slikt sted var MF-koret, som i min studietid hadde en
inspirert og inspirerende dirigent i Trond Kverno. Dels formidlet han en forstdelse av
gudstjenesten som pulsslaget i kirkens liv som jeg alltid siden har baret med meg. For meg har
sann og sunn teologi alltid forst og fremst vaert refleksjon over det som skjer i gudstjenesten.
Samtidig fikk vi p4 denne maten en kontakt med kirkemusikk- og deler av salmemiljoet i Norge
i en tid da dette hadde en gullalder. A treffe og & musisere sammen med Terje Kvam, Egil
Hovland, Prots og Berre Knudsen, og jeg tror Eyvind Skeie var innom ogsa — under Trond
Kvernos ledelse hadde MF-koret hadde et vidt kontaktnett — var ikke bare store opplevelser;

det gav ogsé styrespor for teologistudiet.



Onsket om & utvide det faglige perspektivet forte meg ogsd opp bakkene fra MF til
Universitetet pa Blindern hvor jeg tok mellomfag i idehistorie under Guttorm Fleistad og Trond
Berg Eriksen og fulgte noen av forelesningene til bredrene Lenning pd TF. En annen student
pa idehistorie var Jostein Gaarder, som med suksessromanen Sofies verden i en viss forstand
kan sies & veere den av oss pa idehistorie som fikk mest ut av det studiet. For meg ble det vel s
viktig det jeg fikk pa TF, der jeg serlig hadde utbytte av Inge Lennings seminar over Luthers
bok om den trellbundne vilje. Det ante meg nok allerede da at jeg hos Martin Luther fant en
forstaelse av hva teologi handlet om, som var helt fri for den litt engstelige forsiktighet jeg
syntes jeg fant p4 MF. Inge Lonning var heller ikke redd for & slippe Luther los pa oss 1 fri
dressur. I skriftet om den trellbundne vilje star paradoksene tett og Lenning hadde ingen
ambisjoner om & lese dem for oss; det var etter hans oppfatning en oppgave for studenter, ikke
for professorer. Det er mye god pedagogikk 1 det, synes jeg.

Inspirert av de to, altsd Martin Luther og Inge Lenning, har De servo arbitrio, som
tradisjonelt er oversatt med «Om den trellbundne vilje», men som etter min oppfatning heller
burde gjengis med «Om det bundne valget», forblitt en slags akse eller orienteringspunkt 1 mitt
akademiske liv. Mitt forste studieprosjekt i form av et sdkalt kandidatstipend i semesteret
mellom praktikum og ordinasjon var viet denne boken; den ble temaet for den
doktoravhandlingen jeg skrev i tiden mellom de to periodene vére i Japan, og jeg har vendt
tilbake til den flere ganger siden, sist i form av en gjesteforelesning ved Det protestantiske
fakultetet ved Universitetet i Praha for to maneder siden. Forelesningen i Praha var dessuten en
slags jubileumsmarkering. Denne boken, som Luther mot slutten av sitt liv betraktet som sin
beste sammen med katekismene, skrev han ferdig i november 1525, og min forelesning i Praha
var omtrent pa dagen 500 &r etterpa.

Hva er det som er grunnen til at akkurat denne boken har sttt sa sentralt, ikke bare i
mitt akademiske liv, men i Luther-forskningen i sin alminnelighet? Jeg tror det Luther er ute
etter a si 1 denne boken, kan samles om to hovedproblemstillinger. For det forste dreier det seg
om det vi gjerne formulerer med uttrykket Skriftens klarhet, altsa det at Bibelen, forst og fremst
1 kraft av sine metaforer og fortellinger, har en overbevisningskraft som Den hellige 4nd bruker
til 4 la troens lys gé opp 1 vére hjerter. Omgang med Den hellige skrift gjor noe med oss, 1 hvert
fall om vi leser den med en forventning om at det er det den skal. For det andre dreier det seg
om en presist giennomtenkt forstaelse av hva det betyr at 1 forhold til Gud er vi mennesker alltid
mottagende. Gud er opphav til alt som fins. Av den grunn kan vi aldri gi Gud noe han ikke har,
og vi ber derfor heller ikke tenke at han pa noe punkt er avhengig av vare bidrag, heller ikke

ndr det gjelder a skape tro i vare hjerter.



Disse to tingene makter Luther & holde sammen péd en slik méate at forstaelsen av
Bibelens tekst som dogmatisk autoritet i kirken ikke framstidr som en nedlesning; den er
forankret i en helhetlig virkelighetsforstaelse som sier at det er slik det ma vere. Det kan rett
og slett ikke vaere annerledes. Dette drev Luther i retning av noe som fra en side sett er ydmyk
takknemlighet overfor det han finner i Bibelen. Samtidig ledet det ham til hardnakket
pastaelighet pa grunnlag av det han leser ut av de bibelske tekster nar de forstés i lys av tekstenes
narkontekst og den overordnede bibelske sammenheng. Denne bibelforankrede pastaelighet
overrasket meg; jeg hadde gatt gjennom et helt teologistudium og var langt inne i arbeidet med
doktoravhandlingen for det 1 det hele tatt gikk opp for meg at det gikk an & tenke pa den maten.
Det er imidlertid ikke Luther som er unntaket her; alle kirkens trosbekjennelser og klassiske
teologer er forankret i en tilsvarende bibelbevissthet; det er det som gjer dem til klassiske
teologer. Det som er spesielt med Luther, er at kan makter & tenke gjennom dette og gi det en
ny og velbegrunnet utforming i mete med det som 1 ettertid framstar som en tidlig from for
modernitet. Utfordringen fra Luthers Guds-, bibel- og virkelighetsforstaelse er derfor noe vi
sent blir ferdige med.

Min doktoravhandling, som jeg forsvarte ved en disputas ved det teologiske seminaret i
Kobe i mars 1995, altsé nesten 20 4r etter at jeg begynte & studere teologi, var langt pa vei et
forsek fra min side pé a finne svar pa spersmal jeg ikke fant svar pa i teologistudiet. Den korte
sammenfatning av det svaret er at det bestdr i en radikalisering av bade av bibel- og
gudsavhengigheten begrunnet i at de er to sider av samme sak. Er de ikke det, reduseres vart
forhold béde til Gud og Bibelen til 4 bli et forhold til oss selv, og vi ender opp med & forst og
fremst tro pa oss selv til tross for alle gode intensjoner om det motsatte. En gudstro uten dpenhet
for konkret, inkarnatorisk gudsmanifestering er selvdyrkelse. Bade historien og samtiden gir
oss mange gode eksempler pa det.

Dette var min forste og grunnleggende oppdagelse som selvstendig teologisk tenker.
Som det ofte er med slike oppdagelser, gjorde jeg den litt motvillig; det var ikke det jeg hadde
ventet & finne. Men det er var det jeg fant, og det endret meg pé en mate som har styrt mitt
teologiske arbeid til denne dag. Bibelglede og bibelbundethet har for meg siden veart det
viktigste kjennetegn ved sunn og sakssvarende teologi, ikke fordi det er noe vi er forpliktet til,

men fordi det gir oss tilgang til en forstaelse av hvordan virkeligheten henger sammen.

Den apofatiske perspektivutvidelsen

At det ble Luther som ble tema for min doktoravhandling, var ikke tilfeldig, men det var

heller ikke selvfolgelig. Jeg hadde mange andre interesser som ogsa kunne ha vert tema for

4



faglig fordypning. Blant dem var den norske filosofen Egil A. Wyller og hans henologi-
prosjekt. Enkelt sagt dreier henologi seg om 4 se alt i lys av det ene punkt som gir alt annet
mening — det ene nedvendige, sd & si. Man stiger i en viss forstand opp mot dette ene punktet
ved systematisk a legge fra seg alt annet som avsporinger; hverken de konkrete erfaringer eller
de abstrakte fenomener er det ene. Men nar man har lagt alt av seg, opplever man et omslag
eller en dreining som Platon kaller det plutselige og Kierkegaard kaller gyeblikket. I lys av dette
omslaget stiger man s ned igjen, og ni far alt det man la fra seg pa veien opp, sin mening pa
nytt, men nd i lys av at vi vet at dette ikke er det ene; det er opplyst av at vi vet hva det ikke er.

Om noen synes at dette er abstrakt pd grensen til det uforstdelige, er det helt greit; og
det er i utgangspunktet, for eksempel hos Platon, heller ikke knyttet til et spesielt livssyn eller
en bestemt tro. Man kan imidlertid forsta det ene som den ene Gud, og dermed er det lett & gi
det henologiske et innhold som er hentet fra monoteistiske trostradisjoner. Historisk sett var det
ogsé det som skjedde, og vi har allerede i antikken variasjoner over det henologiske tema bide
i kristne og ikke-kristne versjoner. Felles for dem er en forstaelse av at vi bare forholder oss rett
til virkeligheten nar vi forstar den i lys av dens forhold til dens ene, i seg selv uerkjennbare,
opphav.

Det interessante med Egil Wyllers tiln@rming i denne sammenheng var at han var i stand
til & bruke dette som et analyseredskap som gav mening til mange retninger og bevegelser bade
i historien og samtiden. Ogsd Wyllers tilneerming var i utgangspunktet humanistisk og
allmennreligios, men han oppdaget, som kirkefedrene for ham, at det gav god mening a se Jesus
som enhetspunktets historiske manifestering, noe som i voksen alder ledet ham til en klar
kristen bekjennelse. Dette gav etter hvert meg en ganske klar faglig utfordring. Jeg hadde leert
mye av Luther, og jeg ville gjerne utvikle det jeg hadde laert av ham videre. Men jeg fant ogsa
mening 1 Wyllers henologisk inspirerte filosofiske og idehistoriske studier. Var det mulig &
knytte de to inspirasjonskildene sammen som noe som gjensidig kunne bekrefte hverandre?

Det var det, og oppdagelsen av at Luthers tenkning og Wyllers henologiske prosjekt er
to sider av samme sak, er min andre teologiske oppdagelse, selv om den langt pa vei folger av
den forste. Den oppdagelsen gjorde jeg to ganger. Forste gang var i et litt tilfeldig mote med en
samling oversettelser fra kirkefedrene som heter The Roots of Christian Mysticism. Det som
mette meg da jeg begynte 4 lese i den boken, var en umiddelbar folelse av gjenkjennelse; det
jeg her fant, var en spiritualitet jeg syntes jeg kjente igjen bade fra Wyllers og Luthers tekster.
Sa oppdaget jeg ogsa hvorfor det var slik. Varen 1518, altsa like etter at han var blitt kjent for
sine avlatsteser, holdt Luther en forelesning som siden er blitt omtalt som Heidelbergdisputasen,

og som bestar av 28 teologiske og 12 filosofiske teser med begrunnelser. I den moderne,

5



vitenskapelige utgaven av Luthers samlede verk, som ble utgitt giennom en periode pa omtrent
hundre ar fra 1880-tallet av, tok man imidlertid i ferste omgang ikke med begrunnelsen for de
filosofiske tesene. De ble forst utgitt i 1979, og unngikk dermed lenge Luther-forskernes
oppmerksomhet. I disse filosofiske tesene gir imidlertid Luther en helt presis og sakssvarende
utleggelse av Platons dialog Parmenides, som var temaet for Wyllers doktoravhandling og helt
sentral i hans henologiske prosjekt. Min opplevelse av gjenkjennelse var altsa ikke tilfeldig;
den var forankret i Luthers egen lesning og tenkning. Dette var nytt ogséa for Wyller, sa da jeg
fortalte ham at ogsé Luther med dpenbar begeistring hadde lest Parmenides, utbret han: «Da er
jeg nok en mye bedre lutheraner enn jeg selv noen gang har ant.»

Meg ledet dette til studier som resulterte i boken What no mind has conceived: On the
significance of Christological apophaticism, eller pa norsk: «Det som ikke oppkom 1 noe
menneskes tanke: Om betydningen av det kristologisk apofatiske,» som ble publisert 1 2010.
Utgangspunktet her er folgende enkle observasjon, inspirert av Wyllers henologiske prosjekt
og dets understrekning av det enes uerkjennbarhet: Ingen av oss har direkte tilgang til Gud. Alt
annet vi kan si noe om, er observerbare fenomener og deres innbyrdes relasjoner, men Gud
forblir skjult for oss. Hva om vi tar det som utgangspunkt og sier at kjennetegnet pd all
sakssvarende gudserkjennelse er at en aksepterer Guds skjulthet og utilgjengelighet? Om vi
aksepterer at Gud er den eller det vi ikke vet noe om, hvilken form for teologi lander vi 1 da?

Spersmaélet er interessant ikke minst fordi det er s mange som har stilt det for. Det leder
dermed direkte til den tradisjon som gjerne omtales som apofatisk eller negativ teologi, og som
kalles det fordi den benekter at direkte gudserkjennelse er mulig. I What no mind has conceived
skriver jeg denne tradisjonens historie, forst 1 dens antikke, greske variant kjennetegnet av de
tre store P’er Platon, Plotin og Proklos, sé i dens kristne variant fra de greske kirkefedre og
Augustin via middelaldertenkningen og fram til Luther. At negativ teologi er sd viktig i kristen
tenkning, skyldes ikke minst at dens grunnprinsipper kommer tydelig til uttrykk allerede i Det
nye testamente, pregnant sammenfattet 1 Johannesevangeliet 1,18: «Ingen har noensinne sett
Gud, men den enbarne Gud som er 1 Fars fang, han har forklart.» I denne historien foretar jeg
sa 1 denne boken tre dypdykk, nemlig i tenkningen til kirkefaderen Maximus Bekjenneren fra
det 7. &rhundre, Nikolas Cusanus fra det 15. og Martin Luther fra det 16. drhundre. A knytte
Luther til denne tradisjonen var, og er, ikke ukontroversielt; langt fra alle Luther-forskere gjor
det. Men jeg mente, og mener, at det er forst slik Luther kommer til sin rett; det er forst slik vi
har forutsetning for a fa tak pa hvem Luther er som tenker.

Valget av de tre hovedpersonene Maximus, Cusanus og Luther var ikke tilfeldig. De er

interessante som tenkere hver for seg, men til sammen representerer de tre av kristenhetens

6



viktigste tradisjonsstremmer: Gresk-ortodoks, romersk-katolsk og luthersk. Jeg gjorde det blant
annet for a vise at disse tradisjonene har mer felles enn vi ofte er klar over, og at det & se dem
som varianter over den negative teologiens felles grunnmenster er en god mate a fa fram disse
likhetene pa. Jeg mener selv jeg lyktes ganske godt med det, men jeg venter fremdeles pa at
flere skal oppdage det.

Jeg onsket imidlertid & vise denne tilneermingens relevans ved & fore undersekelsen helt
fram til vér tid, og underseker derfor ogsa noen representative tenkere fra det 20. arhundre, bade
kristne og andre. Her ser jeg blant annet pa den sakalte Kyoto-skolen i japansk buddhisme, som
ogsd har stor forstdelse for uerkjennbarhetens betydning. Det er den eneste gangen jeg i
forskningssammenheng har gjort nytte av mine ferdigheter i japansk; de er ellers sé langt blitt
mer brukt til formidling enn til forskning.

Jeg hadde 1 utgangspunktet tenkt & repetere monsteret med tre samtidsteologer som
representerte de tre hovedtradisjonene, men det matte jeg gi opp; jeg fant ingen luthersk eller
protestantisk samtidsteolog som repeterte det mensteret jeg mente & finne hos Maximus,
Cusanus og Luther. Men det fins andre steder, og den romersk-katolske samtalepartner jeg den
gang valgte, Jean-Luc Marion, har i mellomtiden blitt en slags kjendis-filosof 1 Norge, ettersom
det var han som holdt den forste Fosse-forelesningen pa Slottet i Oslo 1 april 2025. At det var
akkurat ham som ble valgt ut til dette @refulle oppdraget, skyldes neppe at jeg skrev et kapittel
om ham i en bok som kom ut for femten ar siden. Men jeg hadde i hvert fall forngyelsen av a
vite litt om en filosof og teolog som i noen fa dager var omtalt i alle norske nyhetssendinger.

Drivkraften bak den apofatiske eller negative teologitradisjonen synes jeg kommer godt
fram i problemstillingen i Marions bok fra 2020, som i engelsk oversettelse har fatt tittelen
Revelation comes from elsewhere, pa norsk «Apenbaringen kommer fra et annet sted.» Det det
dreier seg om, er & prove 4 formidle et mote med Gud som ikke er styrt av vare forutinntatte
oppfatninger av hvordan Gud er. Det er lettere sagt enn gjort, noe som er opphav til mange
feilgrep gjennom teologiens og filosofiens historie. For Gud er alltid et annet sted enn der vi er.
Men han gir oss bade en verden & leve og sitt eget nervar 1 denne verden som gave om vi bare
er i stand til 4 ta dette til oss som en gave og ikke straks begynne & misbruke den til egne formal.

Om jeg kort skal sammenfatte hva jeg har lert av mer enn 20 ars arbeid med henologiens
og den apofatiske teologis problemstillinger, kan jeg samle det i to punkter. Den lar for det
forste ateisme framstd som et selvmotsigende og saklig sett helt uinteressant prosjekt.
Ateismens selvmotsigelse er at den vet hvordan den Gud er som den ikke tror pa. Men en Gud
vi tror vi forstér, er, enten en tror pa en slik Gud eller ikke, en avgud. «Hvis du forstér det, er

det ikke Gud,» sa allerede Augustin. Den Gud som ateistene ikke tror pa, er altsa en Gud som

7



heller ikke de troende tror pa, 1 hvert fall ikke om de tror i samsvar med Augustin og Johannes
1,18.

For det andre gir den negative teologien oss en mulighet til & bekjempe all teologis store
fristelse, nemlig fristelsen til 4 synde mot det andre bud, «du skal ikke misbruke Herren din
Guds navn.» A lage seg en Gud i sitt eget bilde som en si bruker for 4 legitimere egne
oppfatninger, er nemlig den store fristelsen for all teologi og alle teologer. Her har ateistene
tross alt kanskje den fordel at de ikke sa lett faller i den fristelsen; dette budet er antagelig det
eneste der ateister scorer bedre enn troende. Jeg vil ikke pastd at arbeid med negativ teologi
vaksinerer oss mot fristelsen til & synde mot det andre bud og hente Gud inn som garantist for
egne meninger. Men den gir oss i det minste et sprak til & formulere den og undersgke om vi

har falt for den. Det er ikke lite bare det.

Kristen teologi og kirkens enhet

En annen maéte & si dette pé, er at den apofatiske tilnermingen gjor det mulig for oss &
skille mellom Guds manifesteringer og vir méte 4 formidle dem p&. Fordi Gud er opphav til alt
som fins, er all virkelighet ogsa gudsapenbaring, men den maten den formidles pa, er preget av
deres forutsetninger som formidler den. Vi kan altsa bare formidle Guds virkelighet ved &
transcendere var egen kontekst. Det er vére erfaringer og var spraklighet som gjor det mulig for
oss a si noe om Gud. Samtidig palegger gudsmetet oss en forpliktelse til & formidle dette pa en
maéte som ikke er styrt av den sammenheng som har formet oss.

I kirkens trosbekjennelse kommer dette til uttrykk ved at vi sier at vi tror pa en katolsk
kirke. Uheldigvis gjemmer vi dette unna s& godt vi kan 1 de oversettelser av de klassiske
trosbekjennelser vi bruker i Den norske kirke, hvor vi ngyer oss med den intetsigende og
naermest uforstaelige pastand at vi tror pa en allmenn kirke. En allmenn kirke, hva er det?
Kirken er ikke allmenn; den er katolsk. Det betyr at den alltid og overalt er den samme 1 den
forstand at den formidler Faderens dpenbaring av seg selv i Sennen uavkortet for alle som deltar
i dens gudstjeneste. Det stiller ogsa bestemte krav til kristen teologi som forstar seg selv som
refleksjon over den gudstjenesten hvor bekjennelsen av troen pa den ene, katolske kirke er et
helt sentralt element

I okende grad har denne ambisjonen av a formidle en katolsk teologi for en katolsk kirke
blitt styrende for mitt eget teologiske prosjekt. Dette folger av det fokus som er gitt med den
henologiske tilneermingen og dens fokus pa det ene nedvendige. Alt vi har & si som teologer mé
springe ut av dette enhetspunktet, ellers er det uttrykk for en teologi som er darlig begrunnet og

lite sakssvarende. Som Paulus gjer oppmerksom pa allerede 1 Efeserbrevet kapittel 4, sa fins

8



det bare én Herre, én tro, €én dap, én Gud og alles Far. Var ambisjon som teologer kan derfor
ikke settes lavere enn til & uttrykke og formidle den enes apenbaring for det ene fellesskap av
alle troende.

Men hvordan operasjonaliserer man kravet til at kristen teologi alltid skal tjene kirkens
katolisitet og dermed ogsa kirkens enhet? Min pastand, og det er kanskje den mest
kontroversielle pastanden jeg har framsatt i lopet av min teologiske karriere, er at det spersmalet
egentlig er ganske enkelt & besvare s sant man er villig til & leve med de konsekvensene det
enkle svaret gir. Enhets- og katolisitetskravet kan da operasjonaliseres i form av to metodiske
grep som ikke er spesielt kompliserte & gjennomfere. For det forste skal alt det en positivt har
a si om kjerneelementene i den kristne tro, vaere forankret 1 det de mest sentrale bibeltekstene
har & si om saken. Sann og sunn teologi er i prinsippet bibelutleggelse i den forstand at den skal
si det Bibelen sier og stoppe nér den har sagt det. For det andre skal en vare seg bevisst at en
ikke legger til nye leereoppfatninger som er i strid med det kirken som fellesskap alltid har lert.

Men mé ikke kirken og teologien stadig ta stilling til nye utfordringer som krever nye
svar pad gamle spersmal? De ma det. Men skal det vaere hold i de nye svarene, ma det vare
mulig & forstd dem som presiseringer av de gamle svarene, ikke som helt nye svar.

Den klassiske operasjonalisering av denne tilnermingen i kirkens historie er den
presisering av kirkens treenighetslaere og Kristus-bekjennelse som fant sted 1 lopet av det fjerde
arhundre, og som ledet fram til det vi nd kaller den nikenske trosbekjennelse, selv om den
egentlig stammer fra kirkemetet 1 Konstantinopel 1 381. Da fikk man en utfordring i form av
den arianske monoteismen, og man maétte gi den et svar som bade presiserte og ivaretok
kontinuiteten i det kirken i alt vesentlig hadde laert om disse ting til da. Og det kunne den bare
gjore ved a utforme svaret som bibelutleggelse. Svaret var ogsa relativt vellykket i den forstand
at den form det fikk i 381 har forblitt den mest gkumenisk utbredte bekjennelse i kristenheten.
Seker vi et svar pa spersméalet om hva den ene katolske kirke laerer, si gar vi til Den nikenske
trosbekjennelsen. Det er ingen annen tekst som kan konkurrere med den i allmenn, ekumenisk
oppslutning.

Vi har imidlertid en bekjennelsestekst i var egen nare kontekst som ogsé tar mél av seg
til & veere det samme som den nikenske trosbekjennelse i sin tid var, nemlig en aktualiserende
presisering av hva den samlede kirke alltid har leert og bekjent. Jeg tenker pa Confessio
Augustana, det viktigste lutherske bekjennelsesskrift, lagt fram for keiser Karl 5. pa Riksdagen
1 Augsburg sommeren 1530. Det er to metodiske prinsipper som styrer denne teksten. For det
forste knytter man seg sd tett som mulig til Nikenum og tradisjonen fra Nikenum béde ved

uttrykkelig & legge denne trosbekjennelsen til grunn for det en sier, og ved a gi sin tilslutning

9



til det den katolske kirke hadde lart og avvist gjennom sin historie. For det andre inneholder
den en prinsipiell avvisning av alle nyheter som er blitt lagt til kirkens leregrunnlag i lepet av
dens historie. De to viktigste av disse nyhetene er avvisningen av barnedapens gyldighet, som
1 1530 var et lerestandpunkt med en svart kort historie, og de nyheter som var kommet til i
lopet av middelalderen (selibatskrav for prester, messeoffer, fastelover etc.). De siste henger
sammen med leren om pavens overheyhet, som er et lerepunkt med en noe lengre historie,
men som aldri pa noe tidspunkt har hatt tilslutning fra den samlede kristenhet. Ingen av disse
standpunktene kan derfor sies a vere katolske i de oldkirkelige bekjennelsenes mening. At den
romersk-katolske kirke kaller seg nettopp det, er derfor en tilsnikelse. Romersk er den nok, men
katolsk i1 bekjennelsens mening, det er den ikke; den har altfor mange sarstandpunkt med en
altfor kort historie til at det kan vare en velbegrunnet beskrivelse.

Confessio Augustana ser leremessig uenighet 1 kirken som et problem som maé loses,
og dokumentet har ogsa et forslag til hvordan dette ber gjores. Man ber nemlig sette seg ned og
diskutere de kontroversielle speorsmal «i gjensidig kjaerlighet, overbarenhet og mildhet sa de
[stridende parter] kan bli forent og fert tilbake til den enkle sannhet og den kristne enighet, etter
at det 1 skriftene som pd begge sider er blitt behandlet galt, er blitt rettet» stir det i CAs forord.
Det lyder jo som et program for den gkumeniske bevegelse, og slik sett kan man si at den
samtale CA her etterlyser, til slutt endelig har kommet i gang; det tok bare fire hundre é&r.
Problemet er imidlertid at det er liten vilje til & rette det som «er blitt behandlet galt», altsa i
strid med CAs nikenske prinsipper for kirkelig enhet. Men den ekumeniske bevegelse er
utvilsomt et skritt i riktig retning om vi legger CA til grunn; om vi pd denne siden av Jesu
gjenkomst vil komme helt fram, er vel mer tvilsomt.

A vare luthersk i samsvar med Confessio Augustana innebzrer altsi at en er forpliktet
pa en bestemt forstdelse av kirkens enhet, og i mitt arbeid som teologisk forsker og lerer har
jeg etter beste evne provd & leve opp til denne enhetsvisjonen. Den kan altsa konkretiseres som
et krav om at kirkelig relevant teologi skal vere bibelsk forankret og ikke produsere
leeremessige nyheter. Vi kan gjerne diskutere hva dette kravet innebarer, men det er etter min
oppfatning ikke fruktbart & problematisere at dette er definitive kriterier for kristen teologi som
onsker & vaere kirkelig relevant og saklig begrunnet.

Betydningen av dette prinsippet, altsd bibelsk forankring uten teologiske nyheter som et
ufravikelig kriterium pa teologisk saklighet, vil jeg kalle min tredje teologiske oppdagelse. Den
folger noksa direkte av de to forste, og er slik sett ingen selvstendig oppdagelse. Den har
imidlertid noen konsekvenser som kan oppleves som ganske paradoksale, og den fortjener

dermed plassen som en selvstendig oppdagelse. For det forste kan en, om en i luthersk

10



sammenheng formulerer enhetskravet pd denne maten, komme til & fole seg noksa alene. Det
er en litt forunderlig situasjon & befinne seg i: Jo tydeligere en formulerer kravet om at teologi
skal vaere forpliktet pa en visjon for kirkens enhet og dermed avsta fra & formulere teologiske
nyheter, jo mer blir en staende alene. For det andre kan en matte konstatere at i hvert fall deler
av den kirke som 1 sin tid var sé glad 1 sine leremessige serheter at den av den grunn var villig
til & splitte kirken og la den lutherske reformbevegelse seile sin egen sj@, i dag pd mange punkter
lever bedre opp til Confessio Augustanas enhetsforstaelse enn de kirker som har dette som sitt
bekjennelsesskrift. Vare romersk-katolske sgsken har i lopet av de nermere fem hundre ar som
er gatt siden de sparket oss ut, ikke alltid veert sa tilbakeholdne med & formulere nye dogmer.
Men i mete med var tids utfordringer er de det, og de ivaretar dermed enhetsvisjonen fra
Confessio Augustana pa en méate hverken lutherske folkekirker eller frikirker i dag er i naerheten
av. Av og til vet de ogsa at det er det de gjor. P4 en konferanse i Tyskland hesten 2024 herte
jeg kardinal Kurt Koch, leder av det pavelige rdd for fremme av kirkens enhet og dermed en
ganske representativ romersk-katolsk teolog, si at etter hans oppfatning er Confessio Augustana

en katolsk bekjennelse. Nettopp, det er det den er. Sa vi er i hvert fall to som har skjent det.

Nominalisme-problemet og modernitetskritikken

Den henologiske ide om det ene nedvendige innebarer at sannheten fins, og at den har
en inkarnatorisk manifestering. Det betyr ikke at sannheten er lett tilgjengelig og enkelt
formulerbar; bade Skaperen og de barende prinsipper i den verden han har skapt, kan unndra
seg var erkjennelse. Men de er likevel gitte orienteringspunkter, og arbeidet med & finne dem
er reelt styrende for var utforsking av verden.

Slik tenkte, med noen unntak, oldtidens greske filosofer og, uten unntak, alle Bibelens
forfattere, og en virkelighetsforstaelse forpliktet pa reell sannhetsseken ble derfor styrende for
kristen tenkning. I lopet av perioden fra ca. 1350 til 1750 ble den likevel utfordret av det som
iblant er omtalt som den nominalistiske revolusjon. Det som kjennetegner denne revolusjonen,
er at milsetningen for vdre begreper og vér tenkning ikke lenger er & speile verdens og
virkelighetens gitte struktur. Den maélsetningen oppfattes som overambisigs. Mer
hensiktsmessig er det a oppfatte var tenkning og vare begreper som menneskelige forsek pa a
ordne vare erfaringer pd en fruktbar mate. Og kriteriet for om det lykkes, er om vi klarer &
manipulere den virkelighet som omgir oss pd en slik mate at vi mennesker har det best mulig.
Det inneberer en 180 graders dreining i hva som oppfattes som vitenskapens og tenkningens

malsetning. Den er ikke primeert interessert i & speile Guds virkelighet, den er primart

interessert & gjore verden best mulig for mennesker.

11



Karakteristisk for nominalismen er altsa at den kortslutter spersmalet etter sannhet og
prioriterer spersmélet etter nytte. Det har &penbare fordeler, ellers hadde ikke nominalismen
vunnet fram og blitt fundamentet for den allmennkulturelle bevissthet etter opplysningstiden.
Den viktigste er antagelig at den gir en helt ny mulighet for presisjon i1 forstaelsen av de
fenomener som undersgkes. Gevinsten av det ser vi ikke minst i den moderne vitenskapelige
revolusjon, som er forankret i en nominalistisk virkelighetsforstdelse. Men denne
konsentrasjonen om presisjon har ogsa dpenbare ulemper. Natur- og virkelighetsbetraktningen
blir sveert snever; en ser ikke noe annet enn det som kan méles og kalkuleres. Samtidig blir de
fortolkninger av virkeligheten som gér ut over det malbare, redusert til subjektive oppfatninger
uten reell erkjennelsesverdi. Mennesker kan gjerne holde seg med religiose forestillinger, men
de kan ikke oppfattes som allment forpliktende.

Forstaelsen av at det er slik dette henger sammen, gikk som sagt opp for meg 1 august
2018, nermere bestemt lordag 4. august. Grunnen til at jeg husker datoen sa bestemt, er at min
kone var bortreist den helgen; hun var pé tur i Frankrike med Stavanger Symfonikor, og jeg
kunne bruke hele helgen pa 4 hengi meg til et problem jeg hadde grublet over i mange ar uten
helt & finne ut av, nemlig spersmélet om hvordan nominalisme egentlig er a forstd. Jeg hadde
pa det tidspunkt skrevet en bok og adskillige artikler hvor jeg prover 4 analysere og kritisere
modernitetens filosofiske egenart. Boken, som kom 1 2018, heter Christology as Critique: On
the Relation between Christ, Creation, and Epistemology, pa norsk: «Kristologi som kritikk:
Om forholdet mellom Kristus, skapelsen og erkjennelsen.» Den er et forsek pé & vise hvordan
tenkere forankret 1 en tradisjonell kristen virkelighetsforstielse med inkarnasjonen som kjerne
og sentrum, har kritisert representanter for modernitetens dyrkelse av individet og dets
uinnskrenkede rett til selvbestemmelse. Her ser jeg nermere pa fire slike tenkere, nemlig
Nicholas Cusanus og Martin Luther, som bekjempet moderniteten i dens tidlige fase, og Johann
Georg Hamann — en tysk tenker fra 1700-tallet — og Seren Kierkegaard, som bekjempet den 1
dens modnere, mer selvtilfredse versjon.

Men jeg hadde altsé enda ikke helt forstitt nominalisme-problemet, og grunnen var at
jeg var opphengt i Arne Nass’ forstaelse av universaliestriden som jeg hadde lest i hans
filosofihistorie til Examen philosophicum hesten 1974. Slik han der beskriver det, er
nominalismens motsetning en begrepsrealisme som setter likhet mellom begrep og virkelighet.
Det gav lite mening for meg, som hadde arbeidet med negativ teologi som nettopp benekter at
begreper kan gripe virkeligheten uten at den av den grunn er nominalistisk. Det som gikk opp
meg den helgen, blant annet gjennom et studium av artikkelen om nominalisme i bind 24 av

Theologische Realenzyklopddie, var at nominalismens motsetning ikke er begrepsrealismen,

12



men tenkning som insisterer pa at virkeligheten er en sterrelse som er gitt uavhengig av
menneskets forsek pd & strukturere den. Nominalismen er i sin kjerne en menneskesentrert
virkelighetsforstielse som aldri makter & ta konsekvensen av den realitet at verden er skapt. Det
avgjerende punkt er ikke begrepsrealismen, men skapelsesforstielsen. Er det at verden er skapt,
en mulig konklusjon, er man en nominalist. Er forstaelsen av at verden er skapt, et uoppgivelig
premiss for meningsfylt tekning, er man det ikke. Den grunnleggende forstéelse av at det er slik
det er, har vi allerede hos Platon — vi er tilbake hos Wyller igjen — men den var grunnleggende
bade for kirkefedrene og for Luther, som er den europeiske tenkningens store antinominalister.
Det var min fjerde teologiske oppdagelse, og, mener jeg selv, like grunnleggende og viktig som
den forste.

Nominalismen er allestedsnarvaerende i tenkningens historie etter 1750. Dels slar den
direkte inn i teologien i form av en ny bibelforstdelse. P4 nominalismens premisser er
bibelteksten nemlig ikke &penbaringsformidler, men et uttrykk for menneskets religiose
bevissthet. Den fungerer da ikke lenger som norm, men som dialog- og forhandlingsparter. Den
mest problematiske konsekvens av dette er at evangeliet ikke lenger kan formidles. Evangeliet
forstatt som manifestering av frelsende gudsnarvaer og tilsigelse av syndenes forlatelse
forutsetter nemlig at det kommer til mennesket utenfra, fra et annet sted, som Marion sier det,
og det gir ikke rom for dialogisk manipulering. Gudstjenestens liturgi kan ikke omformes pa
nominalismens premisser uten & selvdestruere; derfor fungerer gudstjenesten i liturgisk bevisste
kirker alltid som en form for modernitetskritikk. Men 1 prekenen kan nominalismen slippes inn,
og resultatet er at prekenen ikke lenger fungerer som evangelieproklamasjon; den blir et
moralistisk foredrag. En flittig gudstjenestedeltager har adskillige muligheter for & studere
denne utviklingen, for dette er i var tid blitt sveert vanlig.

Nominalismen har ogsa overtatt teologiens tidligere hegemoni som tolkningsramme for
naturvitenskapens resultater. A papeke det er ikke en kritikk av naturvitenskapens store og pa
mange mater imponerende resultater, men gjor det nedvendig med en kritisk bevissthet 1 forhold
til den maten naturvitenskapelig forskning fortolkes og anvendes. Hos de filosofisk uskolerte
har vi fétt en naturvitenskapelig begrunnet religionskritikk som hevder at fordi vitenskapen ikke
viser oss en Skaper, s& kan det ikke finnes noen Skaper. Det er banalt tev som ikke taler
ettertankens lys. Mer alvorlig er det at nominalismen er det filosofiske fundament for den
grenselgse manipulering av naturen som har gitt oss klimakrisen og miljeproblemene. Naturen
var visst ikke grenselest manipulerbar likevel. Den positive konsekvens av dette er en gryende
erkjennelse av at ogsé vart forhold til naturen ma settes inn i en filosofisk og teologisk informert

kontekst styrt av et kritisk perspektiv pd nominalismens uheldige konsekvenser. Okoteologi er

13



blitt en viktig teologisk disiplin, og jeg har ogsé fatt anledning til & yte min lille skjerv 1 den
sammenheng.

En konsekvens av nominalismen er en mekanistisk natur- og virkelighetsforstaelse som
medferer en tro pa at alle problemer har en teknisk lgsning. At dette er overtro, begynner vi
etter hvert 4 forstd. A innse dette og ta konsekvensen av det, er imidlertid ikke sa lett. Hva som
oppfattes som mest problematisk, ser imidlertid ut til & henge sammen med hvor en plasserer
seg selv 1 det politiske landskapet. P4 den ekstreme heyre-siden, f.eks. i Trumps MAGA-
bevegelse, aksepterer en ikke klimaproblemet og fastholder teknologioptimismens velsignelser.
P& motsatt side av det politiske spekteret fastholder en menneskets evne og rett til & definere
sin egen biologiske identitet, og stemmer ikke opplevelsen med de empiriske fakta, star en klar
med kirurgi og hormoner for & fa virkeligheten til & stemme med det mentale kartet. Det man
ikke ser, er at de mest ytterliggdende pa begge sider av det politiske landskapet, stir sammen
om det sentrale, nemlig om troen pd menneskets evne til 4 lage seg alternative sannheter der
den sannhet som er oss gitt, oppleves som problematisk og plagsom. Sunn og velbegrunnet
teologi er et godt alternativ for begge ytterligheter. Om de vil here, er en annen ting. Men
virkeligheten har né en egen evne til 4 hevne seg pa dem som systematisk og konsekvent overser

den.

Oppsummering og utblikk

Tiden er kommet til & ga inn for landing. Jeg har den siste timen hatt dere med pa femti rs reise
i det teologiske og filosofiske landskap med fire stoppesteder, som ogsa kan kalles oppdagelser
eller orienteringspunkter, som er blitt merkesteinene i min forskerkarriere: Teologiens bibelske
forankring, Guds uerkjennbarhet, forstaelsen av sakssvarende teologi som katolsk og kritikken
av nominalismen. For meg har alt dette blitt teologiske nadvendigheter. Samtidig har jeg forsekt
a bevare den irritasjon jeg minnes fra min egen studietid overfor professorer som etter min
oppfatning kom til oss med ferdige konklusjoner de mente vi burde overta. Derfor har det vert
viktigere for meg & presentere mine studenter for det jeg anser som teologiens sentrale
problemer enn & forklare dem hvordan de ber lose dem. Om jeg har klart & leve opp til det
prinsippet, far mine studenter selv svare pa, men jeg har i hvert fall provd. Jeg har ikke veert
like tilbakeholdende nér det gjelder & gjore dem oppmerksom pé hva jeg anser som teologifagets
definerende problemstillinger; det ligger jo en form for pavirkning ogsa i det.

Hvor veien gér nd, er jeg ikke helt sikker pa. Jeg har jo iblant tillat meg & omtale
pensjonisttilvaerelsen som en dpen forskningspermisjon, apen bade 1 den forstand at en ikke

trenger a skrive noen prosjektbeskrivelse for & fa den og i den forstand at sluttdatoen er ukjent.

14



Det kreves heller ingen rapportering utover den som skal avlegges for den definitive domstol
ved tidens slutt. Hvor mye faglig kreativitet denne forskningspermisjonen vil utlese, gjenstéar &
se. Jeg kommer imidlertid ikke til & vaere helt uten den skjerpende motstand som felger av den
stadige omgang med studenter; jeg har fremdeles PhD-studenter & veilede og jeg kommer ogsa
til & fortsette & undervise ved det teologiske seminaret i Kobe. Det ligger jo et visst hap bare 1
det at studentkontakten ikke blir borte med det forste.

Samtidig innebaerer jo en dag som denne at tiden for karrierebyggende tiltak er over; na
er det bare opplepssiden igjen, og ingen av oss vet hvor lang den blir. Dermed er det jo ogsé et
annet spersmal som melder seg helt ubedt: Var det verdt a bruke livet pd dette, eller 1 hvert fall
den faglige delen av det? Til det har jeg egentlig ikke noe annet svar enn at det valget har jeg
aldri folt jeg har hatt. For meg er det slik at det bare er overfor banaliteter vi star overfor valg;
det som er viktig, befinner seg for meg 1 den modus vi kaller nedvendighet. De faglige
utfordringer jeg har brukt et forskerliv pd & fordype meg 1, er de utfordringer livet selv har gitt
meg, og jeg har aldri kunnet forlate dem for jeg har kjent at na har jeg i en viss forstand tenkt
dem igjennom til bunns. Til den som sper om det var verdt det, har jeg derfor bare dette svaret:
Det var slik det ble, og hverken underveis eller i tilbakeskuende perspektiv ser jeg noe
avgjorende som kunne ha vert annerledes. Jeg har aldri arbeidet med annet enn det som er
absolutt nedvendig og helt avgjerende. Forhapentligvis kan jeg fortsette langs den veien.

Takk for oppmerksomheten.

15



Et utvalg litteratur som det er blitt, eller kunne ha veert, henvist til.

Egne arbeider:

Identity of Theology: On the Relation between Exegesis and Doctrine in Luther’s De servo
arbitrio, Bangalore: Theological Book Trust, 1996.

What no mind has conceived: An investigation of the significance of Christological
apophaticism, Leuven, Paris, Walpole: Peeters, 2010.

«Det vil alltid forbli én hellig kirke.» Om forholdet mellom Bibelen og kirkens tradisjon. Rade:
FBB, 2014

Liturgien som modernitetskritikk, Rade: FBB, 2016.

«‘Det vil alltid forbli én hellig kirke’: Et luthersk perspektiv pa kirkens enhet», Dansk tidsskrift
for teologi og kirke 44 (2017), 197-208

Christology as Critique: On the relation between Christ, Creation and Epistemology, Eugene:
Wipf and Stock, 2018.

“Unknowability and Incarnation: Creation and Christology as Philosophy of Science in the
Work of Nicholas Cusanus”, International Journal of Systematic Theology 21 (2019),
141-156, DOI:10.1111/ijst.12349

“Creation as deconstruction in Cusanus, Luther and Hamann”, 1 Peter Harrison og Paul Tyson
(red.), New Directions in Theology and Science, London: Routledge 2022, 170-184

“Hamann between Luther and Hume: On the Relation between Biblical Exegesis and Theology
in the thought of Johann Georg Hamann”, i Tomas Bokedal, Ludger Jansen og Michael
Borowski (red.), Scripture and Theology: Historical and Systematic Perspectives,
Berlin/Boston: De Gruyter 2022, 261-282

“Luther’s De servo arbitrio: Content and significance”. Forelesning ved Universitetet i Praha,
november 2025. Upublisert, men norsk oversettelse tilgjengelig pé

https://www.fbb.nu/uploads/tx_news/Alfsvag Knut_foredrag_om_De_servo_arbitrio-

kopi.pdf.
“The problem of naturalism: Evolutionary biology and the reality of the intelligible”. I Ludger

Jansen & Michael Borowski, Scripture, Science and Theology (kommer)

16


https://www.fbb.nu/uploads/tx_news/Alfsvag_Knut_foredrag_om_De_servo_arbitrio-kopi.pdf
https://www.fbb.nu/uploads/tx_news/Alfsvag_Knut_foredrag_om_De_servo_arbitrio-kopi.pdf

Andre forfattere:

Clément, Olivier. The Roots of Christian Mysticism: Text and Commentary, New York: New
City Press, 2002.

Dingel, Irene (red.), Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche, Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2014.

Hiagglund, Bengt. Teologins historia: En dogmhistorisk éversikt, Lund: LiberLaromedel, 1975.

Junghans, Helmar. “Die probationes zu den philosohpischen Thesen den Heidelberger
Disputation Luthers im Jahre 1518, Lutherjahrbuch 46 (1979), 10-59.

Kobusch, Theo, “Nominalismus”, i Gerhard Miiller (red.), Theologische Realenzyklopddie bind
24, Berlin, New York: Walter de Gruyter 1994, 589-604

Luther, Martin. D. Martin Luthers Werke: Kritische Gesamtausgabe, Weimar: H. Biihlau,
1883-1990.

Lonning, Inge, “Gott VIII. Neuzeit/Systematisch-theologisch”, i Gerhard Miiller (red.),
Theologische Realenzyklopddie bind 13, Berlin, New York: Walter de Gruyter 1984,
668-708.

Marion, Jean-Luc. Revelation Comes from Elsewhere: A Contribution to a Critical History and
a Phenomenal Concept of Revelation, oversatt av Stephen E. Lewis og Stephanie
Rumpza, Redwood City: Stanford University Press, 2024.

Marion, Jean-Luc. Creation, oversatt av Stephanie Rumpza, Oslo: National Library of Norway,
2025.

Ness, Arne. Filosofiens historie: En innforing i filosofiske problemer. 2 bind. Oslo — Bergen —
Tromse: Universitetsforlaget, 1972.

Wyller, Egil A. Fra Homer til Heidegger: En vandring gjennom kulturformer. Oslo: Johan
Grundt Tanum Forlag, 1959

Wyller, Egil A. Fra tankens og troens matested. Oslo: Johan Grundt Tanum Forlag, 1968.

Wyller, Egil A. Henologisk skriftserie. 20 bind. Oslo: Spartacus Forlag — Andresen &
Butenschen AS, 1994-2002.

17



