
 

 
HJELPEREN 

Artikkelsamling  

Vedlegg til Såkorn-serien,  

tredje trosartikkel 
 

Utvidet og revidert a D 2020 (2016) 

 

 
Av Kåre Svebak 

 

  



KSv/Hjelperen, side 3 

 

 

 

 

 

 

FORORD 

Litteraturlisten fins i det første, innledende bind i Såkorn-serien – en kate-

kismeforklaring til Luthers Lille Katekisme.   

Utdypende artikler foreligger også i følgende kommentarbind: 

 En trofast kirke – om Bibel og bekjennelse. 

 Et hellig folk – om De ti bud. 

 Skaperen og Gjenløseren – om første og andre trosartikkel. 

 Barnerett hos Gud – om Herrens Bønn, dåpen, skriftemålet og Her-
rens Nattverd. 

 

Kåre Svebak, prest, statsstipendiat em.    



KSv/Hjelperen, side 4 

INNHOLD: 
 

1. OM TREDJE TROSARTIKKEL.......................................................................................................... 6 

2. JESU OPPGJØR MED FARISÈERNES MENNESKESYN ..................................................................... 7 

3. «DEN BUNDNE VALGFRIHET»  A PROPOS LUTHER OG ERASMUS .............................................. 10 

 

4. GENERELT OM NÅDEMIDLER ..................................................................................................... 15 

5. GUDS FORSONING OG DENS GODER ......................................................................................... 17 

6. PREKEN I BIBELSK MENING ........................................................................................................ 22 

7. TREKK VED LUTHERS PREKENER ................................................................................................ 28 

8. DET PREKENEMBETE SOM FOLKET VIL HA ................................................................................. 30 

 

9. KRISTENTROEN INGEN TRO PÅ TROEN ...................................................................................... 33 

10. OM TROEN I OMVENDELSEN ..................................................................................................... 38 

11. PIETISMENS FRELSESTEORI ........................................................................................................ 44 

12. ER KIRKENS TRO TROVERDIG? ................................................................................................... 51 

13. DEN FRAFALNES OMVENDELSE ................................................................................................. 56 

14. RETTFERDIGGJØRELSE OG FORSONING I   BIBELSK ORDBRUK ................................................... 57 

15. TROENS RETTFERDIGHET I TROENS LYDIGHET ........................................................................... 67 

16. GUDS SØNNS LIDENDE LYDIGHET VÅR ENESTE RETTFERDIGHET FOR GUD ................................ 73 

17. HVILKEN RETTFERDIGHET ER DET EVANGELIET ÅPENBARER? .................................................... 81 

 

18. VEISKILLET I LÆREN OM TROENS RETTFERDIGHET ..................................................................... 86 

19. «BLIR REFORMASJONEN TIL INGEN NYTTE?» ............................................................................ 91 

20. EGENRETTFERDIGHETENS LYSENDE FORTJENESTER ................................................................. 100 

 

21. DET FLERTYDIGE ORDET ”KIRKE” ............................................................................................. 105 

22. DEN KJEMPENDE KIRKE ........................................................................................................... 109 

23. «ORDETS REGEL» KIRKENS RETTESNOR ................................................................................... 111 

24. DEN ÉNE HELLIGE KIRKES ENHET OG VEKST ............................................................................. 113 

25. GUDS KIRKES ENHET STÅR IKKE I GJELD TIL KJØDET ................................................................ 117 

26. DEN FARE SOM TRUER KIRKEN INNENFRA .............................................................................. 124 

27. APOSTOLATETS KIRKE ............................................................................................................. 128 

28. APOSTOLATETS KIRKE PÅ HISTORIENS ARENA ........................................................................ 134 

 

29. KIRKENS KATOLISITET ER ”APOSTOLISK” ................................................................................. 138 

30. FORBRØDRING I DEN FALSKE APOSTOLISITET ......................................................................... 141 

31. ”ET INDREKIRKELIG DEMOKRATI” EN KIRKEVIRKSOMHET PÅ FOLKETS VILKÅR ....................... 149 

32. KVINNEPREST-REFORMEN I LYS AV KIRKENS HODE-STRUKTUR ............................................... 154 

33. TRADISJONEN - INGEN ÅPENBARINGSKILDE ............................................................................ 161 

34. KIRKEFELLESSKAP ”PÅ TILSTREKKELIG GRUNNLAG” ................................................................ 164 

35. GJØR IKKE KIRKEN ALMINNELIG! ............................................................................................. 170 



KSv/Hjelperen, side 5 

36. GUDS KIRKE - KIRKEN FOR ALLE ............................................................................................... 178 

37. KIRKEVIGSELENS MENING ....................................................................................................... 183 

 

38. TESER OM DET MENIGHETSBYGGENDE ARBEID PÅ KIRKENS GRUNN ...................................... 191 

39. «JORDENS SALT» OG «VERDENS LYS» ..................................................................................... 193 

40. HVA ER «FRIE SYNODER» I APOSTOLATETS KIRKE?  NOEN LEDETRÅDER ................................. 203 

41. HVOR FINS «DEN GAMLE UDELTE KIRKE»? .............................................................................. 208 

 

42. HAR ALLE RETT TIL PREKENEMBETET? ..................................................................................... 215 

43. PIETISMENS KIRKEKRITIKK TIL LÆRDOM FOR LUTHERANERE .................................................. 220 

44. BISKOP – PREST – DIAKON?  ET NOTAT ................................................................................... 235 

45. KALLSRETTEN I EN BEKJENNELSESSITUASJON .......................................................................... 236 

46. PRESTEVIGSLER I HVILKEN SUKSESJON? .................................................................................. 245 

47. NOEN KIRKESKADELIGE OVERSETTELSER ................................................................................. 248 

48. PRESTEN – KRISTI DELEGAT I KJØTT OG BLOD ......................................................................... 249 

49. PRESTENS LÆREMYNDIGHET I APOSTOLATETS KIRKE .............................................................. 254 

 

50. VISITASENES OPPDRAG OG LEGITIMITET ................................................................................. 261 

51. DET LUTHERSKE LÆREMØNSTER OM STIFTSBISKOPER ............................................................ 266 

52. DE GAMMELLUTHERSKE KIRKEORDNINGER ............................................................................ 270 

53. EN «SIDEORDNET MENIGHET»  HVA ER DET? .......................................................................... 271 

 

54. GUDS UTVELGELSE - EN BEVITNET HISTORIE ........................................................................... 274 

 

55. OM TUSENÅRSRIKET ............................................................................................................... 276 

56. OM ANTIKRIST ........................................................................................................................ 280 

 

57. MELLOMTILSTANDEN .............................................................................................................. 282 

58. HÅPET OM SALIGHET .............................................................................................................. 284 

  



KSv/Hjelperen, side 6 

1.   OM TREDJE TROSARTIKKEL 

Den tredje trosartikkel handler om Den Hellige Ånd, den tredje person i den treène 

Gud.  Han er den suverene Hjelperen til tro på Guds velgjerninger i Kristus, og den som 

helliggjør de troende og bygger Guds kirke på jorden.  Midlet er Guds virksomme ord, 

forkynt, hørt og tatt vare på.   

Saklig sett hører også lærestykkene om dåpen og skriftemålet med til denne trosartik-

kel, mens Herrens Nattverd er forankret i den andre trosartikkel om Gjenløseren.  Ved 

å holde sakramntene utenfor forklaringen til tredje trosartikkel markerte Luther kir-

kens front mot gjendøpere og spiritualister (el svermere).  Takket være Luthers innsats, 

ble undervisningen om dåp og skriftemål fornyet i en tid da deres betydning i døptes 

liv var underkjent eller glemt.    

Hva er forholdet mellom kristnes liv som i Kristi tjeneste og den tro som Helligånden 

virker ved evangeliet (jf forkl 2 trosart)?  Bekjennelsestro lutherdom legger vekt på 

gjerninger som har Guds ord og befaling for seg.  De kan alle mennesker gjøre.  Veiskil-

let går ikke i sammenhengen mellom tro og gjerninger, men i forholdet mellom frifin-

nelsens årsak (rettferdigjørelsen) og den fornyelse som Kristus virker med sin Ånd i den 

troendes liv (helliggjørelsen).  Svaret beror på rekkefølgen i sak.  Om frelsesvisshet be-

ror på gjerninger, nådesvirkninger eller troserfaringer, må frelsen være de kvalifisertes 

frelse om den enn beror på samarbeid med Gud.   

Som regel handler gode gjerninger om trivialiteter, upåaktet av andre.  Takk og heder 

er uviss.  Men én ting er sikkert.  Utfordret til gjerninger i den selvhengivende kjærlig-

het til Gud og vår neste, erfarer vi indre motstand.  Ingen elsker Gud av hele sitt hjerte 

eller vår neste som seg selv.  Stilt overfor Guds hellighetskrav, er vi alltid skyldige, for-

dømt og fortapt.  I syndens nød på vredens hav kommer Guds oss til redning med 

evangeliet.  Seieren er vunnet.  Gud har forsonet verden med seg selv i Jesu Kristi, 

Guds Sønns lidende lydighet, og derfor ble han oppreist fra de døde på grunn av vår 

rettferdiggjørelse.  Denne Guds nådige rettferdighet blir åpenbart for oss med evange-

liet.  Gud kunngjør og oppmuntrer til tro på syndenes forlatelse for Kristi skyld.  Det 

gjør han fordi Gud vil ha sitt verk mottatt og trodd i verden.  Der er Den Hellige Ånd 

deres hjelper som hører og tar vare på evangeliet.   

Vår hjelp kommer fra himmelens og jordens skaper.  Også tredje trosartikkel om Gud 

Helligåndens gjerninger har sitt utspring i Gud Skaperens handlende allmakt.  Med 

Kristus til gave oppmuntrer Gud oss til gjerninger i samsvar med Guds gode skapervilje.  

Det som mangler, skjuler Gud under sin nådehimmel i Kristus.  Hva de troende allerede 

er ved dåpen og troen - hellige og rettferdige for Gud i Kristus, det skal de også bli fullt 

og helt.  Det skjer ved Kristi gjenkomst på den ytterste dag, når han kommer som ver-

dens dommer, synlig for alle i sin Guddoms makt og majestet.  Da skal Den Hellige Ånd 

«vekke opp meg og alle døde, og gi meg og alle som tror på Kristus, et evig liv».  Nå er 

tiden til å bekjenne ham i livets vitnesbyrd enten vi bekjenner synder, ber, lover og 

takker.  Bekjenneelsen til Guds ære er Helligåndens verk ved Kristi ord. 



KSv/Hjelperen, side 7 

 

2.   JESU OPPGJØR MED FARISÈERNES MENNESKE-
SYN  

Problemet var og er farisèernes lære om menneskets vilje overfor Gud.  De lærte at 

mennesket er skapt med en guddommelig evne til å velge mellom lysten til det onde 

og lysten til det gode.  Følger mennesket lysten til det gode, lever det som et fritt 

menneske - i harmoni med seg selv og sin medskapte guddomsgnist.   

Dette menneskesyn betyr i praksis to ting: Mennesket må velge: enten leve som rett-

ferdig eller synder for Gud.  Velger mennesket å følge lysten til det gode, lever det for-

sonet med Gud i kraft av gode gjerninger.  Og motsatt: Følger mennesket lysten til det 

onde, må det trelle under syndens herredømme og leve uforlikt med Gud.  Farisèerne 

brukte syndefallsberetningen (1 Mos 3) som avskrekkende eksempel: Slik går det, når 

mennesket velger galt!   

”Nikodemus-problemet”:  

Hvis syndefallet er begrenset til en del av menneskeheten – de som velger feil, kan det 

ikke være nødvendig å bli født på ny med vann og Ånd!  Frelsen må ha en annen årsak.  

Les Joh 3:1-21.  Overført på kristen forkynnelse, forutsetter taleren at tilhørerne har 

evnen til å medvirke med lovgjerninger til sin frelse, når Gud gir kraft til det.  Slik gjør 

man troen til en prestasjon eller kvalifikasjon, og til et pressmiddel for den hellige Gud.  

Denne løsning på menneskets gudsforhold underkjenner Guds handlende allmakt og 

suverenitet.  Løsningen er med rette kalt «den egenrettferdiges omvendelse».   

Da er det ikke tale om tro i bibelsk mening, som er Guds tro, det vil si den tro som Gud 

skaper og bevarer med sitt ord.  Dens kjennetegn er tillit til Guds løfte, gitt den enkelte 

i dåpen: Gud vil være meg nådig på grunn av Guds Sønns lidende lydighet i Jesu skik-

kelse, som døde for verdens synder, og ikke av noen annen grunn.  Herre, forbarme 

deg!  Det er til meg også, er troens gjensvar.   

Mt 16:6, 12 - Vokt dere for fariséernes og sadduséernes surdeig!  15:9 - Forgjeves dyrker de 
meg.  Lk 18:14 – (Tolleren) gikk hjem erklært rettferdig i motsetning til den andre. 

Forskjellen mellom fariséisk tro og kristentro  

Den er forskjellen mellom «min tro» og Guds tro.  Farisèeren takker Gud for at han 

kvalifisert til Guds nåde med Guds hjelp.  Den andre erkjenner sin avmakt, påkaller 

Guds hjelp i tillit til Guds tilgivende nåde for Kristi skyld.  Tollerens bønn i templet – 

«Gud vær meg, en synder, nådig!» - har et ord som henspiller på nådestolen – hilastæti 

moi, nådestol meg).  Den ene støtter seg til valg og erfaringer, for uten dem mister han 

sin tro og anser seg ikke lenger for en «personlig kristen».  Den andre ligner barnet i sin 

tillit til Guds ord og løfte, for Gud er god for sin egen skyld.  Den rettferdighet som 

evangeliet åpenbarer uten lovgjerninger, drar ham til Gud. 

Sal 51:3 – Vær meg nådig, Gud, etter din miskunnhet; utslett mine overtredelser etter din 
store barmhjertighet.  Sal 32:1f, Rom 4:7f. 

Det hender farisèeren ber presten (el predikanten) om hjelp til selvforbedring, som er 

den egenrettferdiges omvendelse.  Den andre erkjenner vantroen med dens frukter, 



KSv/Hjelperen, side 8 

og søker Guds tilgivelse for Kristi skyld, som gis av nåde.  Siden Guds nådetilsagn har 

adresse til den enkelte, må anledninger gis til privatskrifte, for tilhørere fins som ikke 

tør anvende frifinnelsen i Kristi død på seg selv, selv om frelsen er gitt i dåpen.  I det 

private skriftemål blir vår barnerett hos Gud stadfestet med avløsningen (absolusjo-

nen): «Jeg forlater deg Dine synder.  I Faderens osv.»  (jf forkl Første bud).   

I de troendes liv går ikke skillet mellom «vi» og «de andre», men mellom kjød og Ånd, 

for alle er vi av naturen fariséere.  Den onde lyst i vårt innerste lar ikke Gud være Gud, 

men stritter imot frelsen gitt av nåde, og søker bekvemme fluktveier.  Menneske er 

menneske.  I denne avmakt kommer Kristus oss til hjelp med sin Hellige Ånd og lar oss 

vinne seier med ham til gave.   

Gal 5:16ff.  N Joh 8:23f, 34, 42-44, 15:1-9.  Rom 6:12f, 20-23.   

Forholdet kjød og Ånd medbestemmer det uoverstigelige skillet mellom sann og falsk 

tro, og mellom sann og falsk kirke. 

Gal 4:25f (2:21).  Ef 2:8, Åp 22:17.  N Jesu verop, Mt 23:13-33. 

Eksempler: Jesu lignelse om de to sønnene, Mt 21:26-32.  Den første tilsvarer 
farisèerne som sa ja til Loven, men uten å gjøre hva loven krever.  Jf 1 Mos 8:21, 2 
Mos 24:3, Joh 9:28, Mt 7:22f.  Fariséerne viste i praksis at menneskets vilje er 
bundet. 

Paulus med sin bakgrunn som uklanderlig farisèer, formidlet Jesu undervisning om 

Guds rike, som tilhører dem som er fattige i seg selv og ikke har noen egen rettferdig-

het å fremvise for Gud (Mt 5:3).   

Rom 2:17-23.  1 Kor 5:6-8, Gal 5:9 (jf 2:16, 20f, 3:21f, 5:1-6, 16).  Paulus gir innsyn i egen 
loverfaring, se Rom 7, Ef 2:1-9, Fil 3:3-11. 

Apg 23:6-9.  Merk hvordan han utnyttet forholdet mellom saddusèerne og farisèerne til sin 
egen fordel.  Han delte farisèernes tro på de dødes oppstandelse – som saddusèerne fornek-
tet, men unnlot å nevne farisèernes tro på menneskets frie vilje.   

Pelagianisme og synergisme   

Pelagianeren tror at han av egen fornuft og vilje kan omvende seg til Gud, tro 
evangeliet og lyde Guds lov.  (Pelagianisme, e munken Pelagius, d e 418.)   

Synergisten tilskriver menneskets vilje en avgrenset, men avgjørende rolle: Med 
Guds hjelp kan mennesket bestemme seg for å bli en kristen og leve slik Gud vil.  
(Synergisme - læren om samarbeid mellom Gud og menneske om frelsen.)   

Det finnes ingen Jesus-ord eller apostelord som lærer hva vi selv må gjøre for å bli 

frelst.  Vi er henvist til Den Hellige Ånds handlende allmakt og suverene inngripen, når 

han gir forsoningens goder ved evangeliet og sakramentene (nådemidlene).  Hvorfor 

må det være slik?  Nytestamentet lar oss skissere en begrunnelse med tre innfallsvink-

ler:  

1. Vi forstår ikke uten videre vår egen nød, borte fra Gud.   

Vi kommer til verden, okkupert av Guds fiendemakter synd, død og djevel, lik et okku-

pert land.  Vi kommer åndelig blinde, vendt bort fra Gud.  Vi aner ham i hans skaper-

verk og i den etiske fordring, men kjenner ham ikke, enda han er livets kilde.   

Denne nødssituasjon må åpenbaringsordets Gud avsløre for oss.  Det er hva Gud gjør 

med sin hellige lov – i en sum: Du skal elske Gud av hele ditt hjerte og din neste som 

deg selv.  Du skal være hellig, lik Gud.  Guds morallov krever den selvhengivende kjær-



KSv/Hjelperen, side 9 

lighet til Gud og min neste – ikke i utvortes mening, heller ikke stykkevis, men av hjer-

tet, hundre prosent.  Da står vi avslørt for Gud i egenrettferdighetens filler, for den on-

de lyst gjør motstand mot Gud i vårt innerste.  Derfor kvier vi oss for konklusjonen og 

forsvarer oss med dydens fikenblad – med selvbekreftende illusjoner. 

2. I dåpen har Gud ”innforlivet” oss med den døde og oppstandne Kristus, ”for at vi skal 

vandre i et nytt liv”.   

I dåpen gir Gud den enkelte del i den fullbrakte frelse i Jesu Kristi, Guds Sønns død.  

Men syndsforlatelsen eller frifinnelsen er ikke målet.  Målet er det nye livet som Kristi 

tjenere, ved troen ikledd «evig rettferdighet, uskyldighet og salighet, likesom han er 

stått opp fra de døde, lever og råder i evighet». 

Døpt til Jesu død og oppstandelse, tjener vi Gud som hans kjære barn under Kristi nå-

dige herredømme.  Med ham til gave, tjener vi Gud med Kristus til eksempel i gjer-

ninger som har Guds ord og befaling for seg.  Og virksom ved troen i våre liv, gjenreiser 

han gudsbildet og fornyer oss med det fullendte Guds rike for øye i den kommende 

verden. 

Rom 6:3-11.  Jf Ef 2:1-6, 4:17-5:21, Fil 3:7-11, Gal 2:19f, osv.   

3. Alt i Guds kirke på jorden handler om dåpen.   

Da må lov og evangelium bli forkynt, og de som ikke tør anvende Guds nådetilsagn på 

seg selv, bli invitert til det private skriftemål.  Der blir Guds nådepakt i dåpen stadfestet 

og vi går derfra i visshet om barnerett og arverett hos Gud.  Det er denne evangelie-

bruk Luther sikter til med ordene i forklaringen - ”i denne kristne kirke tilgir han meg 

og alle troende alle synder”. Men tror du om deg selv at du kan medvirke til Din frelse, 

da er du falt ut av nåden og skyldig til å holde hele loven. 

Gal 5:1-5, Jf 2:21.  Rom 11:6.   

Den selvbestemte tro i kirkens skygge 

Fariséismen følger kirken lik en skygge gjennom historien.  Den gamle motsetning mel-

lom Jesus og farisèerne består inntil Dommens dag. 

Eksempel: Filosofenes reaksjon på evangeliet, Apg 17:32.   

Illustrasjon: Avtaler om kirkefellesskap på såkalt ”tilstrekkelig grunnlag”.  Med 
avtaletekstene har man tilslørt og fortidd den bibelske arvesyndslære, og likeså 
forskjellen mellom ”Kristus for oss” – som er frifinnelsens årsak og troens 
rettferdighet, og ”Kristus i oss” – som er fornyelsen eller helliggjørelsen i gode 
gjerninger (den nye lydighet).  I stedet fremhever man sammenhengen mellom 
frifinnelse og fornyelse.  Men hvilken sammenheng kan det være, som lærer 
frifinnelse med forbehold om fornyelse?   

Konflikten gjelder den tro som lever av Guds nådetilsagn på dåpens grunn, med barne-

rett og arverett hos ham.  Det er denne «nådestand» syndsforlatelsen stadfester i pri-

vatskriftemålet, og denne tro Gud styrker med alterets sakrament i Herrens Nattverd.   

Den frafalne lutherdom feirer reformasjonsjubileet, men overhører Jesu varselrop mot 

fariseernes lære.  Men hører vi advarselen, har vi all grunn til å jubilere for Gud, vår 

Skaper og Gjenløser.  (Mt 15-16 og 23) 

 

 



KSv/Hjelperen, side 10 

3.   «DEN BUNDNE VALGFRIHET»  A PROPOS LU-
THER OG ERASMUS 

Martin Luther har aldri utgitt et skrift med tittelen «Om den trellbundne vilje».  I 1525 

utga han skriftet ”De Servo Arbitrio” mot humanisten Erasmus fra Rot-terdam (d 1536) 

Luthers skrift var et tilsvar til Erasmus, som samme år fikk utgitt skriftet om den frie 

vilje (Diatribe de Libero Arbitrio).  Med den greske benevnelsen «diatribe» markerte 

Erasmus det lærde bidrag i en folkelig form - om et livsviktig spørsmål for alle mennes-

ker.  Luthers motsvar i samme stil var skriftet med den korrekte oversettelse ”Om den 

bundne valgfrihet» (el beslutningsfrihet).  I samsvar med begrepsbruken i middelalde-

rens skoleteologi (skolastikk) skjelnet Luther mellom mellom ”vilje” (voluntas) og 

”valgfrihet» (arbitrium).  Denne skjelning gelder samspillet mellom vilje og forstanden, 

hvor forstandens bruk er innordnet viljen.   

Jeg viser til den finske teologen A E Koskenniemi, som oversatte Luthers skrift til finsk 
med den korrekte tittel Om den bundne valgfrihet (Sidottu ratkaisuvalta.  Utg 1952.  Se 
ellers Theologisches Wörterbuch.  Göttingen 2 Aufl 1959 (1950).  

Med sin tese om menneskets valgfrihet hevdet Erasmus at valgfriheten består etter 

syndefallet i menneskets gudsforhold, så mennesket evner å samarbeide med Gud om 

frelsen.  Bibelteologen Luther protesterte og begrunnet det motsatte standpunkt med 

mange bibelord om saken: Etter syndefallet er mennesket uten valgfrihet i sitt guds-

forhold, for i troens saker er fornuften innordnet den forvrengte vilje og derfor blind 

under Guds fiendemakters herredømme og derfor underlagt synd, død og djevel.  Men 

fremdeles har mennesket en begrenset valgfrihet i sitt forhold til andre mennesker og 

skaperverket forøvrig.  (Jf LK forkl 1 trosart.) 

Det er viktig å være klar over at de to diskuterte menneskets valgfrihet i menneskets 

gudsforhold.  Konflikten gjaldt hverken menneskets evne til selvforbedring og uklan-

derlig livsførsel, eller evnen til å fremme nabofred, god samfunnsorden og naturfor-

valtning.   

Man begår følgelig en grunnleggende feil ved å fremstille diskusjonen mellom de to 

som om den gjaldt viljens frihet til å velge mellom godt og ondt.  Gal tittelbruk - «Om 

den trellbundne vilje» - legger føringer til skade for det bibelske menneskesyn som 

konfesjonell lutherdom vedkjenner seg, men klassifisert og rangert som «pessimis-

tisk», til forskjell fra Erasmus som deler Romerkirkens og humanismens «optimistiske» 

menneskesyn.  Påstått resultat = ønsket resultat: 1-0 til Erasmus!  Indirekte blir den 

bibelske syndefallsrealisme tilslørt, som for Erasmus og Romerkirken var og er det 

ømme punkt, hos Luther stadfestet med Jesus-ordet «kun én er Den Gode», Mt 19:17.   

Også kristne skal legge vinn på gode gjerninger for menneskenes skyld (Tit 3:8, Jak 

2:24ff).  Det er hensikten med Guds fullbrakte forsoningsverk, gitt den enkelte til del i 

dåpen.  Den tro som Guds skaper ved evangeliet, an-vender gaven på dåpens grunn 

gjennom hele livet.  Denne tro er ikke menneskepåfunn, men gis dem som hører Kristi 

ord offentlig forkynt og tar vare på det.   

Men hvordan kan vi vite at den gjerning som har Guds ord og befaling for seg, behager 

Gud?  Den behager Gud på grunn av Jesu Kristi, Guds Sønns lidende lydighet - og ikke 

av noen annen grunn.  I tillit til syndenes forlatelse for Kristi skyld har Gud behag i 

gjerningen, tross arvesyndnes motstand.  Vi kjenner saken fra Luthers Lille Katekisme 



KSv/Hjelperen, side 11 

tre år senere: «Han er min Herre, som har gjenløst meg, fortapte og fordømte men-

neske» osv.  Han er eneste årsak til frifinnelse og barnerett hos Gud.  Med ham til ga-

ve, følger vi hans eksempel i gode gjerninger.  De er hensikten med frifinnelsen av nå-

de.  Men uten Kristi virksomme nærvær i de troendes liv, kan ingen behage Gud med 

gjerninger, om de enn har Guds ord og bud for seg.  Vantroen er alle syndearters mor, 

også den forfinede egenrettferdighet.   

Luthers oppgjør med Erasmus aktualiserte Jesu oppgjør med farisèerne og de skrift-

lærde, og dermed den uforenlige motsetning: På den ene side Guds ufor-beholdne til-

givelse for sin godhets skyld.  Troen anvender frifinnelsen i Sønnens lidende lydighet – 

og ikke av noen annen grunn.  Han er den rettferdighet som evangeliet åpenbarer og 

Gud tilregner troen av nåde.  Da er det ikke tale om en selvbestemt eller selvvalgt tro, 

men om den tro som Gud skaper og oppretthol-der.  Det gjør han i dem som hører 

Kristi ord forkynt og tar vare på det.   

På den annen side står den rake motsetning: Troen på menneskets evner til å forstå 

«virkeligheten», og med Guds hjelp medvirke til sin egen frelse.  Den sekulære huma-

nist vil ikke høre Guds evangelium, men nøyer seg med det religiøse moment – troen 

på mennesket som alle tings mål og sin egen lykkes smed.  Motsetningen mellom Lu-

ther og Erasmus består med Erasmus som representant for en «kristen» humanisme, 

en i og for seg meningsløs floskel.  Den er ingen tilfeldighet, for Erasmus forente mo-

menter i fariseismens menneskesyn og antikkens dannelsesideal.   

Luthers to hovedinnvendinger mot Erasmus  

Første innvending:  Erasmus overså at kun Gud er Den Gode – fri til å gjøre det gode.  I 

forholdet til Gud er mennesket kun fri til å leve etter sin onde vilje, så lenge den allmek-

tige Gud ikke får gripe inn med sitt ord, offentlig forkynt og hørt.  Unntak er handlinger 

under ytre tvang.   

Erasmus betraktet menneskets ansvarlighet i lovens perspektiv, og trakk slutningen: 

Guds dom forutsetter menneskets frie beslutningsevne (liberum arbitrium), da forstått 

som evnen til å virkeliggjøre sin natur.  Denne slutning innbyr til følgende konsekvens-

rekke:  Det enkelte menneske er  

 er ansvarlig for selvrealisering,   

 står til ansvar overfor seg selv og  

 kan samarbeide med Gud om sin omvendelse, rettferdiggjørelse og helliggjørelse.  

Men den bibelske diagnose er klar: Menneskets beslutningsevne er ikke fri i dets guds-

forhold, men bundet til Guds fiendemakters onde planer og onde vilje.  Jak 1:14 – en-

hver blir fristet når han dras og lokkes av sitt eget begjær.  Under syndefallets kår er 

arvesynden virksom i menneskets innerste og frembringer uavlatelig tanker, ord og 

gjerninger gjennomsyret av ondt begjær og derfor uten gudsfrykt og kjærlighet til Gud, 

(jf CA 2).   

Bildet er et annet i menneskets forhold til andre mennesker og skaperverket for øvrig.  

Vi evner beslutninger til gavn for oss selv, fellesskapet og skaperverket.  Sett i lys av 

Guds åpenbaringsord, vitner denne begrensede beslutningsevne om Guds oppretthol-

dende gjerning.   



KSv/Hjelperen, side 12 

Eksempel: Luthers forklaring til tredje bønn i ”Fadervår”.  Den gode Skaperen er 
virksom i det skapte og ”bryter og hindrer alle onde planer og all ond vilje”, og lar sin 
gode og nådige vilje skje.  (Jf LK forkl 1 trosart.)  

Andre innvending: Erasmus overså at ansvarlighet for Gud innebærer regnskap for 

Gud, slik det fremgår av det himmelske bibliotek.   

Bøkene – og de må være mange! - fastholder det liv som er levet – både livet under 

Guds vredesvirkelighet - som loven åpenbarer på grunn av overtredelsene, og livet un-

der Guds nådevirkelighet - som evangeliet åpenbarer uten lovgjerninger.  Denne for-

skjell foregriper Guds dom, for navnene på Guds frikjente barn står skrevet i Livets Bok 

allerede (Åp 20:12.  Jf Mt 25:34, 37-39).  Guds universelle nåde – stilt frem i Kristi kors-

død, stadfester menneskets ansvarlighet under Guds lov.   

I spørsmålet om valgfrihet i menneskets gudsforhold utgjør forskjellen mellom lovens 

krav og evangeliets gave den avgrunnsdype forskjell mellom de posisjoner som Luther 

og Erasmus representerer.   

Hvordan gjøre det gode slik Gud vil? 

Mennesker vil gjøre det gode mot andre, men har ikke evnen til å gjøre det gode slik 

Gud vil.  Hva så?  Luthers arbeid med bibeltekster om saken begrunner konklusjonen: 

Gud skaper av ingenting ny vilje, lyst og kraft til å leve det liv han har skapt oss til å le-

ve, om enn i sin begynnelse og i svakhet.  Det gjør Gud med sitt virksomme ord, for-

kynt og hørt.  Med andre ord sagt: Ved den tro som Den Hellige Ånd virker med Kristi 

ord, fornyer han mennesket innenfra og gjenreiser det tapte gudsbilde med saligheten 

for øye.  Gud er Gud i sin trofaste kjærlighet og handlende allmakt.  (Handlende all-

makt ikke Luthers uttrykk.) 

Troen er den fulle tillit til Den Gode, som gjør det gode for sin egen skyld (jf LK forkl 1. 

bud).  Denne tro er den tro som Gud virker med sine «dyrebareste og største løfter», 2 

Pet 1:4.  Hvorfor?  For at vi «ved dem skulle få del i guddommelig natur, etter at dere 

har sluppet bort fra forfallet i verden, det som kommer av begjæret».  (Jf LK forkl 2 

trosart om hensikten.) 

Troen samarbeider med Gud på frifinnelsens vilkår i Kristi lidende lydighet, gitt den en-

kelte til del i dåpen.  (Jf LK «hva er meningen med vanndåpen?»)  Utelukket er alle for-

behold om kvalifikasjon og godtgjøring.  Troen har Guds godhet og menneskekjærlig-

het i Kristus Jesus, gitt i dåpen med løftet om salighet for hver den som tror (MK 16:16, 

Tit 3:4).  Alt i kirken handler om dåpen.  Gud er det godes suverene subjekt hele veien i 

den kristnes liv.  Vi er henvist til å høre Guds ord og ta vare på det – hele veien.  Alter-

nativet er den vilkårlige, ”kjødelige” frihet i menneskets selvforgudende selvrealise-

ring, som i Guds øyne er en hvitkalket grav (Mt 23:27f).   

Luther brukte benevnelsen «den inkarnerte tro» (fides incarnata).  Med det siktet han 

til troens ytterside i livets vitnesbyrd.  Dets årsak og kilde er Kristi selvhengivende kjær-

lighet, virksom ved troen i døptes liv.  Med Kristus som gave, er troen billedlig talt ka-

nalen for Guds gode og nådige vilje i tanker, ord og gjerninger.  Troen ses ikke, men 

livets vitnesbyrd ses.  Det er mer eller mindre tvetydig.  Så må det være på grunn av 

arvesyndens motstand i alle mennesker inntil død og grav.  Her er ingen forskjell.  Nytt 

er den Oppstandnes skjulte nærvær, virksom med sin Ånd i den troendes liv.  Gal 5.  

Gud skaper det nye menneske i  sitt bilde.  Derfor er den troende både synder og rett-



KSv/Hjelperen, side 13 

ferdig for Gud.  Det medfører en kampsituasjon hvor Kristus er den seirende i den tro-

endes liv.-  Rom 7.    

Denne lærdom er fortere sagt enn gjort.  Årsaken er vår egenrettferdige menneskena-

tur.  Vi må stadig lære den gamle lekse på nytt: Ingen kan medvirke til Guds nyskapen-

de gjerning, om så med tårer, sukk og bønn.  Til og med Åndens nådevirkninger må 

holdes utenfor «troens sirkel» (Luther i Store Galaterbrevskommentar).   Kristus i sin 

lidende lydighet  for alle og i alles sted  er den rettferdighet som evangeliet åpenbarer 

uten lovgjerninger.   

Annerledes er situasjonen med Kristus som gave.  Utenfor troens sirkel trives troen 

sammen med gjerninger som har Guds ord og befaling for seg (Rom 13:8-10, Tit 3:4-8 

osv).  Hos Gud er kristendom nok.  Sagt med Luther: Troen har Kristus og mangler ing-

entingd.  Men uten Kristus i hans lidende lydighet, er den bundne valgfrihet ubegripe-

lig, ja, truende.   

Humanisrens dannelsesideal humanistens problem 

La oss gå videre fra Luther og Erasmus, for det problem de diskuterte i menneskets 

gudsforhold har den aller største aktualitet. 

Humanisten tror på «det gode» i mennesket, som fins ”innerst inne” eller ”på bunnen” 

i hvert menneske.  Fra denne kilde antas livet å ha sitt utspring i den selvbestemte form 

og funksjon som krever andres aksept.  Så må kravet være, når form har prioritet frem-

for innhold.  Det er her tale om en formal frihet, lik et tomt spann som fylles med det 

innhold som mennesket vil.  Men hvilket innhold?   

Karakteristisk er den opplevelsesorienterte søken etter «det skjønne», uttrykt i «for-

mene».  Overført på mennesket, søker man et personlighetsideal gitt til kjenne i det 

formfullendte og funksjonelle menneske.  Men hva gjør livet formfullendt og funksjo-

nelt?  Svaret gis ved å kombinere dannelse og frihet.   

Dannelsens mål er livsutfoldelse i frihet.  I samme grad som livets vitnesbyrd bekrefter 

jeg’ets trang til selvrealisering, oppnås friheten i den formfullendte og funksjonelle yt-

terside eller fasade.  Dette personlighetsideal medfører to ting: For det første en nåde-

løs gradering etter vilkårlige kriterier, f eks formue, posisjon, prestasjon, utseende, po-

pularitet, forbruk, opplevelser – kort sagt alt hva mennesket streber etter for å rettfer-

diggjøre seg selv og gi sitt liv innhold og mening.  For det andre må samme personlig-

hetsideal opphøye «mennesket» (el individet) til det religiøse moment i en sekulær-

liberal humanisme.  Karakteristisk er den ovasjon som blir idoler til del på høyeste pre-

stasjonsnivå, alt etter smak og behag.   

Hva da med det menneskeliv som langt fra oppfyller suksèkriteriene?  Og hva med 

dem som står i veien for andres selvbestemmelse og selvrealisering?  Eksempler: Det 

ufødte menneske, idioten, den funksjonshemmede, den utviklingshemmede og pleie-

trengende?  Kort sagt: Hva med menneskelivet, når vi alle før eller siden er prisgitt 

andres tjenester og omsorg?  Stilt overfor brysomme bibelord, må de vike for selvreali-

seringens krav under skinn av viljens frihet.  Denne konsekvenslogikk i sin kulturradika-

le utgave krever kontroll med flertallsvedtak og lovhjemmel i hånd.  I sin kristelige ut-

gave later man som om velmenende kristne har frihet til å berøve ubekvemme bibel-

ord deres gyldighet og rangere motsigelsen som «ikke splittende» og «til å leve med».   



KSv/Hjelperen, side 14 

Typisk er den tilslørende og vage ordbruk til forsvar for formale fanesaker.  Istedenfor 

sak, begrunnelse og konsekvens i Guds skaperverk, rettes søkelyset mot individets 

form og funksjon i en tenkt virkelighet – og helst i kjønnsnøytral utgave.  Med stor kon-

sekvens skjer den utstøting og uthenging som blir apostelordets etterfølgere til del.  

Slik unngår man å drøfte moraliteten i den adferd som hensikten legitimerer. 

Med stor konsekvens foretrekker humanisten allmenreligion fremfor konfesjon.  Heller 

læremangfold i anstendige former enn læreenhet i nytestamentlig mening.  Heller det 

kosmetiske fellesskap på menneskers vilkår, heller det enn apostelordet lære etterfulgt 

som Guds ord.  Med skinnløsninger av denne type består egen skyld og skam og håp-

løshet.  Uten oppreisning fra døden i våre synder er vi alle i samme båt.   

1 Kor 2:14 – Slik mennesker er av naturen, tar det ikke imot det som tilhører Guds Ånd.  Det 
er for ham en dårskap (v 1-5).   

«Den som vil være stor blant dere, skal være de andres tjener» (Mt 20:26).  Selv gjorde 

Herren trellens arbeid og vasket de andres føtter (Joh 13).  Den apostoliske formaning 

(parenese) er innordnet Guds selvhengivende kjærlighet.  Med Kristus til gave i dåpens 

nådepakt, skjer etterfølgelsen i dagliglivets oppgaver, som regel i trivielle gjøremål 

unndratt andres påsyn.  Poenget er den døptes forsakelse og tro i Guds påsyn, for ved 

troen er Kristus virksom med sin Ånd i jordiske livshistorier.  

Historien om humanismens menneskesyn  

Luther viste i sitt oppgjør med Erasmus at humanistens menneskesyn motsier livets 

vitnesbyrd.  Kartet stemmer ikke med terrenget.  Ytre sett evner mennesket en livsfør-

sel som har Guds ord og befaling for seg.  I denne adferd er den gode Skaperen virk-

som (jf LK forkl 1 trosart).  Men den etiske fordring i sin totalitet krever den selvhengi-

vende kjærlighet av hjertets grunn.  Da våkner den gamle adam, søker tilflukt i om-

stendighetene og dekker seg bak dydens fikenbland (1 Mos 3, Rom 7).   

Noen oppfatter humanismens dannselsesdeal som heroisk og vakkert.  De ser men-

neskelivet utfolde seg med selvbestemte friheter i et slags karnevalsopptog.  Dets his-

torie taler for seg om sosial fragmentering, nedprioritering av de brysomme, og om de 

mange som fikk livet ødelagt av selvbestemte friheter i tårenes dal.  Den destruktive 

dynamikk utfolder seg overalt hvor mennesket dyrker skapningen fremfor Skaperen, 

prisgitt overtroen på egen beslutningsevne uten «lenker, bånd og tvang».  Da får vi 

lønn som fortjent – bundet til ”skammelige begjær” (Rom 1:26).  Denne overtro er en 

stadig trussel mot det liv vi er skapt til å leve med den treène Gud som mål. 

Islams voksende nærvær i Europa 

Diskusjonen mellom Erasmus og Luther fikk ny aktualitet med den muslimske innvand-

ring til  det sekulær-liberale Europa.  Da unngikk kulturradikalere den trakassering som 

ble lutheranere til del i 1800-tallets Europa, og likeså den senere mobbing av konserva-

tive i den offentlige moraldebatt.  Den kulturradikale elite var påfallende taus om Mu-

hammeds gudskonstruksjon og hatlære, i Koranen nedfelt i læren om ”de to hus”.  

Tross muslimers henvisning til korstogsmentaliteten i militære intervensjoner, unngikk 

ble muslimer sjelden minnet om islams krigerske ekspansjonshistorie siden 600-tallet,  

i Øst-Eur langt inn på 1600-tallet.  Underlig er denne taushet, senere ekspansjonsfor-

søk i Asia og Afrika tatt i betraktning.  Påfallende var også den mangelfulle dekning av 



KSv/Hjelperen, side 15 

kristenforfølgelser i islamske stater, for viktigere var de sekulær-liberale dyder «frihet, 

likhet og brorskap».  Hvorfor? 

En mulig forklaring er lovreligionen islam med dens gjerningsfromhet.  Dens bud og 

regler er overkommelige og gjør dessuten inntrykk på mennesker fra det «kristne» Ve-

sen, selv fremmed for den gaverettferdighet som evangeliet åpenbarer.  En annen for-

klaringsmåte stikker dypere.  Muhammed og Erasmus formidler farisèernes lære om 

menneskets frie beslutningsevne i troens saker.  Denne visdom avviser korsets anstøt, 

for mennesket trenger ikke gudmenneskets offerdød.  Oppstandelsen må bero på hal-

lusinasjoner og den Oppstandnes befalinger være oppspinn i syke sinn.   

Men Allah er ikke åpenbaringsordets Gud, virksom med Ord og Sakrament i en bevit-

net historie og i den forsamlede menighet.  Muslimen er underkastet Muhammeds lu-

nefulle skjebnegud, fremmed for Guds trofasthet og selvhengivende kjærlighet.  Følge-

lig må muslimen stole på sin beslutningsevne i sitt gudsforhold.   

Samtidig deler muslimer og kristne felles erfaringer i det sekulær-liberale samfunn.  En 

samfunnsødeleggende kraft er virksom hvor folket er løst fra den judeo-kristen moral-

tradisjon og fremmed for åpenbaringsordets hellige Gud, virksom i en dennesidig his-

torie.  Denne erfaring medfører sammenfallende samfunnskritikk, tross ulike begrun-

nelser og motiv.  Da får den bibelske syndefallsrealisme ny aktualitet, formidlet i Lu-

ther-skriftet «Om den bundne beslutningsevne».  Utelukket er vår medvirkning i tro-

ens saker, men ikke den treleddede oppgave:  

 Å samles om trofaste prester (pastorer) i prekenembetets gjerning.  

 Å konsolidere menigheter på apostelordets lære fra Herren.   

 Å oppmuntre døpte til å praktisere dåpen i forsakelse og tro  enhver i sitt kall (pa-
renese).   

 

 

4.   GENERELT OM NÅDEMIDLER   

Vi lærer Gud å kjenne når vi hører evangeliet og bruker sakramentene.  Det er denne 

praksis det siktes til med «nådemidlenes bruk».   

Det er to grunner til å bruke benevnelsen ”nådemidler”: (1) Med evangeliet og sakra-

mentene som midler tilbyr og rekker Gud oss syndsforlatelsen i Kristi offerdød og viser 

sitt nådige sinnelag mot oss, og (2) med de samme midler virker Gud troen og nærer 

den med sine gaver.   

Nådemidlene står i et umiddelbart forhold til den oppstandne Kristus.  Ved å bruke nå-

demidlene stiller vi oss i et umiddelbart forhold til Guds forsoningsverk og rettferdiggjø-

relse av hele den falne verden som fullbyrdet faktum.   

Vi kan ikke med nådemidlenes bruk legge noe til eller trekke noe fra Guds frelsesverk, 

fullbrakt i fortid.  Derfor kalles prekenembetet også for ”forsoningens embete” (2 Kor 

5:19f).   

Den oppstandne Kristus er nærværende og virksom i prekenembetets gjerning, når 

hans delegater forvalter Guds hemmeligheter i Kristi sted.  Da meddeler Kristus ”forso-

ningens ord” og gir samfunn med sitt legeme og blod i sakramentets skikkelser.  Derfor 



KSv/Hjelperen, side 16 

bekjenner vi om prekenembetet at det er innstiftet for ”å lære evangeliet og meddele 

sakramentene” (CA 5).  

Vantroen underkjenner gudmenneskets offerdød og virksomme nærvær ved nådemid-

lene.  Derfor må vantroen reservere seg mot Guds kirkes unike kjennetegn og tilpasse 

evangeliet til allmenreligiøse forestillinger.  Med stor konsekvens trer selvbestemte 

«næringsmidler» i nådemidlenes sted (CA 5 og 13).  Erstatningene kan vel kalles 

”tegn”, men de har ingen avgjørende betydning for troen.  Med denne åndelighet har 

man ”falt ut av nåden”, Gal 5:4 (1:8).   

Den rettferdighet som frifinner syndere for Guds domstol, finnes utenfor oss – ” i Kris-

tus og ham korsfestet” (1 Kor 2:2).  Guds nådemidler stadfester forholdet.  Vi er fri-

kjent for Kristi skyld, og med ham til gave fornyer han oss for sin egen skyld.  Nådemid-

lene gir hva Kristi ord sier han gir (Lk 24:47, Apg 13:46, Rom 10:17, Tit 3:5).   

Bekjennelsestro lutheranere kan med full rett si at sakramentene er ”tegn og vitnes-

byrd om Guds (nådige) vilje” (CA 13, Apol 13:1, 9).  Da er begrunnelsen Kristi likefrem-

me og begripelige ord.  De er troens sikre grunn.  Noen reserverer seg da med henvis-

ning til ”kirkens syn”, og til kirkevedtak om ”tilstrekkelig enighet” begrunnet i mennes-

kers skjønn.  Men for dem som søker åpenbaringsordets Gud, er slike begrunnelser 

uten betydning.  

Menneskenes forhold til nådemidlene medbestemmer deres gudsforhold i tid og evig-

het.  Bruk eller misbruk medbestemmer den enkeltes frelse eller fortapelse.  Troen gri-

per Gud i evangeliets løfte, så mennesket behager Gud – ikke på grunn av nådevirk-

ninger eller gjerninger som vi har gjort i rettferdighet (Tit 3:5), men kun på grunn av 

Kristi lidelses og døds fortjeneste (Rom 10:14, 17).  

Et vanlig misbruk er dette: Mennesker anvender evangeliet som stimulus for viljebe-

slutninger og prestasjoner, og later som om man evner å samarbeide med Gud om sin 

frelse (synergisme).  Karakteristisk er appeller om å ta standpunkt for Jesus ”nå” og bli 

frelst, eller gå fortapt herfra.  Denne autoritære bibelmisbruk forvrenger og manipule-

rer Guds frelsesråd.  

Noe annet er det bibelske medarbeiderskap.  Det lar Gud være Gud, og mennesket 

være hva Guds åpenbaringsord sier det er – uten evne til å forsone Gud eller presse 

ham på noen måte.  Gud er i sin handlende allmakt den overordnede, bestemmende 

og suverene når han tilregner frelsen av nåde, og gir en tilhører nåde til å anvende 

Kristi fortjeneste på seg selv.  Et vitnesbyrd om saken er menighetens samling om Ord 

og Sakrament på Guds vilkår, i samsvar med Kristi ord og befaling.  Der samarbeider 

døpte mennesker med menighetens prest(er) om nådemidlenes bruk.  Denne ”syner-

gisme” er beskrevet slik i CA 5: 

- ”med Ordet og sakramentene som midler blir Den Hellige Ånd gitt, han som virker 
troen - hvor og når Gud vil, i dem som hører evangeliet, nemlig at Gud – ikke for 
våre fortjenesters skyld, men for Kristi skyld, rettferdiggjør dem som tror at de blir 
tatt til nåde for Kristi skyld”, CA 5 (Gal 3:14).   

CA 5 lar presten være unevnt.  I sentrum står Guds suverene gjerning med evangeliet 

og sakramentene som midler.  Den oppstandne Kristus er til stede, virksom med Den 

Hellige Ånd – ikke på grunn av ”min” egenaktivitet, men på grunn av Sønnens lidende 

lydighet inntil døden på korset.  



KSv/Hjelperen, side 17 

Guds uforbeholdne nådetilsagn nærer troen, og de troende søker tilbake til Ord og Sa-

krament i den forsamlede menighet.  De kommer for å motta Kristi legemes og blods 

sakrament som pant på Guds nåde for Kristi skyld.  Andre trøstegrunner forfører og 

bedrar.   

Tro i bibelsk mening er en øvelse på dåpens grunn, i tillit til Guds løfte.  På grunn av 

den onde menneskenatur trenger vi å leve som Guds kjære barn hver dag – alltid hen-

vist til Guds løfte, gitt i vår dåp, og anvende Kristi fortjeneste, enhver på seg selv.   

Rom 10:17, 1 Pet 1:23, Apg 2:38, Mt 26:26-28, 1 Tim 6:3f, osv.   

Guds Sønn i tjenerskikkelsen var ”fra himmelen” (Joh 3:13).  Den gang og til enhver tid 

er alle selvgjorte himmelstiger ”av jorden” (Joh 3:31.  Jf Apg 24:24f, Heb 4:12).  Forhol-

det gjør den avgrunnsdype og uoverstigelige forskjell mellom nytestamentlig tro og 

egenrettferdig åndelighet.  

 

 

5.   GUDS FORSONING OG DENS GODER 

Guds forsoning med verden overgår all forstand: Sann Gud og sant menneske forent i 

Jesu person for å “gi sitt liv til gjenløsning for de mange“ (Mt 20:28).   

Denne hemmelighet fra evighet av, har Gud åpenbart i en bevitnet Jesus-historie og 

stadfestet da han reiste Jesus opp fra de døde: «Gud var i Kristus og forlikte verden 

med seg selv» (2 Kor 5:19).   

Mt 3:17 – Dette er min Sønn, den elskede, som jeg har behag i.   

Sal 32:2 – Salig er det menneske som Herren ikke tilregner synd.  Rom 3:24f - ufortjent og av 
hans nåde blir de erklært rettferdige på grunn av forløsningen i Kristus Jesus.  Ham har Gud 
stilt synlig fram for at han ved sitt eget blod skulle være et sonoffer – for dem som tror.  Kol 
1:20, 2:9).   

1 Kor 15:1-3 – Jeg kunngjør for dere, brødre, det evangelium jeg forkynte dere, det dere har 
mottatt og står på.  Gjennom det blir dere frelst, hvis dere holder fast på det ordet jeg forkynte 
– så sant dere ikke forgjeves er kommet til tro.  For først og fremst overgav jeg dere det jeg 
selv har tatt imot… 

Guds engleskarer tilber forsoningens hemmelighet og higer etter å se inn i den (1 Pet 

1:12).  I Guds kirke på jorden er “Kristus og ham korsfestet” sentrum i forkynnelse og 

lovprisning (1 Kor 2:2).  Som i himmelen, så også på jorden (Åp 7:9ff). 

Ikke herlighetsteologer, men korsteologer 

Forsoningsverket frister til spekulasjon.  Det gjør også forholdet frifinnelse og fornyel-

se, eller rettferdiggjørelse og helliggjørelse, når man i iveren etter å se sammenhengen 

blander nådevirkninger sammen med frifinnelsens årsak.  Da forkynner man betinget 

nåde, med forbehold om fornyelse.  Men nåde med forbehold om lovoppfyllelse eller 

kjærlighet – om aldri så lite, er ingen nåde.  Med lovgjerninger er vi «skilt fra Kristus» 

og «falt ut av nåden» (Gal 5:4).  Den slags kalles «herlighetsteologi».   

En herlighetsteolog elsker de dunkle bibelsteder, ser den skjulte mening umiddelbart 

og begrunner den med vage ord og generelle vendinger.  En korsteolog lar åpenba-

ringsordets Gud tyde hvem Jesus er og har gjort til menneskenes frelse.  Tydningen er 



KSv/Hjelperen, side 18 

ikke overgitt til kirken eller teologene, men mottatt en gang for alle i og med apostel-

ordets lære fra den historiske Jesus, den korsfestede og oppstandne Kristus.  Apostel-

ordets etterfølgere er «korsteologer» i samlingen om Ord og Sakrament.  Lært av Skrif-

tens Herre, ser de med Skriftens ord, og ser åpenbaringsordets mening i «Kristus og 

ham korsfestet» (1 Kor 2:2).  

Guds nåde er universell: Gud er forsonet og vi er frikjent 

Guds rene Lam har oppfylt Guds lov i alle deler og båret verdens synder (Joh 1:29).  

Gud er en forsonet Gud, stilt fram for verden i Jesu ringe skikkelse.  Guds tydning for-

kynner både lov og evangelium.  Den avslører menneskenes fortapte og fordømte si-

tuasjon for å drive oss alle til Guds selvhengivende kjærlighet i den ene for alle.  Hva 

Guds lov krever, det gir evangeliet.  Evangeliet kunngjør Guds forsoning med verden, 

avsluttet i Jesu korsdød, med oppmuntringen til å vende om og leve forsonet med Gud.   

Evangeliet stiller oss overfor forsoningens hemmelighet i den treène Gud:  Sønnen, 

født av Faderen fra evighet, fornedret seg selv i tjenerskikkelsen og oppfylte Guds lov i 

alle deler og alles sted.  “Den Hellige og Rettferdige” - mennesker lik, men uten synd - 

er vår rettferdighet hos Faderen (Apg 3:14, Fil 2:6ff).   

Gal 4:4f – (Han ble) født av en kvinne og født under loven.  Han skulle kjøpe dem fri som stod 
under loven, så vi kunne få barnekår.   

Forsoningsverket er fullbrakt.  Jesus Kristus er den rettferdighet som evangeliet åpen-

barer «av tro til tro» (Rom 1:16f).  Veien tilbake til Gud er åpnet og heter Jesus Kristus.   

2 Kor 5:20f – det er som om Gud selv formaner gjennom oss: Vi ber dere på Kristi vegne, la 
dere forsone med Gud.  Han som ikke visste av synd, har han gjort til synd for oss, for at vi i 
ham skulle bli (genometha) Guds rettferdighet.  Joh 8:36 – Får Sønnen frigjort dere, da blir 
dere virkelig fri.   

Hvorfor leve under Guds fiendemakters herredømme og trelle under synd og død og 

satans rike?  Fordi dere ikke tåler å høre mitt ord, svarte Jesus (Joh 8:43).        

1 Kor 1:18, 24f – ordet om korset er dårskap for dem som går fortapt, men for oss som blir 
frelst, er det Guds kraft.  /…/ For Guds uforstand er forstandigere enn menneskers visdom og 
Guds svakhet er sterkere enn menneskers styrke.   

Kilden til korsets evangelium er ikke mennesker, men Gud (1 Kor 2:9, jf v 4 og 12).  Do-

kumentasjonen er gitt med evangeliene og Apostlenes gjerninger fram til Kristi Him-

melfartsdag.  Jesus bevitnet med de undere han gjorde, sin persons hemmelighet og 

det verk han var sendt for å utføre med sin lidelse, død og oppstandelse.  Evangeliste-

ne vil bli tatt alvor med deres dokumentasjon, som også er en tydet historie i samsvar 

med Jesu undervisning i «Moses, Profetene og Salmene» (Lk 24:43).   

Virksom med sitt ord gjennom frelseshistorien, har Gud oppfylt løftene (Sal 148:5, Heb 

4:12).  Gud har forsonet verden med seg selv i Jesu Kristi død på korset (2 Kor 5:19), og 

stadfestet oppfyllelsen med Jesu legemlige oppstandelse.  Han har med sin lidende ly-

dighet oppfylt Guds lov i alle deler, og derfor ble han oppreist fra de døde, erklært hel-

lig og rettferdig i alles sted (Rom 4:25, 5:18f).  I ham ser vi inn i Guds innerste vesen – 

hans frelsesvilje og nådige sinnelag.   



KSv/Hjelperen, side 19 

Jak 1:17 – hos ham er det ingen forandring eller veksling mellom lys og mørke.  1 Tim 3:16 – 
Det må alle bekjenne, at gudsfryktens hemmelighet er stor: Han ble åpenbart i menneskers 
skikkelse, erklært rettferdig ved Ånden, ble sett av englene, forkynt for folkene, trodd i verden 
og opptatt i herlighet.  Mk 16:19f, Joh 1:14, Apg 1:2, 11, Ef 3:5f, 1 Joh 1:2.   

Åpenbaringsordets Gud er trofast og sannferdig (Sal 19:9, 31:6, 1 Kor 10:13).  Gud er 

nådig for sin egen skyld (Dan 9:15-19).        

I bibelsk språkbruk er troen ofte nevnt sammen med Guds trofasthet og sannferdighet 

(Sal 51:3, 143:1, Rom 3:3 (4:20f), 2 Tim 2:13).  Brukt om de troende i den nye pakt, er 

trofasthet en av Åndens frukter (Gal 5:22).   

Forsoningsverket er fullført, men ikke hensikten.  Luther besvarer egentlig tre spørsmål 

med sin forklaring til andre trosartikkel: Hvem er han?  Hva har han gjort?  Hvorfor 

gjorde han det?  Her stanser vi ved det siste spørsmålet - hensikten.  Gud vil gi oss del i 

forsoningens goder. 

Hva er “forsoningens goder”? 

 (1) Barnerett hos Gud - også kalt «fredens stand», Rom 5:1-11, eller nådestanden.  

Kristi fortjeneste begrunner troens visshet om barnerett hos Gud, som gis den enkelte i 

dåpen til Jesu Kristi død (Rom 6:3).        

Joh 3:36a – Den som tror på Sønnen, har evig liv.  5:34b – jeg sier dette for at dere skal bli 
frelst.   

Rom 5:1f, 8, 10 – Da vi altså er blitt rettferdige ved tro, har vi fred med Gud ved vår Herre Je-
sus Kristus.  Gjennom ham har vi også ved troen fått adgang til den nåde vi står i, og vi priser 
oss lykkelige fordi vi har det håp at vi skal få del i Guds herlighet.  /…/ Gud viser sin kjærlighet 
til oss ved at Kristus døde for oss da vi ennå var syndere.  /…/ Når vi nå er forsonet, hvor mye 
mer skal vi ikke da bli frelst ved hans liv.  8:14-17, 37ff.  Gal 3:26, 4:5, 7.  Ef 1:5, osv.  

(2) Kristi virksomme nærvær med sin Ånd i de troendes legemer:  

Dette nærvær opphever ikke skillet mellom Skaperen og det skapte, men tjener til 

formaning og trøst. 

Ef 3:16f – Jeg ber om at han som er så rik på herlighet, må styrke dere i det indre menneske 
med sin kraft og med sin Ånd, så Kristus ved troen kan bo i deres hjerter, og dere kan stå rot-
festet og grunnfestet i kjærlighet.  5:25-27 (om Kristus og kirken).   

Joh 14:23f – Den som elsker meg, vil holde fast på mitt ord, og min Far skal elske ham, og vi 
skal komme til ham og ta bolig hos ham.  Gal 3:1-7.  1 Kor 3:16f, 6:1ff.  2 Kor 6:16, osv.   

Rom 8:10f – Dersom Kristus bor i dere, er nok kroppen død på grunn av synden, men ånden 

er levende fordi dere er rettferdige for Gud.  Han reiste Jesus opp fra de døde, og dersom 
hans Ånd bor i dere, skal han som reiste Kristus opp, også gi deres dødelige legeme liv ved 
den Ånd som bor i dere.  Ef 4:30. 

(3) Det nye livet i troens lydighet:  

Den troende har i sitt gudsforhold en tilregnet rettferdighet på nådepaktens grunn, gitt 

i dåpen.  Det nye livet leves derfor under Kristi herredømme på dåpens grunn, og vi 

hersker med ham ved å stille våre legemer fram som våpen for det som er rett (Rom 

6:12-14).   

Det nye livet er stadig utsatt for arvesyndens motstand, for en kristen består av to de-

ler – Ånden og kjødet (el den onde menneskenatur).  De to kjemper om herredømmet i 

den troendes liv, så fornyelsen (el helliggjørelsen) må være i sin begynnelse inntil vårt 



KSv/Hjelperen, side 20 

gamle menneske legges i grav.  Nå gjelder det å bruke Guds ord, og med påkallelse og 

bønn be Kristus komme oss til hjelp og redning med sin Hellige Ånd.   

Rom 6:3-8 – vet dere ikke at alle vi som ble døpt til Kristus Jesus, ble døpt til hans død?  Vi 
ble altså begravet med ham da vi ble døpt med denne dåp til døden, for at vi skal leve det nye 
livet, likesom Kristus ble reist opp fra de døde ved Faderens veldige kraft.  Er vi blitt forenet 
med Kristus i en død som er lik hans, skal vi også være ett med ham i en oppstandelse som 
er lik hans.  Vi vet at vårt gamle menneske ble korsfestet med ham, for at det legeme som er 
under synden, skulle gjøres til intet og vi ikke lenger være slaver under synden.  For synden 
har ikke lenger noen rett over den som er død.  Er vi døde med Kristus, tror vi også at vi skal 
leve med ham.  Vi vet at siden Kristus er oppreist fra de døde, så dør han ikke mer, for døden 
har ikke lenger makt over ham.  Gal 2:19-21, 3:23-27.   

Rom 7:18ff.  Gal 5:16ff.  Jf 1 Joh 4:9-13, Kol 1:12-23, osv. 

(4) Samfunn med Kristi ofrede legeme og blod i sakramentets skikkelser, og dermed 

samfunn med Guds kirke i himmelen og på jorden.   

Enhver som tror Guds løfte i dåpens nådepakt er lem på Kristi kirkelegeme og har der-

med nåderett til kirkens goder.  Men de som lærer og lever i strid med Kristi lære, og 

vil gjøre seg fortjent til Guds nåde, står utenfor Guds kirke (extra ecclesiam). 

Mk 16:16 – Den som tror og blir døpt, skal bli salig, men den som ikke tror, skal bli fordømt.  1 
Kor 3:21 – Derfor skal ingen rose seg av mennesker.   

Gal 4:30b – Trellkvinnens sønn skal ikke dele arven den frie kvinnes sønn.  5:4 – Dere som 
vil bli rettferdige for Gud ved loven, er skilt fra Kristus, dere er falt ut av nåden.  

(5) Arverett til den nye jord.  

Guds kjære barn, elsket for Kristi skyld, fullfører dåpens bruk i tillit til Guds løfte.  Med 

barneretten hos Gud følger arveretten: De skal få se Gud i all hans herlighet og ta del i 

den uutsigelige glede, fred og hvile.  Denne lengsel er ingen ønskedrøm, men sikkert 

begrunnet i en bevitnet historie om gudmennesket Jesus og hans lidelse, død og opp-

standelse.  Evangeliet åpenbarer ham som er Guds rettferdighet til frelse for hver den 

som tror.  

Åp 19:9 – salige er de som er innbudt til Lammets bryllupsmåltid.  Jf 1 Tim 6:12, 2 Tim 4:7f.  
Rom 8:7 – Det menneskene av naturen trakter etter, betyr fiendskap mot Gud, for vår onde 
natur bøyer seg ikke for Guds lov, ja, den kan ikke gjøre det.  1 Pet 1:3-7, Åp 21:1-7, Ef 1:11-
18, osv.   

Hvordan får vi del i forsoningens goder og bruker dem? 

Svar: Forsoningens goder blir gitt den enkelte i dåpen til Jesu Kristi død, og ved troen 

på Guds løfte anvender vi Kristi fortjeneste, enhver på seg selv.   

Her handler det ikke om selvbestemt tro og tilfredsstillelse av egne behov, men om 

den tillit til Gud som han skaper med sitt løfte - evangeliet.   

1 Mos 12:2f – jeg vil velsigne deg og gjøre ditt navn stort.  Du skal bli til velsignelse.  /…/ I 
deg skal alle slekter på jorden velsignes.  Abraham holdt fast på dette håp og trodde på Gud 
som gjør de døde levende.  Derfor regnet Gud ham som rettferdig.  (Rom 4:3, 9, 17f.  Jf ”Guds 
venn”, Jes 41:8, Jak 2:23.)   

Når Gud virker troen og fornyer den med evangeliet, da tilregner han oss Kristus til 

rettferdighet for seg og helliger sitt navn på oss.  Derfor ber vi med lovprisning til vår 

Far i himmelen: «Helliget vorde ditt Navn!»  Hvor det skjer, får tilhørere nåde til å an-

vende Guds forsoningsverk i Kristus Jesus – enhver på seg selv, og tro at jeg er Guds 



KSv/Hjelperen, side 21 

kjære barn for Kristi skyld.  Denne tro er Abrahams tro.  Lik Abraham, får vi “rettferdig-

heten tilregnet når vi tror på ham som reiste Jesus, vår Herre, opp fra de døde” (Rom 

4:17b, 24, jf 2 Kor 5:21b).  Med Kristus til gave har vi forsoningens goder, gitt av nåde.   

Hvorfor får vi forsoningens goder med Kristus til gave? 

Også dette svar er barnlig enkelt: Gud vil ha sitt første bud oppfylt.  Gud vil være Gud i 

våre liv – og ingen annen.  Åpenbaringsordets hellige Gud, vår skaper og gjenløser, ute-

lukker avguder ved sin side.  Det er ham vi lærer å kjenne ved den han utsendte, Jesus 

Kristus.  Da kjenner vi den eneste sanne Gud i hans selvhengivende kjærlighet (Joh 

3:16, 17:3).   

Troen har Kristus og oppfyller alle Guds bud.  Det er ingen mangel ved troen, sier Lu-

ther.  Problemet er «den onde lyst» i vårt innerste.  Et gammelt uttrykk kaller vantroen 

«alle syndearters mor».  Innkrøkt i seg selv, søker mennesket sitt eget, også den for-

vrengte religion i utallige former.  Med atskillig vemod har kristne fra gammelt av måt-

tet konstatere at troen er ikke “takanes vare”.   

Åpenbaringsordets Gud må gripe inn med handlende allmakt.  Det gjør han ikke umid-

delbart, men med sitt ord, både lov og evangelium.  Lik Abraham, stolte også jomfru 

Maria på Guds løfte og holdt fast ved Guds ord barnlig tillit.  Hvor denne bibelunder-

visning blir oss til del, er det nådetid også for oss.  Gjennom apostelordets lære hører 

vi Kristi ord (Rom 10:16f).  Vil du bli en kristen, eller få hjelp til å tro og leve som en 

kristen, da er hjelpen klar: 

Jes 55:3 - Hør, så skal dere få leve!  Joh 15:3, 17:20, Rom 10:16f.   

Hvor tilhørere anvender Kristi ord og velgjerninger på seg selv, kan troen være sterk 

eller svak, men en ting har de felles: De holder fast ved Guds ord og “setter all sin lit til 

ham” (forkl Lille Katekisme).   

Eksempler: Høvedsmannen og den kananeiske kvinne, Mt 8:5-13 og 15:21-28. 

Den tro som Gud virker ved evangeliet, er ikke «min» tro, men Guds tro og en vakker 

dyd.  Troen kan være svak, men har Kristus til gave, og med ham Kristi dyder (1 Pet 2:9, 

2 Pet 1:5).  Denne tro kjennes på lyst og trang til å anvende Kristi lidelse, død og opp-

standelse, enhver på seg selv.  Den evangeliske tro oppfyller det første bud og er hva 

alle mennesker skylder Gud.  Det samme er tilfellet med troens bønn - ”forlat oss vår 

skyld”, eller ”Herre, miskunne deg”, og lignende.   

Troen søker Gud i hans barmhjertighet mot syndere, den Gud viser for sin godhets 

skyld, og ikke av noen annen grunn (Sal 51:3).  Troen påkaller Gud, ber i Jesu navn, tak-

ker og lover Gud for frelsen gitt av nåde, og venter alt godt fra ham.   

Og med Kristus til gave øver vi troen i gjerninger med Kristus til eksempel i selvhengi-

vende kjærlighet til Gud og vår neste.  Dette gjør troen av en eneste grunn: Gud har 

elsket oss først.  Det har han gjort i Sønnen han gav til soning for verdens synder (1 Joh 

4:9f).  Jo, troen er en vakker dyd, for troens pryd er gudmennesket Jesus, «Den Hellige 

og Rettferdige» (Apg 3:14).  Med ham til eksempel går vi til vår gjerning med troens 

frimodighet, enhver i sitt kall. 

 

 



KSv/Hjelperen, side 22 

6.   PREKEN I BIBELSK MENING  

Apostelens forbilde forplikter.  Det gjenspeiler Kristus-mønsteret i apostelens liv.   

1 Kor 11:1 – Følg mitt eksempel, slik jeg følger Kristi eksempel.  15:1f – Jeg kunngjør for de-
re, brødre, det evangelium jeg forkynte dere, det dere har mottatt og står på.  Gjennom det blir 
dere frelst, hvis dere holder fast på det ordet jeg forkynte – så sant dere ikke forgjeves er 
kommet til tro.  1 Kor 2 Tess 2:15.   

Apostlenes etterfølgere i prekenembetet er satt til å forvalte et betrodd gode – «den 

gode skatt» - og formidle den med apostelen som forbilde. 

2 Tim 1:13f – Som mønster for en sunn forkynnelse, skal du holde fast ved det som du har 
hørt av meg, i tro og kjærlighet i Kristus Jesus.  Ved Den Hellige Ånd som bor i oss, skal du ta 
vare på den gode skatt som ble deg betrodd.  Jf v 12 og 1 Tim 6:20.  (Paratækæ = depositum, 
et betrodd gode.  Jf 2 Kor 5:19.  Se også 1 Tim 1:18, Gal 6:14.) 

Apostlene ga videre Kristi evangelium til senere embetsutøvere, kalt til å ”fullføre” 

Kristi oppdrag – å gi videre hva en Herrens apostel har overgitt.  Dette skjer i preken-

embetets gjerning, når apostelordets lære gis videre i menigheten og læren blir mot-

tatt som rettesnor for lære og liv.   

Kol 4:17 – Se til at du fullfører det embete som du har mottatt i Herren (e Sv Kyrkobibel).  2 
Tim 4:5.  1 Tess 4:1 – Dere har mottatt og lært av oss hvordan dere bør leve og være Gud til 
behag, /…/ Dere vet jo hvilke påbud vi gav dere fra Herren Jesus.  2 Tess 2:13-17.   

Presten (el pastor) i menigheten har et oppdrag som omfatter livet som Ordets etter-

følger.  Når presten gir akt på seg selv, kommer Guds ords kunnskap til nytte.  Herrens 

apostel plantet, Apollos vannet, ”men Gud gav vekst”, 1 Kor 3:5.  Den trofaste embets-

gjerning er av den største betydning for alle kristne.  Ved dåpen og troen er vi lemmer i 

Kristi kirke, men faller fra i rollen som selvkloke bedrevitere.   

Fil 3:17 – Ha meg som forbilde, dere også, og se på dem som følger det eksempel vi har gitt 
dere.  1 Tim 4:12, 16.  Tit 2:7.   

Liksom fiskeren må rense garnet stadig på nytt, må presten anvende apostelen som 

forbilde på sin egen praksis:  

Holder jeg noe tilbake av frykt for mennesker? (Apg 20:27)  - Vender jeg meg bort fra 

tomt snakk og nyreligiøs åndelighet eller ”innsikt”?  (1 Tim 6:20.)  - Hvordan begrunner 

jeg det jeg lærer?  - Formidler jeg apostelordets lære fra Kristus til dem med liten inn-

sikt, så ordene gagner også dem med stor innsikt?  - Forkynner jeg Guds lov for en-

hvers samvittighet, og oppmuntrer jeg til tro med syndenes forlatelse kun for Kristi 

skyld?  Står jeg som benådet synder ved deres side som lider nederlag i kjødets dyst?  

Osv.   

Alternativene  

Andre tradisjoner og lærdommer har utspring i menneskers spekulasjoner om livets 

mål og mening.  De øser av andre kilder enn åpenbaringsordets Gud, og må derfor 

motsi og avvise apostolatets kirke i historiens løp.   



KSv/Hjelperen, side 23 

1 Tim 4:1f – i de siste tider skal noen falle fra troen.  De skal holde seg til ånder som fører vill, 
og til lærdommer som stammer fra onde makter.  De blir bedratt av løgnaktige hyklere som er 
brennemerket i sin samvittighet.  Mt 24:23f.  2 Tess 2:3, 2 Pet 3:3, 1 Joh 2:18f.   

2 Tess 3:6f – Vi pålegger dere, brødre, i Herren Jesu Kristi navn å trekke dere tilbake fra en-
hver bror som fører et uordentlig liv og ikke retter seg etter den overlevering som dere mottok 
fra oss.  Dere vet selv hvordan dere må leve for å ha oss til forbilde.  For vi førte ikke et uor-
dentlig liv hos dere.  Apg 19:9, Rom 16:17, 1 Kor 5:11, 13, Tit 3:9-11, 2 Joh 9-11 osv. 

Skriftlesningene og deres betydning   

Det viktigste som skjer i messen er ikke prekenen, men skriftlesningene.  De lar oss hø-

re Guds åpenbaringsord uten menneskelige tilsettinger av noe slag.  Lesningene ven-

der ikke tomt tilbake (Jes 55:11), ikke engang i kirker med rom for vrang lære i guds-

tjenestelige ordninger.  Ordene er ånd og liv, Joh 6:63 (jf 5:24), og Helligånden virker 

troen når og hvor han vil hos dem som hører ordet.   

1 Tim 4:13 – Inntil jeg kommer, skal du særlig ta deg av skriftlesningen, forkynnelsen og un-
dervisningen.   

Heb 4:2 – Det glade budskap er jo forkynt både for oss og for dem.  Men de hadde ikke noe 
gavn av ordet de hørte, fordi det ikke ved troen ble ett med dem som hørte det.  1 Joh 4:6 – 
den som kjenner Gud, hører på oss; den som ikke er av Gud, hører ikke på oss.  Slik kan vi 
skjelne mellom sannhetens ånd og villfarelsens ånd (jf v 1).  1 Kor 15:1-5, 1 Tess 2:13. 

Joh 12:37-43 (Jes 53:1), 15:3, 17:5-8.  Mt 17:5.  Gal 3:2 og 5 (den preken som virker tro).   

Eksempler fra Jesu virksomhet, den gang synagogens gudstjeneste var en kristen 

gudstjeneste – fri for fariséernes og sadduséernes lære:  

(1)  Gudstjenesten i synagogen i Nasaret, Lk 24:14-22.  Kristus var til stede, deltok 
og stod i sentrum for Ordets gudstjeneste.   

(2)  Gudstjenesten i en synagoge i Kapernaum, Joh 6:59, hvor Kristus underviste om 
seg selv som livets brød.   

(3)  Kristi legemlige nærvær og undervisning i templets forgårder: Mt 12:6, 21:12, 
26:55.  Lk 2:46, 21:37f.  Mk 11:16.  Joh 2:19-21, 8:20, 59.   

Eksempler fra aposteltiden:  

(1)  Urmenigheten, Lk 24:53, Apg 2:46, 3:1, 5:42. 

(2)  Paulus i synagogen i Damaskus, Apg 9:20, jf 13:5, 14, 18:4 osv.  

(3)  I synagogen i Antiokia i Pisidia, Apg 13:14ff (jf v 51).   

(4)  I synagogen Efesus, Apg 19:8f.   

(5)  Straks apostlenes lære fra Kristus ble motsagt, opphørte syna-
gogegudstjenesten med dens skriftlesninger å være en kristen gudstjeneste.  Da ble 
Jesu bruddregel praktisert, Mt 10:14.  Jf Apg 14:6, Rom 16:17, 2 Joh 9f.   

Menighetens forhold til de apostoliske skrifter bestemmer kirkens fremtreden som 

apostolatets (el evangelisk-luthersk kirke) på dette sted.  Kristne reserverer seg ikke 

mot apostelordets lære, men lever av ordene som Guds ord (1 Tess 2:13).  Ved dem 

blir Guds kirke bygd opp ”på apostlenes og profetenes grunnvoll, hvor hjørnesteinen er 

Kristus Jesus selv”, Ef 2:20.   



KSv/Hjelperen, side 24 

Jer 26:2, 8 – Still deg i forgården til Herrens hus og tal til folket fra alle byene i Juda, som 
kommer dit for å tilbe.  Si fram alt det jeg byr deg å tale til dem, og hold ikke tilbake et eneste 
ord!  /…/ da han hadde sagt fram alt det Herren hadde befalt ham å tale til hele folket, grep 
prestene og profetene og folkemengden ham og sa: Du skal dø!..." 

Troens kilde: Prekenen ved Kristi ord 

Troen kommer av prekenen, ”og prekenen ved Kristi ord”, Rom 10:17 (prekenen egtl 

”det hørte”, jf tekstlesningene).  Den som hører i bibelsk mening, tror evangeliet.  En 

påminnelse er trosbekjennelsens plassering etter evangelielesningen.   

Den Oppstandnes virksomme nærvær kommer særlig klart til uttrykk i Kristi ord over 

fremsatt brød og vin.  De kunngjør evangeliet i avgrenset mening, kort og konsist, og 

virker evangeliet i brødets og vinens skikkelser.  Men stiller vi spørsmålet – hva er vik-

tigst: Ordet eller Sakramentet? – da stiller vi et spørsmål som er Guds ord fremmed.   

Vi hører den Oppstandne Kristus i lesningene, vi mottar hans utleggelse i skriftene fra 

hans utvalgte apostler (Lk 10:16), og vi ser og spiser med munnen hva hans skaper med 

sitt guddomsord.  Han som kalles Under (Jes 9:6), er underet i messen, hvor han trer 

fram for den forsamlede menighet - hørbart og synlig på en indirekte måte, og hvor 

som helst kristne holder hans befalinger.  Indirekte trer han fram, for i denne verden er 

hans Guddoms herlighet skjult under korset i ringe skikkelser.  Vi hører, ser og spiser 

hva vi er – lemmer på Kristi legemes mysterium, og forkynner hans død inntil han 

kommer i synlig herlighet.   

Joh 12:36a - Tro på lyset, den stund dere har lyset! 

Den falske åndelighet 

Det kalles «svermeri» eller «spiritualisme» når mennesker innbiller seg å motta frelsen 

umiddelbart, det vil si utenom det ytre, forkynte Guds ord.  Vi mennesker er svermere 

av naturen, og derfor omfatter forsakelsen også den falske åndelighet, som vil opp og 

fram i kirkens offentlighet, og helst på prekestolen og i Nattverdens Liturgi.   

Eksempler: Å be Den Hellige Ånd gjøre brød og vin til Kristi legeme og blod 
(forvandlingsepiklese).   Når fortellinger om menneskers erfaringer begrunner 
troen.  - Suggestiv språkbruk, sang og musikk.   Utagerende adferd.  - Appeller og 
kvasiterapeutisk snikksnakk.   

Det er svermeri når Kristus-perspektivet i prekenteksten (og lesningene) må vike for 

det personsentrerte perspektiv, som om Gud Helligånden er predikanten underlagt (jf 

1 Kor 1:26, 2 Kor 10:10).  Da lar man bibelteksten være utgangspunkt for privatme-

ninger – som om Ånden virker utenom Ordet, med taleren som medium for tilsiktede 

tanker, følelser og beslutninger hos tilhørerne.  Slike talere har avskrevet bibelordenes 

gyldighet som Guds ord.  De taler om Gud i et uegentlig språk, med henvisning til Gud 

”over” eller ”bak” bibelordene.  Sant nok: Gud er ”over” og ”bak”, men vi når ham ikke 

med våre ord og innsikter.  Med talekunst og fornuftsvisdom mister evangeliet sin 

kraft, 1 Kor 1:17.   

Med uegentlig språkbruk følger språkanarki på prekestolene.  Tilhørerne lytter til et 

budskap presentert i generelle, prinsipielle og vage funderinger.  De lytter til som-om-

prekener.  Deres varemerke er mennesketankens flukt fra apostelordets lære fra Skrif-

tens Herre, så det de kaller ”Guds ord” kan være hva som helst, og helst den forkyn-

nelse som bekrefter mennesker i deres tanker og tilfredsstiller deres behov.  – Slike 

illusjonsnumre gir steiner for brød.  Kontrasten til preken i bibelsk mening er kontras-



KSv/Hjelperen, side 25 

ten mellom meningsyndere og Kristus-bekjennere (jf 1 Mos 3:1 og Mt 10:32f, 16:16, 

21-23).   

Ved hjelp av egen fornuft eller kraft kommer ingen til den tro som det første bud kre-

ver.  Men noen lar seg forføre til ”templets tinder” (Mt 4:5-7) og blir forførere med il-

lusjonsnumre i strid med apostelordets lære fra Kristus.  Kristi undervisning har adres-

se til tilhørere ved sine fulle fem, i stand til å begripe den opplysning Kristus gir med sin 

undervisning i ”Skriftene”.  Det kan hende Guds ord og gjerninger virke sterke følelser 

og brennende iver, så lenge de varer, men årsaken til kristen tro er bevitnede kjens-

gjerninger.  De virker tillit til løftenes trofaste Gud med følger i livets vitnesbyrd.  Guds 

ords kunnskap begrunner troen med Guds løfter oppfylt en bevitnet Jesus-historie.  

Årsaken først og virkningen deretter – aldri omvendt. 

Nytestamentet lar oss forstå at Herrens apostler formidlet Kristi ord på tilhørernes 

språk, på en vennlig og saklig måte, i tillit og bønn til Ordets Herre og avpasset tilhø-

rernes kunnskapsnivå.  Med dem som forbilder skal preken og undervisning formidle 

den rett utlagte Bibel fra dens Herre, og begrunne den med skriftbevis på apostolisk 

vis.  Da hører vi Den Gode Hyrdes stemme.  Han kaller og opplyser med sin Ånd vår 

formørkede forstand.  Slik kommer mennesker til troen.  De lærer å frykte og elske 

Guds på barnlig vis, for de er kommet til tro på ham ved apostelordets lære fra ham 

(Joh 17:20).   

Åndens redskap er ”preken ved Kristi ord” – Skriftens ord.  Den Oppstandne Kristus er 

virksom med sin Ånd, annekterer språket og lar prekenen lede tilhørerne inn i Bibelens 

Kristus-vitnesbyrd, gitt i og med tekstens ord.  Da er det ikke taleren men Kristi under-

visning som belyser teksten.  Ordets tjenere formidler hans undervisning som åpner 

Skriften og utlegger vitnesbyrdet om Jesu person og verk.  

Joh 8:31f, 51 – Hvis dere blir i mitt ord, er dere virkelig mine disipler.  Da skal dere kjenne 
sannheten og sannheten skal gjøre dere fri.  /…/ Den som holder fast på mitt ord, skal aldri i 
evighet kjenne døden.  Rom 10:17 – Altså kommer troen av prekenen, og prekenen ved Kristi 
ord (e Sv Kyrkobibel).   

  



KSv/Hjelperen, side 26 

Så sier HERREN 

I Nytestamentet finnes mange vendinger av typen ”så sier HERREN” - i noen skrifter 

oftere enn ellers.  I Paulus-brevene finnes halvparten av alle GT-sitatene i Romerbrevet 

(jf Rom 1:1-4).  Sitater, ord og vendinger lar bibellesere assosiere med den sammen-

heng de inngår i, og de begrunner syndsforlatelsens evangelium, som Gud stadfestet 

med Jesu oppstandelse.   

En virkning er forventningen: Hva vil Gud ha sagt oss med dagens tekster?  Gud svarer 

med ytre, hørbare ord, og begrunner prekentekstens innhold med skriftbevis, uav-

hengig av ”overlegen veltalenhet eller visdom”, 1 Kor 2:1.  Og en ting til, som vi har lett 

for å overse: Gud vitnesbyrd om begrunnelsen er Jesu oppstandelse fra de døde.  Og 

dette vitnesbyrd er i grunnen den forsamlede menighet med det unike evangelium og 

de unike handlinger innstiftet og befalt av ham.  Guds vitnesbyrd om den bevitnede 

Jesus-historien lar oss se tekstene med Guds facitsvar.   

En preken ”i kraft av Kristi ord” åpner Bibelens skrifter og leder inn i Guds visdom, Rom 

10:16.  En preken i nytestamentlige mening sier ikke alt – det er heller ikke mulig, men 

belyser Skriftens sentrum - ”Kristus og ham korsfestet”, 1 Kor 2:2.  Det var sitt forso-

ningsverk Gud stadfestet da han reiste Den Hellige og Rettferdige opp fra de døde, 

”slik Skriftene har sagt”, 1 Kor 15:3 (jf 1 Joh 5:1-12).   

En preken på apostolisk vis er sakramental – den kunngjør og formidler, rekker frem og 

tilsier syndenes forlatelse for Kristi skyld, og dermed liv og salighet.  Men prekenen 

stanser ikke her, for meningen med frelsens gave, mottatt av nåde, er livet under Kristi 

herredømme, som tjenere i hans rike.  Derfor oppmuntrer den evangeliske preken til 

omvendelse og tro, og med Kristus til gave legge vinn på gode gjerning med Kristus til 

eksempel.        

Kristus er HERREN over sitt ord, til befrielse for predikanten, og til trøst og glede for 

tilhørerne.  Derfor søker vi ikke Gud i vår egen fornuft eller kraft, for den oppstandne 

Kristus er til stede slik han lovet, virksom med de handlinger han befalte.  Den som ut-

øver sitt kall i prekenembetets gjerning, kaster noten til fangst (Lk 5:4, Joh 21:6). 

Messe og misjon 

”I den natt da han ble forrådt”, innstiftet Kristus kirkens samling om Ord og Sakrament 

– messen.  Med glede så han fram til sitt nærvær blant sine venner, mens de sin glede i 

kirkens samfunn med ham i de hellige ting.  Vi er selvfølgelig skyldig til å holde alle 

hans befalinger, men vår lydighet er ikke hensikten.  Den er Guds tjeneste for oss, når 

han stiller fram sine frelsesgoder og innbyr sine venner: Ta og et, drikk alle derav…   

Herrens Nattverd besvarer spørsmål om hvem vi er og hvorfor vi er her.  Svaret gis 

med Kristi ord over fremsatt brød og vin.  I Herrens Nattverd tjener han oss av nåde 

”ovenfra” (Joh 3:31ff).  Han innbyr sine venner, sitt folk og legeme på dette sted.  Han 

innbyr for å gi oss del i sine gaver i sakramentets skikkelser.  De er hans underfulle pant 

på barnerett og arverett hos Gud.  

Men gjør man Herrens Nattverd til et misjonsmiddel, blir målgruppen ”de andre”, og 

kristnes identitet tilsvarende uklar, i verste fall villedende.  Da skiller man hva Gud har 

sammenføyd, nemlig Kristi virksomme nærvær med «Ord og Sakrament» i den forsam-

lede menighet, opptatt av å misjonere et annet sted.  Hva er det da den innbyr andre 

til?   



KSv/Hjelperen, side 27 

Den evangeliske preken gjør ikke messen til et misjonsmiddel, men kunngjør den rett-

ferdighet som evangeliet åpenbarer i Kristi lidende lydighet, meddeler syndenes forla-

telse for Kristi skyld og viser til alterets sakrament – Guds synlige pant på liv og salighet 

hos ham (jf 1 Kor 10:14ff, kap 11).   

Mang en preken overser Kristi sakramentale under i messen.  Blir det en vane, medvir-

ker prekenen til å tilsløre Kristi virksomme nærvær med Ord og Sakrament.  Da tilslører 

man Kristus, han som forener og sammenholder menigheten på kirkens ubeskårne 

grunnvoll, lagt i begynnelsen.  Presten i sitt kall er Kristi gave, gitt til ”de helliges full-

kommengjørelse, til embetets gjerning, til Kristi legemes oppbyggelse”, Ef 4:12.  Perso-

nen er ikke poenget, men Kristi virksomme nærvær i prekenembetets gjerning.  Fra 

ham blir vi utsendt fra messen til gode gjerninger, enhver i sin jordiske gjerning.   

Menighetens samling om Ord og Sakrament er billedlig talt envandring fra døpefont til 

Herrens bord.  En synlig markering er korskillet i det gammellutherske kirkerom.  Det 

markerer adgangen til Herrens bord - for dem som er beredt til å kommunisere kirkens 

samfunn i de hellige ting.  En hørbar markering er diakon-ropet fra den gamle kirke ved 

overgangen til Nattverdens Liturgi: ”Det hellige for de hellige!” (Mt 7:6, jf Did 10.)  No-

en er beredt, andre underveis gjennom undervisning og veiledning.   

Jes 52:7a – Hvor fagert det er når den som bringer gledesbud, kommer løpende over fjell, 
melder fred og bærer godt budskap, forkynner frelse og sier til Sion: «Din Gud er konge!»  

Apg 4:29 – Gi dine tjenere å tale ditt ord med all frimodighet!  Heb 4:12a – Guds ord er le-
vende og kraftig og skarpere enn noe tveegget sverd.  Joh 8:51 – Om noen holder mitt ord, 
skal han aldri i evighet se døden.  

 

 

  



KSv/Hjelperen, side 28 

7.   TREKK VED LUTHERS PREKENER  

Hvorfor holde prekener for en liten flokk, når de kan legges ut «på nettet»?  Svaret på 

slike spørsmål - om prekenens status og form, er gitt med Guds kjærlighet, dens art og 

fremgangsmåte.  Gud tjener oss med «Ord og Sakrament».  Gud vil ha oss i tale og gi 

oss forsoningens goder med ytre midler.   

Med støtte i Bengt Hägglunds bidrag, nevner jeg fire karakteristiske trekk ved Luthers 

prekener.  Etter mitt skjønn gjenspeiler de profetenes og apostlenes forkynnelse, men 

også bibelteologen Luther.  

Guds kjærlighet, dens art og fremgangsmåte 

Åpenbaringsordets Gud har valgt å begynne i det lave - med Sønnens fornedrelse i Jesu 

ringe skikkelse.  Begrunnelsen er gitt i Bibelen - en bok som sjelden pynter bokhyllen i 

verdsliggjorte hjem.  En medvirkende årsak kan være late bibellesere blant bekjennen-

de kristne, en annen den selvkloke bibelbruk som leser inn i teksten snusfornuft og pri-

vatmeninger.  Med Guds begrunnelse begynner vår bibellesning i en annen ende. 

Åpenbaringsordets Gud vil bli hørt og trodd for å være Gud i våre liv – og ingen annen.  

Derfor har Gud oppfylt løftene i den gamle pakt: Ordet ble menneske i Jesu skikkelse 

(Joh 1:14).  Jesu undervisning i ”Skriftene” griper fatt i bibeltekstens ord, for så å utleg-

ge ordenes innhold for oss.  Skal Jesu undervisning nå oss med den rett utlagte Skrift, 

må prekenen være bibelutleggelse og Kristus-bekjennelse, ”slik Skriftene har sagt”, 1 

Kor 15:3.  Den som undres «hva presten har å si oss i dag», begynner i gal ende. 

Lk 24:26f – (Da sa den oppstandne Jesus): «Så uforstandige dere er, og så trege til å tro alt 
det profetene har sag!  Måtte ikke Messias lide dette og så gå inn til sin herlighet?  Deretter 
begynte han å utlegge for dem det som står om ham i alle Skriftene, helt fra Moses av og hos 
alle profetene.  Se v, 44-48.  Jf Mt 2:5, 4:4, 6f osv.  Rom 2:24, 3:4, osv. 

Vår inngang til Jesu undervisning er det apostoliske ord (NT) om Guds løfter og deres 

oppfyllelser i Jesu lidelse, død og oppstandelse.  Med denne inngang leser vi Bibelen i 

påskeperspektivet er den oppstandne Jesus vår veileder under bibellesningen og virk-

som med apostelordets tydning fra ham (Lk 10:16).  Et eksempel i denne bibelbruk er 

bibelteologen og predikanten Martin Luther.   

Bibellesning og forkynnelse uten påskeperspektivet kan formidle et budskap ”som folk 

forstår” og tilhørerne opplever som ”aktuelt for vår tid”, men slike motiveringer er Bi-

belen fremmed.  De serverer surrogater istedenfor ekte saker, som bare finnes der for 

prest og forsamling etterfølger apostelordets lære fra åpenbaringsordets Gud.  

”Da” og ”nå” i Luthers prekener  

Luther gir straks beskjed om tekstens historiske mening – hva den handler om.  Ofte 

følger han opp ved å gjenfortelle hendelsen, for så å utlegge teksten fortløpende (ho-

miletisk).  Det gjør han i lys av tekstens indre sentrum: Kristus som sann Gud og sant 

menneske, som led, døde og oppstod for oss og er alle tings Herre.  Han lar Kristus-

bekjennelsen, gitt fra himmelen, opplyse teksten (Mt 16:16f). 

Utleggelsen er fremadskridende og samtidig anvendelse.  Tilhørerne blir straks satt inn 

i tekstens situasjon uten å skille mellom ”da” og ”nå”, eller mellom utleggelse og an-

vendelse.  Det svarer til bibelhistoriens egenart: Guds virksomme ord omfatter men-



KSv/Hjelperen, side 29 

neskenes liv og historie i et eneste «nå»: Så sier Herren: Du…  Følgelig blir tekstene ut-

lagt som eksempler på den kristnes liv – både troen og kjærligheten.  Rekkefølgen til-

svarer den mellom årsak og virkning.    

Utleggelsen tegner et bilde av Kristi nåderike på jorden, og løfter samtidig våre blikk 

mot Kristi gjenkomst på den ytterste dag.  Dette endetidsperspektiv motiverer preke-

nen: Utleggelsen skal lære oss Gud å kjenne i Jesus Kristus og ham korsfestet (1 Kor 

2:2) - i hans nidkjærhet for sitt verk, og i hans selvhengivende kjærlighet som langt 

overgår hans nidkjærhet.  Denne motivering er Guds egen.  Med denne kjennskap til 

den eneste sanne Gud, kjenner vi ham i hans kjærlighet og har evig liv.  Denne bibel-

bruk er Den Hellige Ånds verk i tilhørernes hjerter. 

Mt 4:17 – «Vend om, for himmelriket er nær!»  Joh 3:16 – Så har Gud elsket verden, at han 
gav sin enbårne Sønn… 17:3 – dette er det evige liv at de kjenner deg, den eneste sanne 
Gud, og ham du har utsendt, Jesus Kristus.  Fil 1:21 – For meg er livet Kristus og døden en 
vinning.   

Luther nøyer seg ikke med Jesus-historien.  Også djevelen kan den.  Når Luther lar de-

taljer i teksten belyse meningen med Jesu liv, så er det i samsvar med Jesu egen under-

visning.  Uvesentligheter faller bort, mens innholdsrike detaljer fører inn i teksten og 

lar Skriftens ord belyse hvem Jesus er og hvorfor han er kommet - ”for oss mennesker 

og til vår frelse” (Nicenum).   

I lys av tekstens indre sentrum og struktur blir ordene utlagt med skriftbevis, med både 

bibelsteder og eksempler fra Det gamle testamente.  Slik formidler prekenen kunnskap 

fra åpenbaringsordets Gud.  Kunnskapen sier ikke alt om Gud, verden og mennesket, 

men gir en omfattende basisviten, samtidig som den korrigerer forvrengte forestilling-

er om Gud, verden og oss selv.   

Evangeliet som beretning og budskap 

Kjernen i Luthers prekener er budskapet om Kristus som gave – som mottas i tillit til 

syndenes forlatelse, som er hans fortjeneste.  Han er vår fred mellom oss og Gud.  Det-

te budskap er alltid forent med beretningen – eller Jesus-historien - tydet i dens frel-

seshistoriske sammenheng.  Budskapet er en beretning om Faderens enbårne Sønn, 

som i Jesu skikkelse led, døde og oppstod for oss, slik Skriftene har sagt.  Denne beret-

ning svarer helt til tekstens opprinnelige siktemål, i skarp kontrast til egenmektige 

tolkninger – de være private eller kirkevedtatte.  Utleggelsen lar oss kjenne Guds nådi-

ge sinnelag i Kristus, som er frifinnelsens årsak og det evige liv, mottatt i tillit til Guds 

løfte.   

Illustrasjon: Beretningen om Jesus som gikk omkring fra sted til sted.  Den er 
samtidig beretningen om Guds gave til oss – om Jesus Kristus som gjester oss i den 
forsamlede menighet, virksom med Ord og Sakrament.  

Beretningen er tilgjengelig for enhver, men ikke budskapet.  Budskapet i beretningens 

ordlyd åpner seg for troen og lar seg begripe (jf d apostoliske trosbekj).  Forholdet mel-

lom beretning og budskap tilsvarer forholdet mellom tekstens ytre og indre klarhet, 

eller forholdet viten og tro.  Enhver kan vite av beretningen at Kristus tjente mennes-

ker den gang, men troen kjennes på tilhørere som anvender budskapet på seg selv og 

bekjenner: «Han er MIN Herre» (jf forkl 2 trosart).   

Personen Jesus er den han er – JEG ER, uavhengig av menneskers tro eller vantro.  

Troen holder seg til budskapet, gitt i og med tekstens ordlyd.  Ingen skjult innsikt eller 



KSv/Hjelperen, side 30 

dypere tolkning kan erstatte den.  Vi lærer Gud å kjenne gjennom tekstens ytre, språk-

lige klarhet.  Den lar oss kjenne Gud i Jesu persons hemmelighet og verk.  «Så har Gud 

elsket verden at han gav…» (Joh 3:16). 

Kristus som gave og eksempel   

Vi står ikke fritt til å imitere detaljer i teksten.  I så fall behandler vi teksten som hel-

genlegende (vita-tradisjonen) og distanserer oss fra jordelivet.  Det er som gave Kristus 

er et eksempel til etterfølgelse.  Det er forskjell på Kristus som gave og eksempel, men 

sammenhengen består.  Kristus gav seg selv for verdens synder.  Kristus som gave blir 

gitt den enkelte i dåpen og mottas i tro.  Troen har Kristus, og ved troen er det døpte 

menneske allerede likedannet med Kristus (conformitas Christi).  Men målet er ikke 

Kristus mottatt som gave.  Ved dåpen og troen er vi kalt til å etterfølge Kristi eksempel 

i gjerninger som har Guds ord og befalinger for seg.  De er likeså jordnære som Kristi 

eksempel er jordnært i hans selvhengivende kjærlighet og lidende lydighet (imitatio 

Christi).   

Forholdet mellom Kristus som gave og eksempel gjør Luthers prekener til en undervis-

ning om tro og kjærlighet – først troen i tillit til Kristi verk ”utenfor oss”, og deretter 

gjerningene.  Tro og kjærlighet i denne rekkefølge ligner i sak den mellom en far og en 

svigerdatter (eks Store Galaterbrevskommentar).  I praksis handler forholdet om sam-

tidighet uten sammenblanding.  Det er som gave vi etterfølger Kristi eksempel, en gave 

gitt av Guds frie nåde, det vil si betingelsesløst.  Kristus er i sin lidende lydighet «for 

oss» er alltid troens rettferdighet for Gud «i oss».  Kristi døds fortjeneste er alltid tro-

ens grunn – og ingenting annet. 

Døpt til Jesu død og oppstandelse, er kristne kalt til å øve troen på Guds gave i gjer-

ninger som har Guds ord og befaling for seg.  Denne øvelse er ingen verdensflukt, men 

en dennesidig, jordisk øvelse med kropp og sjel, enhver i sitt kall (jf Fjerde parten, då-

pens betydning).  Da øver vi troen med Guds ord og bønn (Rom 12:1), og praktiserer 

vår dåp med Jesu eksempel for øye - i det lave.   

Da skjønner jeg ham som under et USA-opphold havnet i en gammel-luthersk menig-

het: «Jeg hadde ikke råd til å unnvære en eneste gudstjeneste, hverken morgenbønn, 

messe eller aftensang.»  Prekener som lar oss høre Jesu undervisning, er prekenen gull 

verdt, også for dem som er avskåret fra regelmessig kirkegang.  De kan høre prekener 

«på nettet», men ikke delta i menighetens samling om Ord og Sakrament.  Og likevel er 

de ikke utelukket fra Guds kirkes samfunn i de hellige ting.  De kan sendebud på sin 

prest og be ham komme i sognebud.   

Min hovedkilde: Bengt Hägglund 2002, 42-43, 125-134.  

 

 

8.   DET PREKENEMBETE SOM FOLKET VIL HA 

Følgende påstand har kirkeomdannende kraft: ”Sosiale og ideologiske endringer krever 

endringer i prekenembetets utforming.”   

Kake-modellen er et treffende bilde om den abstrakt-funksjonelle embetsidé også kalt 

et «lavkirkelig embetssyn».  Man forestiller seg et prekenembete i omfattende-



KSv/Hjelperen, side 31 

generell mening (hele kaka), for deretter å stå fritt til konkretisere prekenembetet i 

tjenester eller verv, alt etter fellesskapets ressurser og behov.  Følgelig kan man si om 

prestens stilling at den er nødvendig for menigheten, men likevel en av flere «ledere», 

både «ansatte» og tillitsmenn.  De utøver hver for seg den betrodde del av prekenem-

betet, bare form og ansvar er forskjellig, f eks, kantor, kateket, kirkeverge, gruppele-

der, osv.  Et prekenembete innordnet hensiktsmessighet, høres fornuftig ut.  Proble-

mene oppstår med lærespørsmål.   

Den filosofiske implikasjon 

Den abstrakt-funksjonelle embetsidè omfatter funksjon og form.  Nødvendig vilkår er 

funksjonen, krevd vilkår er formen.  Men hva har prioritet?   

På den ene side er ”formene” underordnet evangeliet og sakramentene i funksjon (el 

bruk).  På den annen side er evangeliet og sakramentene i funksjon underordnet valg 

av former, alt etter omstendighetenes krav og tilgjengelige ressurser i gitte situasjoner.  

I en videre organisatorisk sammenheng er det tale om de tilpasninger som sosiale og 

ideologiske endringer krever.  Eksempler er kirkereformer tilpasset likestillingsidéen, 

konkretisert i kvinneprest-ordningen og velsignelse av likekjønnet «ekteskap».   

Praksis taler for seg.  Prioritet fremfor funksjonen har hensynet til formene, alt etter 

behov og omstendigheter.  Logisk sett er slutningen gitt med forestillingen om et mo-

ralens ingenmannsland, hvor enhver sak er like gyldig i og for seg – og derfor likegyldig 

(stoîsk adiàforon-lære).  Gyldighet har det formelle vedtak, begrunnet i skjønn og all-

mennytte.  I slike prosesser blir spørsmål om autoritet, kompetanse og gyldighet av-

gjort i et kirkerettslig tomrom.  

Den filosofiske implikasjon aktualiserer kirkens lære og troverdighet i lærespørsmål.  

Det springende punkt er prestens ordinasjonsløfte, som i en organisert uenighetskultur 

er tvetydig:  Kirkens Herre betror ordinanden «prestetjenesten i vår kirke»; biskopen 

«pålegger» ordinanden å forkynne Gud ord og forvalte sakramentene slik «vår kirke 

vitner om det i sin bekjennelse /…/ og i samsvar med vår kirkes orden».   

Hvilket embete er presten betrodd?  Er han betrodd det prekenembete som Kristus 

innstiftet i Guds kirkeorden?  Forpliktelsen på «vår kirkes orden» er løst fra det skapte, 

og på humanistisk vis avgrenset til form og funksjon i en konstruert kirkevirkelighet.  Et 

iøynefallende uttrykk er en kvinne i bispeskrud, som ordinerer en medsøster til preke-

nembetet, uavhengig av Guds gode skapervilje for mann og kvinne, og avhengig av 

apostelordets læretradisjon fra kirkens Herre.  Man later som om form og funksjon ik-

ke vedkommer apostolatets kirke, heller ikke presten i et likekjønnet partnerskap.  

Men skråplanet begynner med forbehold mot apostelordets lære og kirkefellesskap på 

en bredere plattform. 

Det overordnede hensyn til situasjonsbetingede kirkereformer (krevd vilkår) lojalitets-

binder presten i to relasjoner: dels i formale relasjoner til kreative og velmenende kir-

keaktører, dels i funksjonelle relasjoner til de former som markedet etterspør og over-

ordnet myndighet vedtar.   

Den handlefrihet som folkekirken praktiserer, er i realiteten underlagt omstendighete-

nes tvang - og i siste omgang kirkemøtets skjønn om hensiktsmessighet og allmennyt-

te.  I denne form for praktisk teologi er det ikke kirkens Herre som rår med sitt ord, 



KSv/Hjelperen, side 32 

men ”den praktiske fornuft” (Immanuel Kant) med en humanisert kirkerett kalt 

«indrekirkelig demokrati» eller «åpen folkekirke».   

I strid med apostelordets lære fra Kristus 

Den abstrakt-funksjonelle embetsteori støtter seg til to påstander: (1) I aposteltiden 

fantes ulike tjenester, men ingen tjeneste ble gjort forpliktende for kirken til alle tider.  

(2) Det ”alminnelige” prestedømme er prekenembetets fundamentale forutsetning.  – 

En umiddelbar konsekvens er bibeloversettelser hvor ”diakonia” er oversatt med ”tje-

neste”.  Dermed har man tilslørt de steder hvor grunnteksten handler om en tjeneste 

av fast og varig karakter – et ”embete”.   

Den inkarnerte Guds Sønn i Jesu skikkelse kalte og utsendte de tolv til et bestemt opp-

drag og med bestemte fullmakter.  De ble utsendt som Jesu delegater for å forkynne 

og handle som Kristi medarbeidere i Kristi sted (Mt 10, Joh 20:21, 1 Kor 4:1f, 2 Kor 

5:18-20, etc).  Jesu praksis ble normen for kall og innsettelse i kirkens prekenembetet.  

Liksom Sønnen tok manndom på og utvalgte de tolv til sine apostler, omga også de seg 

med aposteldisipler og sørget for å innsette skikkede menn til prester/biskoper i me-

nighetene.  Prekenembetet ble opprettholdt i samsvar med Guds orden for skapelse og 

kirke.  Det evangeliske presteembete er selvrekrutterende.   

Konfliktsituasjonen 

Apostolatets kirke bekjenner i lære og liv den gode Skaperen, ham som menneskene 

lærer å kjenne gjennom Kristus Jesus.  Denne kjennskap medfører spenninger og åpne 

konflikter med den kvasireligiøse overtro på individers selvrealisering og likestilling, så 

typisk for den sekulær-liberale stat.  I sentrum står likestillingsidèer begrunnet i fore-

stillingen mannekvinnen – det androgyne menneske.  Bekjennelsestro lutherdom be-

finner seg i en konfliktsituasjon som ligner kirkesituasjonen i de første århundrer, da 

kirken kjempet for sin apostolisitet i møtet med gnostiske sekter og keisermaktens 

overhøyhetskrav.   

Det religiøse moment i kvasireligionen er forestillingen om likestilte individer, som kre-

ver konkretisering i likekjønnede former.  Resonnementet beror på kortslutningen «lik 

funksjon = lik verdi».  Lik gnostikerne i kirkens første århundre, viser man til «dypere 

innsikt», dypere enn den omfattende tydning som er gitt kirken i og med apostelordets 

lære fra Bibelens Herre.  Legitimeringsmåten er en villet korreksjon av Guds kirkeor-

den, som om korreksjonen er begrenset til formene.  Men virkningen er omfattende - 

et annet apostolat og en gjennomgripende omdanning av kirkens lære og liv.  Tidlige 

eksempler er skriftene «Paulus og Hekla», og «Apokryfon Ioannis» med en speilvendt 

kristenlære, se 1 Tim 2:8-15 (Jukka Thurén).   

I likhet med fortidens gnostikere, forstår også den sekulære liberalist mennesket i abs-

trakt, kjønnsløs mening (det androgyne menneske), og fører en prinsipiell argumenta-

sjon for individers selvrealisering, likestilling og rettigheter.  Resultatene - nedfelt i lovs 

form, sementerer konflikten med biologiske kjensgjerninger, og regulerer forholdet 

mannkjønn og kvinnekjønn i en tenkt virkelighet.   

Noe lignende skjer ved hjelp av det abstrakt-funksjonelle prekenembete.  I sin konse-

kvente form blir den kjønnspolare relasjon mellom mann og kvinne neglisjert, som om 

kjønn ikke vedkommer gudstjenestefellesskapet i Guds skaperverk.  Selve tankeopera-

sjonen er uttrykk for en humanistisk utopisme hvor likestillingsidèen manifisterer seg i 



KSv/Hjelperen, side 33 

den formfullendte funksjon, men samtidig i den synlige fornektelse av bibelsk skaper-

tro og syndefallsrealisme i møte med dennesidige kjensgjerninger.  Moderate utgaver 

finnes i lovs form, hvor grensen er trukket mellom den hyrdefunksjon som menn ut-

øver i styrende organer, og det alminnelige prestedømme som generalforsamlingen 

utøver.  Men tankegangen er gjennomført politisk og røper latente konflikter om hvor 

grensen går, og kamp om menneskers interessekontroll.  

Hvor fornuften overstyrer kirkens prekenembete og kristokratiske struktur, må den 

praktiske fornuft bestemme embetsutøvernes oppdrag og fullmakter (jf Joh 17:6b, 8a, 

11, 14-17, 20f).  Uten hensyn til kirkens Kristus-bekjennelse og rett blir spørsmål om 

prekenembetets autoritet, kompetanse og gyldighet avgjort med menneskers vedtak.  

En nyttig påminnelse gir kirkefedrenes vitnesbyrd om kjønnenes tjenestefordeling.  

Begrunnelsen var gitt allerede med apostlenes lærepraksis fra begynnelsen (Teinonen 

1976, 61).  Men heller ikke Herrens apostler hadde en selvstendig læremyndighet i kir-

ken, slik den første synode viser (Apg 15).  

Korreksjonens mulighet er gitt med apostelordets lære fra Skriftens Herre.  Den apos-

toliske kirke- og læretradisjon representer like fra begynnelsen det konstante alterna-

tiv til spekulative embetsteorier med krav om et prekenembete tilpasset dominerende 

idéer i nåtid.  Men kirkens Herre, som er midleren for skapelse og gjenløsning, han stil-

ler et annet krav.  Han er Ordet som ble menneske i mannen Jesus fra Nasaret.  Han 

krever av de menn som etterfølger apostlene i prekenembetet, at de forvalter Guds 

hemmeligheter i hans sted og tjener hans kirkebrud med ham som eksempel i selv-

hengivende kjærlighet (1 Kor 2:1f, Ef 5:20).   

«Kirken må alltid reformeres», sa fader Luther.  «Ecclesia semper reformanda est».  Da 

siktet han til Kristi herredømme i samvittigheten (Lauri Haikola).  Dette Herredømme 

utøver Kristus ved troen på syndenes forlatelse, som han alene har fortjent med sin 

lidende lydighet.  Denne tro er ingen selvfølge, for også Guds fiendemakter kjemper 

om herredømmet i de troendes samvittighet.  Innfallsport er arvesyndens motstand 

mot Gud.  Fra denne kilde kommer overtroen på eget skjønn i troens saker, og dermed 

den selvklokskap som bortforklarer Herrens bud av hensyn til den praksis som bekref-

ter yndlingsidèer i samtidskulturen.  Da er fallet stort (Mt 7).   

Den stadige reformasjon i samvittighetene er kirkens redning under alle kultur- og 

samfunnsforhold, for hvor Jesus er KYRIOS, er kristne apostelordets etterfølgere i 

apostolatets kirke. 

1 Tim 3:15f – du skal vite hvordan en skal ferdes i Guds hus, som er den levende Guds me-
nighet, sannhetens støtte og grunnvoll.  Det må alle bekjenne, at gudsfryktens hemmelighet er 
stor: Han ble åpenbart i menneskers skikkelse, vant sin rett i Ånden, ble sett av engler, forkynt 
for folkene, trodd i verden, tatt opp i herlighet. 

 

 

9.   KRISTENTROEN INGEN TRO PÅ TROEN  

Når kristne begrunner sin tro med føleri og overgivelse, ligner deres tro en båt uten 

bunn.  De forsvarer en tro uten begrunnelse i kjensgjerninger, og blir oppfattet som 

«religiøse» mennesker.  De er godt stoff.  Reportasjer og TV-programmer presenterer 



KSv/Hjelperen, side 34 

et bilde av kristne som rare, gammeldagse og intellektuelle undermålere.  Og bildet blir 

sementert med den manipulasjon som ateistiske teologer gir med sine TV-programmer 

om kirkens opprinnelse og historie de første århundrer.  Er det noe galt med kristnes 

psyke og sosiale evner?  Uvitenhet om kristentroens historiske begrunnelse har mange 

følger, blant dem tilhørere og seere ute av stand til å oppfatte de idèer som styrer kil-

debruk og fremstilling.   

Kirkens tro begrunnet i en bevitnet Jesus-historie, tydet av ham selv  

Like fra begynnelsen var hverken føleri eller teorier begrunnelsen, men kjensgjerninger 

i en bevitnet Jesus-historie, tydet av den Oppstandne Jesus med sin undervisning i 

Skriftene (GT).  Evangelistenes dokumentasjon gjelder dels Jesu persons hemmelighet, 

som undergjerningene vitnet om, dels hans lidelse, død og oppstandelse, «slik Skrifte-

ne har sagt» (Lk 24;46, Mt 16:21, 1 Kor 15:3).  Evangeliene er tolket historie i samsvar 

med Jesu undervisning om sin person og sitt verk, og samtidig bli tatt på som doku-

mentasjon til Jesu offentlige virksomhet.   

Den altavgjørende begrunnelse var Guds vitnesbyrd, som reiste Jesus opp fra de døde 

på den tredje dag.  Åpenbaringsordets Gud har stadfestet Jesu utleggelse av Moses og 

Profetene om sin person og sitt verk.  Samtidig vitner oppstandelsen om Guds hand-

lende allmakt og trofasthet, som har oppfylt Messias-løftene i Jesu korsdød.  Gud har 

forsonet verden med seg selv i gudmennesket Jesus.  Gud er en forsonet Gud.   

Kristne sitter med fasit og har vanskelig for å oppfatte disiplenes problem.  De kunne 

vanskelig godta Jesu utleggelse av “Skriftene» om en lidende Messias som «måtte» 

død på korset – på forbannelsens tre.  Det stred fullstendig mot den jødiske Messias-

forventning om Israels håp.  Død og begravet, var ikke Jesus den Messias de ventet på.  

Jesus på sin side ville nødig blir misforstått.  Han unngikk å bruke Messias-tittelen om 

seg selv, og identifiserte seg med profetordet om Menneskesønnen (Dan 7:13).   

Da det lysnet av dag, den tredje dag etter Jesu død, hendte det ufattelige: Jesu legem-

lige oppstandelse fra de døde, fulgt av den Oppstandnes møter med sine venner i løpet 

av de førti dagene fram til Himmelfartsdagen.  Ved en anledning var over fem hundre 

til stede på en gang.  «Av dem lever de fleste, men noen er døde», skrev apostelen 

Paulus (1 Kor 15:6), en gang nidkjær kristenforfølger.  Denne hendelsesrekke måtte 

skje, for kilden til den er åpenbaringsordets Gud med sin frelsesplan.   

1 Kor 2:9 – det som ikke kom opp i noe menneskes tanke, alt det Gud har gjort ferdig for dem 
som elsker ham – dette har Gud åpenbart for oss ved sin Ånd.   

Kristentroen er Guds tro til menneskene.  Vi kommer til troen ved å høre evangeliet.  

Derfor kaller Paulus prekenembetet for «Åndens embete» (2 Kor 3:8).   

Lk 24:25-27 – «Så uforstandige dere er, og så trege til å tro alt det profetene har sagt?  Måtte 
ikke Messias lide dette og så gå inn til sin herlighet?»  Deretter begynte han å utlegge for dem 
det som står om ham i alle skriftene, helt fra Moses av og hos alle profetene (v 32, 44-47).  
Apg 4:20 – Vi kan ikke la være å tale om det vi har sett og hørt!  1 Joh 1:1-5.  1 Kor 15:1-4.  
Rom 6:3-11, Fil 3:12, Gal 2:19f, 4:8f, 1 Pet 2:24. 

Vi merker oss den Oppstandnes fremgangsmåte da han underviste og repeterte hva 

disiplene burde ha lært.  Han talte til deres forstand.  Han spiste sammen med dem, og 

de kunne ta på ham.  De var ved sine fulle fem.  Kildene gir inntrykk av tenksom und-

ring.  Troens håndfaste bevis var den Oppstandne Jesus, virksom midt iblant dem, slik 



KSv/Hjelperen, side 35 

han før hadde vært, før sin død, men på en ny og underfull måte.  Løftepakten med 

Abraham var oppfylt, 1 Mos 12:3 – I deg skal alle slekter på jorden velsignes.   

Den oppstandne Jesus viste seg for disiplene, spiste sammen med dem og underviste 

dem.  Hver gang demonstrerte Gud sin trofasthet med handlende allmakt.  Fra disse 

hendelser har kirken mottatt Jesu befalinger, som siden Pinsedagen kjennetegner kir-

kens gudstjenestefellesskap i tidens løp.   

Jesus-historien fortsetter i samlingen om Ord og Sakrament.  Den oppstandne Jesus, 

Herren ved Faderens høyre, er til stede, virksom med de kirketegn han innstiftet før 

Himmelfartsdagen.  Til disse tegn hører også Herrens Nattverd, innstiftet «i den natt 

da han ble forrådt».  Da så han med glede fram til å være hos sine venner i tegnets 

skikkelser etter Pinsedagen.  Kristentroens begrunnelse i fortid og nåtid er unik.  Den 

er «vår hellige tro».  Lik Peter og Johannes, anklaget for Det høye råd, kan heller ikke vi 

legitimere vårt gudstjenestefellesskap med annet enn «det vi har sett og hørt», Apg 

4:20. 

Troens gjenstand 

Mt 17:5 – Dette er min Sønn, den elskede, som jeg har behag i.  Hør ham!  Gal 4:4f – i tidens 
fylde sendte Gud sin Sønn, født av en kvinne og født under loven.  Han skulle kjøpe dem fri 
som stod under loven, så vi kunne få barnekår. 

Evangeliet åpenbarer den rettferdighet som består i Kristi lidende lydighet.  Med 

evangeliet som middel, skaper Gud av ingenting den tro som anvender Guds velgjer-

ninger i Kristus, enhver på seg selv (Rom 4:17).  Troen stoler på den viten som evange-

liet gir, og Gud tilregner troen sin rettferdighet, «Den Hellige og Rettferdige» (Apg 

3:14).  Guds fullbrakte verk i fortid tilregner han troen i nåtid.  Hva Kristus har fortjent i 

alles sted, er frifinnelsens årsak når Gud erklærer synderen rettferdig.  Slik viser Gud 

sitt nådige sinnelag.  Troen kan være sterk og frimodig, eller svak og anfektet, men har  

Jesus Kristus den faste borg.   

Mk 9:24 - Jeg tror, Herre, hjelp min vantro!  Lk 17:5 - Gi oss mer tro!   

Heb 11: 4, 7, 13 – i tro frembar Abel et bedre offer til Gud enn Kain, og ved den fikk han det 
vitnesbyrd at han var rettferdig, siden Gud vedkjente seg hans gaver.  /…/  I tro bygde den 
gudfryktige Noa en ark, da han var blitt varslet om det som ennå var usynlig.  Slik berget han 
sin familie.  Hans tro ble en dom over verden, og selv ble han arving til troens rettferdighet.  
/…/  I tro døde alle disse uten å ha vunnet det som var lovt.  De bare så det langt borte og 
hilste det, og de bekjente at de var fremmede og utlendinger på jorden. 

Kristi lidende lydighet er troens grunn utenfor oss 

 «Ordet ble menneske», Joh 1:14.  Unnfanget ved Den Hellige Ånd og født av jomfru 

Maria, trådte han fram offentlig i Jesu skikkelse og virksomhet.  Med Lille Katekismes 

forklaring bekjenner vi: «Han er min Herre som har gjenløst meg, fortapte og fordømte 

menneske», osv.  Hvorfor?  «- for at jeg skal være hans egen og leve under ham i hans 

rike og tjene ham i evig rettferdighet, uskyldighet og salighet, likesom, han er stått opp 

fra de døde, lever og regjerer i evighet».  Luther har her beskrevet forholdet mellom 

troens grunn og troens lydighet i en eneste setning, kalt verdens mest innholdsrike 

setning.   

Kristus er ingen tilskuer til sitt verk: Troen har i ham Guds rettferdighet og hellighet til 

gave, og jeg er Guds kjære barn på grunn av Kristi fortjeneste.  I glede over gaven er 



KSv/Hjelperen, side 36 

det lett å overse siste del av forklaringen - om hensikten med det hele.  Jeg har barne-

kår hos Gud for å tjene ham med Kristus til eksempel i gjerninger som har Guds gode 

skapervilje for seg, tydeliggjort i De ti Guds bud.  Hensikten er med andre ord sagt det 

liv vi er skapt til å leve - livet i gjerninger som har Guds ord og befaling for seg.  Så er 

Guds forsoningsverk i Jesu død gitt den enkelte i dåpen, ikke lik et depositum i banken, 

men for å bli brukt når troen øves i gode gjerninger.  Gaven er syndenes forlatelse, lik 

en støttestav til bruk «hele veien» (Martin Chemnitz).   

Virksom ved troen, er Kristus både årsaken til og sammenhengen i det nye livet.  Med 

Kristus til gave er han fornyeren i kjærlighetens gjerninger med fullkommenheten for 

øye.  De ser vi frem til de troendes oppstandelse på den ytterste dag, og livet i det full-

endte Guds rike i den kommende verden.   

Vår fred mellom oss og Gud er Kristus «for oss» i sin lidelse og død, og derfor reist opp 

fra de døde, erklært rettferdig i alles sted.  Kristus «i oss» - virksom ved troen, lar oss 

vinne seier over synd og død og satans makt.  Kristus kommer oss til hjelp med sin Hel-

lige Ånd, i stadig kamp mot den onde lyst i vårt innerste.  Da kan troen arte seg på 

mange vis, men alltid med den barnlige gudsfrykt og kjærlighet som setter Gud over 

alle ting og all sin lit til ham (det første bud).  Dette er ingen teori, for troens kilde er 

åpenbaringsordets Gud, som vi lærer å kjenne gjennom den bevitnede Jesus-historie, 

den gang i sin fornedrelse, nå virksom til sted i den forsamlede menighet.   

2 Tim 2:13 – Er vi troløse, så er han trofast, for han kan ikke fornekte seg selv.  Rom 5:10 – 
Da vi ennå var Guds fiender, ble vi forsonet med ham ved hans Sønns død.  Når vi nå er for-
sonet, hvor mye mer skal vi ikke da bli frelst ved hans liv.  8:32 – Han som ikke sparte sin 
egen Sønn, men gav ham for oss alle, kan han gjøre noe annet enn å gi oss alle ting sammen 
med ham?   

Eksempler på svak tro:  

Menigheten i Filadelfia, Åp 3:8 – Jeg vet om Dine gjerninger: Se, jeg har satt foran deg en 
åpen dør, som ingen kan stenge.  For du har liten kraft, og likevel har du holdt fast ved mitt 
ord og ikke fornektet mitt navn.  - Sakarias, Lk 1:6, 18, 20.   

Eksempler på kjempende tro:  

Mt 6:26 – Dere kan ikke tjene både Gud og mammon.  Joh 16:33 – I verden har dere trengs-
ler.  Men vær frimodige, jeg har seiret over verden.  Fil 1:21 – For meg er livet Kristus og dø-
den en vinning.  Rom 3:19 – alt det som loven sier, gjelder dem som har loven, for at hver 
munn skal tie og hele verden stå skyldig for Gud.   

Oppgave: Marias lovsang, Lk 1:46-55, og Sakarias’ lovsang, 1:68-79.  Hva er årsak til kirkens 
lovsang? 

Troen tenker Guds tanker, gitt med skriftbevis 

Guds frelsesverk, fullført i Kristi død for alle, gis den enkelte til del i dåpen til Jesu død, 

og med Guds løfte, Mk 16:16 – den som tror og blir døpt, skal bli salig.  I motgang og i 

anfektelser under lovens anklager, er Guds løfte vår tilflukt, gitt i vår dåp.  Evangeliet 

om ”Kristus og ham korsfestet” (1 Kor 2:2) lar oss tenke Guds tanker til frelse, «slik 

Skriftene har sagt» (15:3, jf Jes 55:8f, 65:2).   



KSv/Hjelperen, side 37 

Mt 4:4 – Mennesket lever ikke bare av brød, men av hvert ord som kommer fra Guds munn.  1 
Kor 4:6 – at dere kan lære ikke å gå ut over det som er skrevet.   

Sal 122:1 – Jeg er glad når de sier til meg: «Vi vil gå til Herrens hus.»  Kol 2:2f – så de kan 
fatte Guds hemmelighet, som er Kristus.  For i ham er alle visdommens og kunnskapens skat-
ter skjult til stede. 

Skriftbevis er Guds bevis.  Uten skriftbevis er vi henvist til tankespinn, løgn og dikt.  

Øyenvitnene til den Oppstandne konstaterte kjensgjerninger.  Med dem hadde Gud 

stadfestet Jesu utleggelse av ”Skriftene”.  Denne utleggelse er Guds evige sannhet om 

Jesu person og verk, gitt videre til kirken i og med apostelordets lære.        

1 Kor 15:17 – hvis Kristus ikke er stått opp, da er deres tro uten mening, og dere er fremdeles 
i deres synder.  2 Tim 1:12b – jeg vet hvem jeg tror på.  4:4, 7 – De skal vende sitt øre fra 
sannheten og holde seg til myter. /…/  Jeg har stridd den gode strid, fullført løpet og bevart 
troen.  2 Pet 1:16 – Det var jo ikke oppdiktede sagn vi holdt oss til da vi kunngjorde for dere 
vår Herre Jesu Kristi kraft og hans komme.  Nei, vi var øyenvitner og så hans guddommelige 
storhet.   

Den frelsende tro – ikke den undergjørende tro 

Den undergjørende tro kan – om Gud vil, kaste fjell på havet (Mt 21:21, 1 Kor 13:2).  

Jesus utrustet apostlene med den undergjørende tro (Mk 16:17f), og likeså apostelti-

dens menigheter, mens apostlene enda levde og kirkens grunnvoll ble lagt (Ef 2:20).   

Normalsituasjonen den gang og senere er Kristi nærvær i prekenembetets gjerning, 

virksom med evangeliet og sakramentene som midler.  Ved dem gir Gud oss nåde til å 

sette all vår lit til ham, og med Kristus som gave elske Gud av hele vårt hjerte og vår 

neste som oss selv.   

1 Kor 13:8 – Kjærligheten faller aldri bort.  De profetiske gaver skal opphøre, tungene skal tie 
(pausontai) og kunnskapen skal ta slutt.   

Gud vil ha den frelsende tro: «Du skal ikke ha andre guder foruten meg.»  Det er denne 

tro Gud virker ved evangeliet om Ordet som ble menneske i Jesu skikkelse, led, døde 

og oppstod for alle.  Evangeliet lar oss kjenne Gud i all hans kjærlighet, så vi ikke vet 

noe annet til frelse enn Jesus Kristus og ham korsfestet.  Troen har med Kristus til gave 

løftet om bønnhørelse.   

Uten å nevne seg selv ved navn, skrev Johannes «den disippel som Jesus elsket», Joh 

21:24.  Det er saken som alt i Bibelen dreier seg om - å være elsket av Gud i Kristus Je-

sus.  Gud elsker oss for sin egen skyld, og har elsket oss først.  Han er troens opphavs-

mann og fullender (Heb 12:2).   

Rom 1:22 - Da de ga seg ut for å være vise, ble de dårer.  Jf  1 Kor 1:20, 2:1-5.  Joh 7:45-48. 

 

 

  



KSv/Hjelperen, side 38 

10.   OM TROEN I OMVENDELSEN 

Guds forsoning med verden i Jesu død er unik.  Gud har oppfylt løftene som han gav 

«til fedrene gjennom profetene» (Heb 1:1), og oppfyllelsen har han stadfestet da han 

reiste Jesus opp fra de døde.   

Guds forsoningsverk angår hvert menneske i dypet av vår eksistens.  Det finnes derfor 

ingen frelsesvei til Gud utenom Guds vei til oss i gudmennesket Jesus fra Nasaret.  Joh 

1:14 – Ordet ble menneske og tok bolig i blant oss.  Kirken bekjenner «unnfanget av 

Den Hellige Ånd, født av jomfru Maria…»   

Kirkens tro har en unik begrunnelse.  Den motiverer vår omvendelse til Gud.  Guds su-

verene verk ved evangeliet begrunner troen og motiverer omvendelsen.  Utelukket er 

all spekulasjon og alle forbehold om lovgjerninger og kvalifikasjoner.   

Mt 18:3f (Jesus sa) – «den som fører på avveier en av disse små som tror på meg, for ham 
var det bedre om han var senket i havets dyp med en kvern-stein om halsen.»  19:24f – «Det 
er lettere for en kamel å gå gjennom et nåløye enn for en rik å komme inn i Guds rike.»  Da 
disiplene hørte dette, ble de helt forskrekket og spurte: «Hvem kan da bli frelst?»  Jesus så på 
dem og sa: «For mennesker er dette umulig, men for Gud er alt mulig.»  Se v 16-25. 

Joh 11:24 – «JEG ER Oppstandelsen og Livet; den som tror på meg, skal leve om han enn 
dør.  14:6 – JEG ER Veien, Sannheten og Livet.  Ingen kommer til Faderen uten ved meg. 

Den bibelske språkbruk om omvendelsen 

I Det gamle testamente møter vi den gudstjenestelige bot i trengselstider, da Guds folk 

bekjente sine synder og ba Gud fri dem fra den fortjente straff.  Hele folket ble kalt til 

offentlig bot, og en fastetid ble kunngjort:  

1 Sam 7:6 – Den dagen fastet de og sa: «Vi har syndet mot Herren.»  2 Krøn 20:3, Esra 8:21, 
Neh 1:4.   

I profetenes botsforkynnelse ble Guds lov brukt til å avsløre folkets virkelige forhold til 

Gud.  Det er da viktig å merke seg at kallet til bot ble forkynt i lys av Guds løfte, og be-

grunnet i Guds godhet og tilgivende nåde.   

Jes 58:1, 6 – Fortell mitt folk om deres ondskap. /…/ Når dere faster, blir det strid og trette /…/ 
Dere faster ikke slik i dag at bønnen kan høres i det høye.  Sak 7:5-10.  Jf Jer 13:23, 24:7.  
Sal 51:3, 20 – Vær meg nådig, Gud, i din trofasthet, slett ut mine overtredelser i din store 
barmhjertighet. /…/ Gjør vel imot Sion i din nåde, bygg opp Jerusalems murer!  Jes 44:22 – 
Jeg stryker dine overtredelser bort som en tåke og dine synder som en sky.  Vend om til meg, 
jeg løser deg ut..  (Les gjerne hele Sal 51 og Jes 40-66.)   

Guds godhet og nåde motiverer omvendelsen også i den nye pakt, bare perspektivet er 

forskjellig.  Sett i påskeperspektivet – i ettertid, er Guds universelle nådepakt opprettet 

i Jesu Kristi, Guds Sønns blod.  Gud kaller og opplyser med evangeliet som middel.  Føl-

gelig vitner omvendelsen om Guds allmakt og nåde i en fortsatt Jesus-historie.  Den 

Hellige Ånd kaller ved evangeliet, og «de kalte» er de som kommer til tro på Kristus, 

kalt til å leve under Kristi herredømme og tjene ham i hans nåderike.   



KSv/Hjelperen, side 39 

Fil 1:29 – Dere fikk den gave ikke bare å tro på Kristus, men også å lide for ham.  Ef 1:19f – 
hvor veldig hans kraft er hos oss som tror.  Med denne veldige makt og styrke reiste han Kris-
tus opp fra de døde og satte ham ved sin høyre hånd i himmelen, over alle makter og myndig-
heter…  2 Kor 13:4. 

Rom 8:30 – Dem som han har kalt, har han også erklært rettferdige, og dem som han har er-
klært rettferdige, har han også gitt herlighet.  1 Kor 1:26, 1 Pet 2:9, 2 Tim 1:9, osv. 

Hva er «omvendelse»? 

Evangelistene bruker to beskrivende ord, som begge gjenspeiler Jesu undervisning om 

sin persons hemmelighet, som bringer himlenes rike, Mt 4:17 - Omvend dere, for 

himlenes rike er nær!  (Mk 1:15)   

(1) Epistrefein = ”å vende tilbake”, ”å vende om”.  Ordet beskriver mennesket på tro-

ens vei, underveis tilbake til sin skaper og gjenløser.  Ordet lar oss se omvendelsen fra 

Guds side, og se omvendelsen i egentlig mening.   

(2) Metanöein = å forandre sinn (subst metanoia = sinnsforandring).  Dette ord ser om-

vendelsen fra menneskets side, og beskriver den som anger, en ny erkjennelse og et 

nytt sinn.  Sett utenfra, kommer omvendelsen til uttrykk i livets vitnesbyrd, når men-

nesker har trøst og glede av evangeliet og endrer livsførsel i relasjonene til Gud, med-

mennesker og seg selv.  Det er omvendelsen i omfattende mening.   

Apg 11:21 – Herrens hånd var med dem, slik at mange kom til tro og vendte om til Herren.  1 
Kor 1:26f – dere som ble kalt, ikke mange vise, menneskelig talt, og ikke mange med makt el-
ler av fornem ætt.  Men det som går for å være uforstandig i verden, utvalgte Gud seg for å 
gjøre de vise til skamme.  Jak 2:5, Rom 8:30, osv.   

Illustrasjoner:  Fariséernes reaksjon da vaktene ikke klarte å gripe Jesus, Joh 7:45ff.  - Det 
store gjestebud, Lk 14:15-24.   

Ord som betegner det nye livet  

Den forandring som troen medfører, er beskrevet med flere ord, men med sammenfal-

lende innhold:  

Gjenfødelse: Joh 1:12f – Alle som tok imot ham, dem gav han rett til å bli Guds barn – 

de som tror på hans navn.  De er ikke født av kjøtt og blod, ikke ved menneskers vilje 

og ikke ved manns vilje, men av Gud.  - 1 Joh 5:1.  Joh 3:14ff utlegger v 3 og 5f: Den 

som tror på dåpens gave - som er Kristi person og verk (v 16), har evig liv, dvs født på 

ny.   

Levendegjørelse (el oppvekkelse) fra de døde: Kol 2:12 – i dåpen ble dere begravet 

sammen med ham, og i den ble dere reist opp med ham, ved den tro som Gud virker, 

han som reiste Kristus opp fra de døde (e Sv Kyrkobibel).  Rom 6:3f, Ef 2:5-8.   

Opplysning – fra mørke til lys: Ef 5:8 – En gang var dere selv mørke, men nå – i Herren 

– er dere lys.  Lev da som lysets barn!  Joh 12:36-46.  – Overgangen fra mørke til lys er 

overgangen fra livet under satans okkupasjon til livet under Guds herredømme til Gud, 

Apg 26:18.   

Nyskapelse: 2 Kor 4:6 (1 Mos 1:3), 16 – Gud, som sa: «Det bli lys i mørket», han har 

også latt lyset skinne i våre hjerter, for at kunnskapen om Guds herlighet, som stråler i 

Kristi ansikt, skal lyse fram.  /…/ Derfor mister vi ikke motet.  Og selv om vårt ytre 

menneske går til grunne, blir vårt indre menneske fornyet dag for dag.   



KSv/Hjelperen, side 40 

Gud omvender mennesket 

Mennesket har ingen evne til å tro evangeliet, for mennesket er av naturen fiendtlig 

innstilt overfor Gud. 

Joh 6:44f – Ingen kan komme til meg uten at Faderen som har sendt meg, drar ham, og jeg 
skal reise ham opp på den siste dag.  Det står skrevet hos profetene: Alle skal være opplært 
av Gud.  Den som hører på Faderen og lærer av ham, kommer til meg. 1 Kor 2:14. 

Rom 8:7 – Det menneskene av naturen trakter etter, betyr fiendskap mot Gud, for vår onde 
natur bøyer seg ikke for Guds lov, ja, den kan ikke gjøre det.  1 Kor 1:23, 2:14 (v 9).   

Illustrasjon:  Pauli omvendelse, Apg 26:9ff.        

Med hensyn til rekkefølgen er det forskjell mellom den frafalnes hjemkomst og livet 

deretter i daglig omvendelse og tro.  Med hensyn til saken er det ingen forskjell, for i 

livet med Kristus til eksempel må vi hele veien tro syndenes forlatelse for Kristi skyld.   

Ef 1:18f – Måtte han gi deres hjertes øye lys, så dere forstår hvilket håp han har kalt dere til, 
hvor rik og herlig arven er for de hellige, og hvor veldig hans kraft er hos oss som tror. Rom 
6:12-14.   

Mt 18:3 – Sannelig, jeg sier dere: Uten at dere vender om og blir som barn, kommer dere ikke 
inn i himmelriket.  Heb 12:1, Rom 7:21.  Mk 16:16 – Den som tror og blir døpt, skal bli salig, 
men den som ikke tror, skal bli fordømt. 

Lov og evangelium 

Troens forutsetning er den selverkjennelse som Loven virker, når mennesket erkjenner 

sin fortapte situasjon i møtet med den hellige Gud.  Derfor må lovens gjerning gå forut 

for evangeliet (i likhet med profetenes botsforkynnelse).  I Guds sjelesorg kan også ytre 

hendelser drive mennesket til rett selverkjennelse for Gud.   

Rom 3:19f – det som loven sier, gjelder dem som har loven, for at hver munn skal tie og hele 
verden stå skyldig for Gud.  Ikke noe menneske blir rettferdig for Gud på grunn av gjerninger 
som loven krever.  Ved loven lærer vi synden å kjenne.  4:15, 7:7-14.  Gal 2:16. 

Sal 119:71f – Det var godt for meg at jeg ble ydmyket, så jeg kunne lære Dine forskrifter.  For 
meg er loven som du forkynner, bedre enn tusen stykker gull og sølv.  Rom 2:4f.   

Illustrasjon: Den bortkomne sønnens erkjennelse, Lk 15:14-19.  – Fangevokterens erkjennel-
se, Apg 16:25-34.  

Når Den Hellige Ånd virker troen i med evangeliet, hender det at tilhørere merker virk-

ningen i ettertid: Jeg anvender Kristi velgjerninger på meg selv!  Det skjer uavhengig av 

tekstlesninger og utleggelsen i prekenen.   

Joh 5:39 – Dere gransker skriftene, fordi dere mener at dere har evig liv i dem, og nettopp de 
vitner om meg!  17:20 – Jeg ber ikke bare for dem (apostlene), men også for dem som ved 
deres ord kommer til tro på meg.  Rom 10:14ff.  

  



KSv/Hjelperen, side 41 

Den tro som Gud skaper 

Troen mottar syndenes forlatelse (el rettferdig-erklæringen) på grunn av Kristi, Guds 

Sønns lidende lydighet – og ikke av noen annen grunn.  Troen har Kristus (= Guds rett-

ferdighet), og med ham evig liv.   

Et døpt menneske har på grunnleggende vis mottatt ”det nye livet” i dåpen, med løfte 

om salighet for hver den som tror.  Så er meningen med dåpen ikke handlingen i seg 

selv.  Frelsen gis den enkelte i dåpen for å bli brukt i den enkeltes liv.  Med Kristus som 

gave, øver vi troen med Kristus som eksempel i gjerninger som har Guds ord og bud for 

seg.  Korsmerkingen etter dåpen er en påminnelse om troens årsak og troens øvelse i 

Kristi etterfølgelse.   

Troens øvelse kan best beskrives som en stadig tilflukt til Guds løfte om syndenes for-

latelse for Kristi skyld.  Denne tilflukt er samtidig et oppbrudd fra Guds fiendemakter – 

det trespann vi kaller «synd, død og djevel».  De vil dra oss i sin retning med den forta-

pelse for øye.  Deres våpen er våre syndevaner.  Troens tilflukt er syndenes forlatelse 

på grunn av Jesu, Guds Sønns lidende lydighet.  Denne tilflukt er alltid åpen til fri bruk i 

det private skriftemål.  Med sitt nådetilsagn stadfester vårt barnekår, gitt i dåpen, og 

ved troen gjenreiser han det tapte gudsbilde i oss og gjør oss likedannet med ham, inn-

til vårt gamle menneske dør og legges i grav.  Den korsfestede og oppstandne Kristus 

har seieret og lar oss vinne seier når troens gode strid er over.  

Rom 6:4 - Vi ble altså begravet med ham da vi ble døpt med denne dåp til døden, for at vi 
skal leve det nye livet, likesom Kristus ble reist opp fra de døde ved Faderens veldige kraft.   

Rom 8:10f, Ef 4:22-24, Kol 2:12, 3:1-10.  1 Pet 2:1, 4:1-5.  Joh 5:25.   

Hvor Guds ord virker troens gnist, følger ny lyst og trang til å gjøre Guds vilje og leve til 

Guds ære.  Men får ikke Kristus være vår lærer i Den Hellige Skrift, skjer ingenting til 

Guds ære.   

Anger og tro – omvendelse og syndenes forlatelse 

Forskjellen mellom anger og tro tilsvarer den mellom lov og evangelium.  Forskjellen 

beskriver omvendelsen i omfattende mening, både sorg over synd og tillit til Guds nåde 

mot syndere.  Et annet uttrykk om samme sak er «forsakelse og tro» - om dåpens rette 

bruk.   

Lk 13:4f – de atten som ble drept da Siloa-tårnet styrtet sammen over dem, tror dere at de var 
mer skyldige enn alle andre i Jerusalem?  Slett ikke!  Jeg sier dere: Dersom dere ikke vender 
om, skal dere alle omkomme slik som de.  15:7 – det (blir) større glede i himmelen over én 
synder som vender om, enn over nittini rettferdige som ikke trenger omvendelse. 

Illustrasjon: Den bortkomne sønnen, Lk 15:11-20.   

Omvendelse i denne omfattende mening kalles ”bot”, som svarer til uttrykket ”om-

vendelse og syndenes forlatelse”.  Bindeordet ”og” markerer forskjell - ikke sammen-

blanding eller skille.   

Mk 1:15 – Tiden er kommet, Guds rike er nær.  Vend om og tro på evangeliet!  Jf Mt 4:17.  Lk 
24:46f – Slik står det skrevet: Kristus skal lide og stå opp fra de døde tredje dag, og i hans 
navn skal omvendelse og syndenes forlatelse forkynnes for alle folkeslag.  Jf Apg 5:31, 20:21, 
26:20.   

Skjelning innebærer sammenheng.  Uttrykket ”omvendelse og syndenes forlatelse” 

kan også oversettes ”omvendelse, nemlig syndenes forlatelse” (det greske ”kai” (= og) 



KSv/Hjelperen, side 42 

har bibetydningen ”nemlig”).  Kristus og hans velgjerninger drar oss og gir frimodighet 

til å anvende dem, enhver på seg selv.  Anvendelsen er troens gjerning, som oppfyller 

det første bud, og dermed alle Guds bud.  Den oppstandne Kristus er virksom ved 

troen. Guds godhet driver til omvendelse på troens vei.  Derfor vender vi om.        

2 Kor 5:19 – Det var Gud som i Kristus forsonte verden med seg selv, slik at han ikke tilreg-
ner, og han overgav ordet om forsoningen til oss.  Mt 5:3 – Salige er de som er fattige i seg 
selv, for himmelriket er deres.  11:28-30.  Rom 2:4, Tit 3:3-5, 8a.   

Joh 6:44 – Ingen kan komme til meg uten at Faderen som har sendt meg, drar ham; og jeg 
skal reise ham opp på den siste dag. 12:32, 15:3.  Lk 1:76-79, 5:31f.  Ef 2:13, Rom 4:5.   

Æren er Guds i det høyeste, og han alene. 

Heb 13:15 – La oss da ved ham stadig frembære for Gud vårt lovprisningsoffer, det vil si frukt 
av lepper som priser hans navn.  Fil 4:20 – Vår Gud og Far være ære i all evighet!  Amen.  1 
Pet 2:9f.   

Sal 130:3 – Hvis du vil gjemme på syndeskyld, Herre, hvem kan da bli stående?  Men hos 
deg er tilgivelsen, derfor må vi frykte deg.  Joh 8:7 – Den av dere som er uten synd, kan kaste 
den første stein på henne.  Apg 5:31f, 11:18.  Rom 2:1, 7:18.   

Oppmuntring til tro 

Gud oppmuntrer til tro med sine velgjerninger i Kristi lidelse, død og oppstandelse.  

Gud oppmuntrer, vi kommer til tro.  Omvendelsens drivende motiv gjør forskjellen 

mellom Sauls anger og Davids anger, og den mellom Judas og Peter.  Også Saul og Ju-

das angret, men uten Guds løfte måtte de fortvile (Apol 12:8). 

Allerede lengselen etter Guds nåde oppreiser til livet.  Det er ikke mennesker gitt å se 

når Den Hellige Ånd virker troen i et menneskes hjerte - i dets innerste.   

Illustrasjon: Lignelsen om pundene, Lk 19:11-27.  Lignelsen om talentene, Mt 25:14-30.  

Vi kan samtale om Guds Ord og oppmuntre hverandre til å høre Guds Ord og ta vare på 

det.  Og likevel er det en kjensgjerning at mennesker kommer til tro uten at andre ser 

det.  For manges vedkommende handler omvendelsen om døpte, men ”bortkomne” 

mennesker.  De blir minnet om Guds godhet og løftepakt, gitt i dåpen.  De begynner å 

anvende Kristi fortjeneste på seg selv.  Denne gjerning kalles Guds «forekommende 

nåde».   

Et eksempel er den bortkomne sønnen i Jesu lignelse, Lk 15.  Den er en lignelse om 

ham selv, som åpenbarer Guds godhet ved å samle om seg syndere og ha måltidsfel-

lesskap med dem, til forargelse for farisèerne, v 1f.  Merk v 17-24.  

2 Tim 2:13 - Er vi troløse, så er han trofast, for han kan ikke fornekte seg selv.  Rom 6:3, 23 – 
Eller vet dere ikke at alle vi som ble døpt til Kristus Jesus, ble døpt til hans død?  Vi ble altså 
begravet med ham da vi ble døpt med denne dåp til døden, for at vi skal leve det nye livet, li-
kesom Kristus ble reist opp fra de døde ved Faderens veldige kraft.  /…/ Syndens lønn er dø-
den, men Guds nådes gave er evig liv i Kristus Jesus, vår Herre.  Jf Mt 7:13f, 21-27.   

Et særlig ansvar har apostlenes etterfølgere i prekenembetet, utsendt av Kristus og ut-

rustet med løse- og bindemakt fra ham (Lk 24:47, Joh 20:23).  De skal fritt meddele 

syndsforlatelsen til enhver som ber dem gjøre det, for syndsforlatelse med med forbe-

hold om kvalifikasjon og godtgjøring er vantro for Gud.  

Rom 4:5 – den som ikke har gjerninger, men tror på ham som erklærer den ugudelige rettfer-
dig, ham blir hans tro regnet til rettferdighet.  11:6.  Gal 5:4 – Dere som vil bli rettferdige for 



KSv/Hjelperen, side 43 

Gud ved loven, er skilt fra Kristus, dere er falt ut av nåden.  Jf Jesu ve-rop over fariséerne, Mt 
23.  

Guds sjelesorg for hver og en 

En hjelp mot tvilen er det private skriftemål, hvor syndenes forlatelse blir tilsagt den 

enkelte.  Det er av miskunnhet Gud gjør oss fattige, hjelpeløse og små for ham, for i sin 

kjærlighet forbarmer han seg fortapte (Mt 5:3, Lk 15:20).  Her er det ikke tale om gra-

der i syndserkjennelsen, men om å gi Gud rett når han dømmer.  Frifinnelsen for Kristi 

skyld utelukker forbehold om motytelser.         

Mt 18:11 – Menneskesønnen kom jo for å frelse det som var fortapt. 

Illustrasjon: Hvem er den største?  Mt 18:1-4, 6.   

Eksempler: Profeten Jesaja i templet, Jes 6:5-7.  - Fangevokteren i Filippi, Apg 16:25-34.  

Den daglige omvendelse praktiserer dåpen 

Når prekenen motiverer til gode gjerninger med henvisning til frelsen, mottatt av nåde 

i dåpen, da får prekenen karakter av dåpsformaning.  Da gjelder det at den mener om 

seg selv at han står, ser til at han ikke faller i hovmods synd, 1 Kor 10:12.   

Eksempler: Israels vandring i ørkenen, 1 Kor 9:24-10:13, Heb 3:12ff.  Kong David, Sal 51.  2 
Sam 12:13 – «Jeg har syndet mot Herren.».   

Så lenge det heter ”i dag”, har vi all grunn til å forsake Guds fiendemakter og etterfølge 

Kristus, i tillit til Kristi fullbrakte verk for oss.  Kristne blir stadig fristet til å leve uten 

Guds ord som regel og rettesnor.  Innbilt kristentro er fullt mulig.  Like fullt er veien 

åpen - tilbake til Guds løfte i vår dåp,  

Mt 11:28 – Kom til meg, alle dere som strever og bærer tunge byrder, så vil jeg gi dere hvile.  
23:37.  Lk 8:13, 1 Tim 1:19f.  Jf Esek 18:31, 33:11.   

Når Kristus kommer som verdens dommer, synlig for alle i sin Guddoms makt og ma-

jestet, da er ikke omvendelsen lenger mulig.  I dag er nådens tid.  I dag må Gud slippe 

til med sitt ord.   

Mt 25:32 – Alle folkeslag skal samles foran ham.  Han skal skille dem fra hverandre, slik en 
gjeter skiller sauene fra geitene.  Ef 1:19f, Joh 1:12f, 1 Kor 2:5.   

 

 

  



KSv/Hjelperen, side 44 

 

11.   PIETISMENS FRELSESTEORI  

«Saliggjørelsens orden» - eller frelsens orden, er navnet på pietismens frelseslære, 

publisert i Filip Speners ”Pia Desideria” (1675).  Denne lære fins blant flere «fromme 

ønskemål» om fromhetslivets utforming.   

Pietismens frelsesorden fremstiller frelsen som en indre-sjelelig utvikling, som regel 

fremstilt i tre stadier: Ubotferdig - vakt – gjenfødt.  Det avgjørende vendepunkt er 

«gjenfødelsen» i angerens smerte, da et Guds barn blir forløst.  Forstått på denne må-

te, må gjenfødelsen ha prioritet fremfor rettferdiggjørelsen, gitt til kjenne i et hellig 

levnet.  Typisk for gammelpietismen siden Spener var kravet til «alvorlige» erfaringer 

som levende kristne kan bedømme av egen erfaring.   

Pietismens frelseslære formidlet Romerkirkens prosess-tenkning og læren om forvand-

lingsnåden i arven fra Augustin.  Under innflytelse fra reformert hold, ble – og senere 

fra den liberale teologtradisjon, ble læren om forvandlingsnåden satt i system i kirker 

som formelt sett var av evangelisk-luthersk bekjennelse,.  

Pietismens teologer leste inn i Nytestamentet et frelsesskjema som er Nytestamentet 

fremmed.   

Joh 3:6, 18, 36 – Det som er født av kjøtt, er kjøtt, men det som er født av Ånden, er ånd. /…/ 
Den som tror på ham, blir ikke fordømt.  Den som ikke tror, er allerede dømt, fordi han ikke 
har trodd på Guds enbårne Sønns navn. /…/ Den som tror på Sønnen, har evig liv.  Mk 16:16 
– Den som tror og blir døpt, skal bli salig…  

Karakteristisk for pietismen er den ”vakte” tilstand mellom vantro og tro.  Den reiser 

spørsmålene: Hvordan anvende lov og evangelium rett i riktig rekkefølge?  Når er erfa-

ringen under lovens anklager kommet så langt at andre kan observere gjenfødelsen i 

angerens smerte?  Hvem er kvalifisert til å erklære noen for å være gjenfødt?  Og hva 

skulle de bevitne?  Allerede frelsesteoriens begrunnelse reiser det logiske problem: 

Hvilke begreper beskriver hvilket stadium?  Det ble overlatt til bibelteologene å bringe 

orden i begrepene, men de ga sprikende svar.   

Denne loviske sjelesorg medførte mismot og frafall for noen, mens andre fikk bekreftet 

barnekår hos Gud.  En annen konsekvens var den autoritære fremgangsmåte hvor især 

predikanter trer i Den Hellige Ånds sted.   

Prosjektet ville begrunne kristentroens sannhet med observerbare nådevirkninger i li-

vets vitnesbyrd.  Kravet til observasjon og verifikasjon gjenspeiler opplysningstidens 

krav til vitenskapelig begrunnelse, og med krav til etterprøvbar empiri gjøre kristen-

troen begripelig og akseptabel for den opplyste fornuft.  Denne intensjon røper slekt-

skap med opplysningstidens tenkemåte med dens rasjonalisme og gryende krav bibel-

kritikk.  Apostelordets lære fra Skriftens Herre ble underlagt fornuftens enevelde, og 

alt som ikke oppfylte fornuftens krav, ble luket bort.  Tilbake var den almenreligiøse tro 

på gud, dyd og udødelighet.   

Tro med forbehold om nådevirkninger   

Under parolen ”veien videre” hadde man allerede brutt med den wittenbergske re-

formasjon under Luthers ledelse (jf Store Galaterbrevskommentar).  Forestillingen om 



KSv/Hjelperen, side 45 

en frelsesprosess i flere stadier innebærer en massiv sammenblanding av synderens 

frifinnelse og fornyelse (el rettferdiggjørelse og helliggjørelse).  Det var hensikten med 

«frelsens orden» å føre reformasjonen videre, men prisen var Guds universelle nåde 

(favor Dei), stilt frem for verden i Guds Sønns lidende lydighet og Guds forsoningsverk 

gitt den enkelte til del i dåpen.   

Med stor konsekvens ble et par lærestykker ignorert, som om de er uten betydning i 

døptes dagligliv:  

(1) Dåpen som drivende motiv for troens øvelse i gode gjerninger, og  

(2) prestens utøvelse av løse- og bindemakt i prekenembetets gjerning, konkret 
uttrykt i privatskriftemålet.   

Konsekvensen ble både omfattende og gjennomgripende.  Surrogat-løs-ninger ødela 

kirkens sjelesorg i nattverdberedelsen, og kirker av Den augsburgske konfesjon ble lu-

therske kirker av formalitet.   

Den reformerte innflytelse falt sammen med pietismens syn på teologiens kilde og 

sannhetens kriterium, nemlig det rette sinnelag som «levende” kristne gir til kjenne 

(personalismen, de gjenfødtes teologi).  Glemt var tro i bibelsk mening, og dermed den 

”bekjennelse” som på bibelsk vis stadfester og istemmer Kristi ord og rett utlagte Bibel 

(homologia).   

Med pietismens utbredelse innen territorialkirker av luthersk bekjennelse fulgte 

«indrekirkelige» vekkelsesbevegelsesbevegelser, diakonale institusjoner, skoletiltak, 

indremisjon og hedningemisjon.  All denne virksomhet hadde basis i konventikkelgrup-

per på siden av sognemenighetens ordninger.   

”Nylutherske” bestrebelser fra midten av 1800-tallet medførte Luther-leseri og en for-

nyet konfesjonell bevissthet, men i konfrontasjoner med naturvitenskap og modernitet 

var bestrebelsene avhengig av biblisistisk bibelbruk og erfaringsteologi.  Situasjonen 

krevde samling «det sentrale» i Bibelen mot ”liberal” teologi.  Oppgjøret med pietis-

mens frelsesorden uteble.   

Siden 1890-årene ble ”konservativ teologi” en paraply-benevnelse om motstridende 

interesser i bibelsyn, kirkesyn, frelseslære, men forenet i motstanden mot liberalteogi i 

tradisjonen fra Friedrich Schleiermacher (d 1834).  Motsetningene ble tilslørt og det 

nylutherske kirkeprogram nøytralisert under skinn av samling om Bibel og bekjennelse.   

Tankegangen i pietistisk tradisjon medvirket til økumeniske avtaler i 1990-årene.  I Den 

norske kirke ble bedehustradisjonen krav til en tro begrunnet i erfaringer, brukt på to 

måter, dels som tradisjonsargument for avtalene, dels som konsekvensargument for 

tilpasning til Romerkirkens rettferdiggjørelseslære med dens front mot Guds universel-

le nåde og forskjellen mellom Kristi gjerning ”for oss” og ”i oss” (Tridentinum).   

Avtalene forutsetter en felles grunnstruktur mellom ”Kirken”, anført av læreembetet, 

og tradisjoner begrunnet i biblisistisk erfaringsteologi.  Resultatet i sum representerer 

et større frafall fra den nytestamentlige tro enn den liberale teologitradisjon i arven fra 

Zinzendorf  via Schleiermacher.   

Veien videre mot den fullendte reformasjon 

Pietistene anklaget Luther for å ha stanset reformasjonen ”på halvveien”.  Anklagen 

var ikke ny.  Allerede ved inngangen til 1520-årene ble Luther kritisert av Johann Karl-



KSv/Hjelperen, side 46 

stadt for sin forsiktige fremgangsmåte i spørsmål om endringer i liturgiens formular og 

kirkerommets utsmykning. «Videre frem», lød parolen på flere hold.   

Luther avviste den revolusjonære fremgangsmåte.  Med forkynnelse og undervisning i 

tale og skrift ville han berede grunnen for praktisk-kirkelige endringer.  Lært av Luther, 

valgte danskekongen samme fremgangsmåte i Norge (1537).   

Den wittenbergske reformasjon medførte improvisorier i en betrengt kirkesituasjon, 

og siden improvisorier har en tendens til å bli varige, etterlater reformasjonen utford-

ringer til lutherske prester den dag i dag, f eks synodalrett, skriftemålspraksis og sa-

kramentforvaltning.   

Ved inngangen til 1600-tallet var det alminnelig enighet om behovet for praktisk-

kirkelige reformer.  Massealtergangene i lutherske kirkehus medførte problemer for 

vedkommende prest, og uheldige episoder forekom.  Et hundreår etter reformasjons-

verket fant pietismens teologer løsningen i sideordnede virksomheter i en sideordnet 

kirkestruktur av privatrettslig karakter, til da ukjent i kirkens historie.  Karakteristiske 

uttrykk fra den tid er begrepsparene prest/predikant, embete/alminnelig prestedøm-

me, kirke/konventikkel (el troendegruppe/vennesamfunn).   

Siden målet var den fullendte reformasjon, ble det viktig å legitimere den nye praksis 

ved hjelp av Luthers skrifter.  Et dunkelt utsagn fra den unge Luther gjaldt behovet for 

ekstraundervisning for viderekomne i gudstjenester beregnet for dem.  Luthers selv-

følgelige forutsetning var en virksomhet innordnet prestens oppdrag og fullmakter i 

sognemenighetens ordninger.  Luthers tanker falt sammen med hans skarpe polemikk i 

årene 1520-23, rettet mot Romerkirkens offerprest-embete.  Luthers argumentasjon 

var et forsvar for dåpen, da forstått som en vigsel til det ”alminnelige” prestedømme.  I 

sin iver ble han drevet inn i konsekvensteologi.  Han avledet prekenembetet av dåpen, 

og begrunnet det med 1 Pet 2:9 (Til den kristelige adel, 1520.  WA  6, 407, 13ff, 22f;  

408, 11f.  Samme sted kunne han senere bruke indirekte som argument for prekenem-

betet forbeholdt menn).   

Luthers konklusjon gjorde prekenembetet til en abstraksjon (el tenkt størrelse).  Men 1 

Pet 2:9 handler ikke om Herrens utvalgte apostler og deres etterfølgere, men om de 

troendes prestedømme for Gud, uavhengig av kjønn (jf Rom 12:1, Gal 3:28).  Luther 

oppga forsøket.   

På sine eldre dager advarte Luther mot ukritisk lesning av sine skrifter fra unge år.  No-

en lære om et abstrakt-funksjonelt prekenembete, som alle døpte har del i, var til da 

ukjent i kirkens historie, og finnes da heller ikke formulert i Konkordieboken.  

Tro forvekslet med livets vitnesbyrd 

I pietismens frelsesorden ble ikke ordet «gjenfødelse» forstått som opptagelse i nåde-

standen, men brukt om en umiddelbar åndsmeddelelse i betydningen moralsk for-

vandling.  Dermed ble også troen forvekslet med en moralsk kvalitet, nemlig den els-

kende tro (jf talemåten ”glad i Jesus”). 

Typiske utslag ble aversjon mot konfesjon eller ortodoksi, og likeså nedsettende tale 

om tro i betydningen tillit til Guds løfte, gitt den enkelte i dåpen.  Nedsettende ord om 

«død-troen» røper manglende forståelse for troens øvelse, enhver i sitt og sin daglige 

gjerning.  Heller liv enn lære - og derfor rekkefølgen liv og lære!  (Jf liberal teologitradi-

sjon: Heller etikk enn dogmatikk.)  Man overså den kjensgjerning at Guds skrevne og 



KSv/Hjelperen, side 47 

forkynte ord går forut for tanken og bønnen, og læren som går forut for apostlenes 

formaninger til døpte, og likeså den nytestamentlige ordbruk hvor rettferdiggjørelse og 

gjenfødelse er synonymer (så også i Konkordieboken).   

Nyevangelisme (nypietisme) og metodisme (rosenianisme) ville bryte med den loviske 

sjelesorg, men uten det konsekvente brudd med læren om frelsens orden (ordo sa-

lutis-læren).  Reaksjonen mot gammelpietismen siden Spener og Francke ble kortvers-

joner, med krav om tidfesting av ”min ” overgivelse eller viljesbeslutning (hos Zin-

zendorf: Minutenbegnadigung).   

En vekkelsesteori, beslektet med det klassiske dannelsesideal, formidler fremdeles im-

pulser fra Romerkirkens prosessnåde og reformerte kirker i tradisjoner fra Zwingli, Cal-

vin og Bucer.  Et karakteristisk uttrykk er tro på syndenes forlatelse med forbehold om 

nådevirkninger. 

Biskop Erik Pontoppidan (d 1764) 

får her tjene som illustrasjon til dansk-norsk kristentradisjon.  Hans katekismeforkla-

ring ”Sandhed til Gudfryktighed” fikk en dominerende posisjon gjennom et par århund-

re.  Pontoppidan betraktet den moralske livsforvandling som nødvendig vilkår for rett-

ferdiggjørelsen (syndsforlatelsen).  Dermed ble rettferdiggjørelsen på pietistisk vis inn-

ordnet gjenfødelsen, og troen fikk et nytt meningsinnhold – ikke tillit til Guds løfte, 

men refleksjon over den opplevde tro.   

Pontoppidan ga dåpen status som gjenfødelsens nådemiddel for barna, og  Ordet som 

gjenfødelsens nådemiddel for voksne med henvisning til 1 Pet 1:23.  Denne status-

fordeling er Nytestamentet fremmed.  Glemt var vanndåpens betydning i den døptes 

liv (Lille Katekisme, jf Første bud og siste spørsmål i 4. parten).         

Pontoppidan oppfattet ikke gjenfødelsen som ”en ny beskaffenhet, et nytt lys i for-

standen og en ny lengsel, lyst og kraft i viljen”, men som ”den alvorlige forandring” i 

synderens hjerte og ”de nye nådens gaver, som gjør ham til et nytt og annet mennes-

ke”.  Her er det ikke tale om nyskapelse av ingenting.  August Hermann Francke (d 

1772) brukte ordet ”gjennombrudd” om forandringen (Durchbruch).  Det grunn til å 

spørre: Skal den gamle adam bli frelst gjennom forvandling?  Består helliggjørelsen i 

skinnhellighet?  Er frelsen forbehold de kvalifiserrte? 

Nådevirkningen krevde øyenvitner til vedkommendes forandring, men hvilken forand-

ring skulle de bevitne?  Angerens fødselsveer, som loven virker?  Eller troens forløs-

ning, som Kristi forsoning virker?  Resultatet ble uansett betinget nåde, istedenfor ube-

tinget absolusjon.   

Løse- og bindemaktens problem i pietistisk sjelesorg:  

Hvem er ubotferdig, vakt eller gjenfødt?  Hvem kan dømme rett om ”levende” tro?  

Hvordan være i stand til å anvende henholdsvis lov eller evangelium i rette tid på rette 

vedkommende, for så å begrunne frelsesvisshet i rørelser og følelser?   

Også denne problemstillingen omfatter forholdet predikant og tilhører.  Gammelpietis-

ter mente å finne svaret ved å observere den ”vakte” over lengre tid.  Var man usikker, 

la man på «en stein til».  Metode og løsning viser slektskap med rasjonalismen, med 

dens lære om menneskets evne til å forstå og kontrollere naturen.  Det er mye rasjona-

lisme i pietismen. 



KSv/Hjelperen, side 48 

En hjelpeteori ble kalt ”Ordets rette deling” (Ordets orthotomi, jf 2 Tim 2:15b).  Det ble 

særlig predikantens oppgave å anvende Ordet rett på tilhørerne, inndelt i ”ubotferdi-

ge”, ”vakte” og ”gjenfødte” tilhørere.  Læren om frelsens orden legitimerer predikan-

ten autoritære opptreden i Helligåndens sted (jf benevnelsene «stortaler», storpredi-

kant»).  

Nyevangelismens kortversjon i arven fra Nicolai v Zinzendorf (d 1760) tilslører men-

neskers overmot i rollen som herrer over Ordets virkninger.  De sorterer tilhørerne, 

anvender lov eller evangelium på rette vedkommende, og begrunner frelsesvisshet 

med følelser og rørelser.  Denne loviske sjelesorg bruker himmelrikets nøkler på for-

nuftens vilkår, for utelukket er dåpens betydning for troen, og utelukket er den ube-

tingede syndsforlatelse i det private skriftemål, meddelt den enkelte som ber om det.   

Surrogatløsningen det ”allminnelige” skriftemål 

Med stor konsekvens ble det ikke lenger gitt anledning til skrifte underveis til Herrens 

bord.  Bort med skriftestolen i det gammel-lutherske kirkerom!  Den har ikke kvalifiser-

te kommunikanter bruk for, for Gud hører sine barns bønner og frikjenner dem umid-

delbart i den himmelske domstol, er tankegangen.  Uten et kristenliv på dåpens grunn 

– i Guds løftepakt, må man begrunne frelsesvisshet i følelser og rørelser. 

Annerledes var holdningen til ”alminnelig skriftemål”, som både pietister og rasjonalis-

ter godtok.  Tilpasset kristelig-etiske personligheter, leste presten en skriftebønn med 

oppfordring til alle om å si ”hertil av hjertet amen”.  Deretter fremsa han en kollektiv 

absolusjon med forbehold om oppriktig anger, eller «sanndrue og ydmyke hjerter».   

Fremgangsmåten skjedde første gang juledag 1799 i Berlin.  Den vakte oppsikt viden 

om i Europa, for noe slikt hadde aldri hendt før i kirkens historie.  Men grunnen var be-

redt.  Den nye praksis var bekvem for både prest og forsamling, pietister og rasjonalis-

ter.  Snart ble alminnelig skriftemål vanlig i kirker som formelt sett var av luthersk be-

kjennelse. 

Det alminnelige skriftemål virket ødeleggende for prestens utøvelse av løse- og bin-

demakten i nattverdberedelsen, og ødeleggende på nattverdfrekvens og nattverdsøk-

ning.  Den pietistiske forkynnelse advarte mot altergang uten den alvorlige forandring i 

hjertet, gitt til kjenne i ”levnets forbedring”.  Med massealtergangenes opphør var lø-

pet lagt for enda en nyhet - ”åpen kommunion”. 

Pietister og kristeligsinnede rasjonalister hadde sammenfallende interesser i sin refor-

masjonsiver, for også gjenfødte, ”levende” kristne hyller devisen ”Gud, dyd, udødelig-

het”, om enn med annen begrunnelse og med et asketisk-puritansk livsideal.  Ingen av 

partene tok på alvor vantroen, som er ”alle syndearters mor”.  Guds nådetilsagn for-

kynt og meddelt med forbehold, er en forfinet fornektelse av den rettferdighet som 

evangeliet åpenbarer uten lovgjerninger.  Denne rettferdighet åpenbarer Guds univer-

selle nåde, stilt fram for verden i gudmenneskets lidende lydighet, lydig inntil døden 

som verdens syndebærer, og Guds forsoning med verden i Kristus Jesus og ham kors-

festet.  Og stadfestet med Guds vitnesbyrd, som reiste ham opp fra de døde, erklært 

rettferdig i alles sted, blir denne rettferdighet og hellighet gitt den enkelte til del i då-

pen med løfte om salighet for hver den som tror (Mk 16:16).   

Pietismen formet i liberalismens bilde 



KSv/Hjelperen, side 49 

Den liberale teologitradisjon (siden begynnelsen av 1800-tallet) formidlet pietismens 

anliggender.  Også liberalere betraktet skriftemål og nattverd som uttrykk for ”ritual-

isme” og ”sakramentalisme”, det vil si ytre ting med status som saker av underordnet 

betydning.  Samme status ble dogmer, liturgi, prekenembete, kirkerett og andre ting til 

del.  Altså har det gode sinnelag prioritet fremfor læreenhet.   

Det ble viktig å unngå den uforbeholdne bekjennelse til apostelordets lære, for avgjø-

rende ble det personlige vitnesbyrd om den livsforvandlende tro.  Dermed betraktet 

man «konfesjon» eller «konfesjonskirke» som en hindring eller trussel mot troens vit-

nesbyrd i trosvennenes fellesskap.   

Samme tankegang komme til uttrykk på folkekirkelig nivå, med krav om trosytringer i 

form av raushet, toleranse, frisinn, osv.  Den skjønnmalende ordbruk tilslørte apostel-

ordets lære fra Skriftens Herre, for ordene var fylt med modernismens idéer om reli-

gion, mennesket og virkeligheten.  Kirkens tro ble ofret på fornuftens alter i et rangs-

nudd forhold til Jesu undervisning i Skriftene.   

Lik pietismens teologer fant også liberalerne evangeliets kjerne i den individuelle Jesus-

fromhet, som klarer seg med sin Bibel og bønn i det private rom.  Også liberalerne be-

traktet det allmenne prestedømme som uttrykk for det vesentlige i kristendommen (f 

eks Harnack).  Tankegang og prioriteringsmåte fikk omfattende følger – i første om-

gang på sognenivå.   

Det vesentlige og unike ved det kristne gudstjenestefellesskap ble alminneliggjort, som 

om kirkens unike kjennetegn ikke vedkom fellesskapet.  Ord og Sakrament ble skilt fra 

hverandre av en åndsmakt som krevde sin rett ved siden av Kristi ord.  Med stor kon-

sekvens fulgte det radikalpietistiske brudd.  I den «kirekelige» pietisme ble det åpne 

brudd unngått med sideordnede virksomheter i kirkehus og bedehus, anført av prest 

og emissær.  Forholdets karakter varierte fra myndig uavhengighet til nært samarbeid 

mellom lekfolk og prest.   

Forholdet endret seg i vårt land med den kirkeorganiserte virksomhet i en råds- og mø-

testruktur «til topps», først med demokratisk valgte menighetsråd i hvert sogn (1920).  

Med stor konsekvens fulgte det parlamentariske kirkedemokrati begrunnet i det abs-

trakt-funksjonelle embete og med det organiserte tjenestefellesskap som rammeverk.  

Kirkefellesskapet ble prisgitt den politiske kamp om interessekontroll, og forpliktet på 

flertallsmakt nedfelt i kirkemøtevedtak.   

Også representanter for den liberale teologitradisjon foretrakk den unge Luther frem-

for den eldre.  Også liberalerne opererte med forestillingen om å være underveis mot 

den fullendte reformasjon, men da ved hjelp av tilpasninger til modernitetens samfunn 

med den moralitet som dets yndlingsidèer krever.  Men hemmet av «det gamle synet», 

var man alltid på etterskudd.   

I likhet med pietismen, er også den liberale betraktningsmåte prosessuell, og med tre 

karakteristika kjent fra moderne økumenisme, evangelikal protestantisme og refor-

merte tradisjoner siden 1500-tallet (Zwingli, Calvin og Bucer):  

(1) Inderlighet – med vekt på opplevelsesmystikk. 

(2) Individualisme – med vekt på debatt og meningsutvekslinger.  

(3) Reduksjonisme (el minimalisme) – med vekt på tilstrekkelig enighet.   



KSv/Hjelperen, side 50 

Pietisme og liberalisme representerer kirkesosiale motkrefter til apostolatets kirke i 

den skriftbundne tradisjon fra begynnelsen.  Motstandens identitet og begrunnelse 

finner støtte i kulturideologiske vilkår i nåtid, og må følgelig avvise konfesjonell luther-

dom med dens identitet og begrunnelse i fortid.  Avvisningen rammer den kompetan-

se, autoritet og gyldighet som apostelordets lære har fra Skriftens Herre og kirkens Læ-

rer, Jesus Kristus.   

To utfordringer til det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap  

Lære og liturgi henger sammen.  Kirkens bekjennelse krever «vår hellige tro» bekjent i 

sakssvarende ordninger, til vern om Guds barns nåderett hos den treène Gud.  La meg 

formulere den læremessige utfordring først i følgende punkter:  

 Å sammenholde Ordet og vannet i døptes liv.   

En kristen har ikke lagt dåpen bak seg for så å leve av Guds ord, men lever av Guds ord 

på dåpens grunn.  I tillit til Guds løfte, gitt i dåpen, skal troen øves i forsakelse og tro – i 

gjerninger som har Guds ord og befaling for seg.  Først når den onde menneskenatur 

er død og begravet, er livet i dåpen slutt.  Med Kristus som gave, virksom ved troen, 

gjenoppretter han det tapte gudsbilde og skaper med sin Ånd det nye menneske som 

skal leve evig for Gud.  Ved dåpen er vi kalt til å stille våre legemer til disposisjon for 

hans rettferdighet.  Dåpen er rettferdiggjørelsens sakrament hele veien i den kristnes 

liv.  Rom 6:3-11.  Gal 3:26f.  Tit 3:4-8. 

Et liturgisk uttrykk i høymessen: Presten: Dere er alle Guds barn ved troen på Kristus 
Jesus, for dere som er blitt døpt til Kristus, har kledd dere i Kristus.  Så la oss fremsi 
forsakelsen og bekjenne vår hellige tro. 

Menigheten: Jeg forsaker djevelen og alle hans gjerninger.  Jeg tror på Gud Fader, osv. 

 Å sammenholde Kristi ord og fremsatt brød og vin.   

Den oppstandne Kristus tjener oss med Ord og Sakrament i Nattverdens Liturgi.  Vi 

samles om Kristi Ord og Sakrament, trer fram for Faderen ved Sønnen i Den Hellige 

Ånd, påkaller og ber, takker og priser Gud for himmelske gaver i jordiske skikkelser, og 

med dem samfunn med ham og Guds kirke i himmelen og på jorden.   

Vi skiller ikke Kristi ord fra brød og vin, for i kraft av sin Guddoms person skaper han 

hva hans ord sier.  Med sitt ord tyder han underet han gjør, og med sitt ord befaler han 

sine venner hva de skal gjøre med gaven han lar rekke fram i brødets og vinens skikkel-

ser.   

Ikke noe sted i Nytestamentet knytter Den Hellige Ånd til det sakramentale under i 

Herrens Nattverd.  Ånden kaller og opplyser ved evangeliet, og derfor ber ham komme 

oss til hjelp, så vi tror Kristi ord over fremsatt brød og vin.  Det er vrang lære (heresi) å 

påkalle Den Hellige Ånd for å gjøre det sakramentale under (forvandlingsepiklese), og 

vrang lære når man lærer om den nattverdfeirende menighet, at den medvirker til det 

sakramentale under.   

Når døpte mennesker sammenholder hva Gud har sammenføyd til vår frelse, samler 

de seg om rettskafne prester i prekenembetets forvaltergjerning.  De akter dem som 

Kristi medarbeidere og forvaltere av ”Guds mysterier” (1 Kor 4:1).   

Så over til et par praktisk-kirkelige utfordringer: 

 Å gjenreise løse- og bindemaktens embete i nattverdberedelsen.   



KSv/Hjelperen, side 51 

Blant dem som hører evangeliets gave proklamert for alle, fins dem som tør anvende 

Kristi fortjeneste på seg selv, hva grunnen enn måtte være.  For deres skyld må det 

være ordnet adgang til privat skrifte, hvor syndenes forlatelse blir tilsagt den enkelte.   

 Å gjenreise kirkeskoler i samarbeid med dåpsforeldre om hensikten med 

dåpen. 

Dåpens nytte forutsetter samarbeid mellom lekfolk og prest om undervisning i kirkens 

tro og dens begrunnelse, og om Kristi befalinger som vi må holde for å tjene ham i 

hans kirke.   

Prekenembetet oppfyller dåpens nytte når døpte blir utsendt fra messen med Kristus 

til gave (troens rettferdighet), enhver til sitt kall og i den daglige gjerning.  Der skal 

troen øves med Kristus til eksempel i gjerninger som har Guds ord og befaling for seg.   

 

 

12.   ER KIRKENS TRO TROVERDIG?  

Mange har forsøkt å gjøre kirkens tro troverdig.  Det er å legge lista for høyt.  Det står 

ikke i menneskers makt å gjøre kirkens tro troverdig.  Det har åpenbaringsordets Gud 

gjort, og det på tre måter: (1) Med de undergjerninger som Jesus gjorde, (2) med Det 

gamle testamentes vitnesbyrd og (3) med Jesu oppstandelse fra de døde.   

Joh 5:36 – De gjerninger jeg gjør, vitner om at Faderen har sendt meg.  Apg 10:43 – Om 
ham vitner alle profetene.  Rom 1:2-5 – Dette evangelium har Gud på forhånd gitt løfte om 
gjennom sine profeter i hellige skrifter, evangeliet om hans Sønn, Jesus Kristus, vår Herre, 
som menneske kommet av Davids ætt, ved hellighets Ånd innsatt som Guds mektige Sønn da 
han stod opp fra de døde. 

1 Kor 15:1-3.  Rom 3:28. Se 4:25 hvor grunntekstens dià krever oversettelsen “på grunn av” i 
begge ledd.  Jf 5:18f, Apg 6:34, Gal 1:23, osv.   

Med Guds forsoningsverk ”for oss” er vår medvirkning til forsoningens goder uteluk-

ket.  Med Kristi lidende lydighet er vår gjerning utelukket fra frelsens årsak.  Den kors-

festede og oppstandne Kristus er Guds rettferdighet før vi kommer til tro på ham.  

Denne himmelske lære er gitt videre til kirken i og med apostelordets lære fra den 

korsfestede og oppstandne Kristus (1 Kor 15:3-11, jf 14:36-38). 

Rom 5:18f – Altså, likesom én manns fall ble til fordømmelse for alle mennesker, så fører én 
manns rettferdige gjerning til frifinnelse og liv for alle.  Likesom de mange ble syndere på 
grunn av det ene menneskes ulydighet, skal nå de mange stå som rettferdige på grunn av den 
enes lydighet.  4:16 – Derfor fikk (Abraham) løftet fordi han trodde, så alt skulle være av nåde.   

Vi som ble døpt til Kristus Jesus, ble døpt til hans død.  Guds fullbrakte forsoningsverk 

blir gitt den enkelte til del i dåpen for at vi skal leve det nye livet med ham som Gud 

Faderen reiste opp fra de døde.  Døpt til hans død, har ikke synden noen rett over oss.  

Derfor skal vi regne oss som døde  for synden, men som levende for Gud i Kristus Je-

sus.  Med vår forsakelse og tro gjør vi ikke troen troverdig, men stadfester og bekjen-

ner Guds troverdighet i livets vitnesbyrd.  Rom 6:3-13.  

2 Tim 1:12 – jeg vet hvem jeg tror på.   

Guds troverdighet medbestemmer den bibelske språkbruk  om troens unike innhold og 

begrunnelse. 



KSv/Hjelperen, side 52 

Antitetisk språkbruk 

I Bibelen er ord som «rettferdighet» ofte brukt i ordsammenstillinger med motsatt 

innhold (antitetisk).  Denne ordbruk markerer det usammenlignbare og enestående 

ved Guds gaverettferdighet.   

Eksempler: Ord 17:15 – Både å frikjenne en skyldig og å dømme en rettferdig er en stygge-
dom for Herren.  (5 Mos 25:1, 1 Kong 8:32, Jes 50:80 osv.)   

Mt 12:37 – Ja, etter Dine ord skal du kjennes rettferdig, og etter Dine ord skal du dømmes 
skyldig.  (Jf Rom 5:16 og 8:33f, Åp 22:11 osv.)  Fil 3:8f – Ja, jeg regner alt som tap, fordi det å 
kjenne Kristus Jesus, min Herre, er så mye mer verd.  For hans skyld har jeg tapt alt, og jeg 
ser det som skrap for at jeg kan vinne Kristus og være i ham.  Her har jeg ikke min egen rett-
ferdighet, den loven gir, men den rettferdighet jeg får ved tro på Kristus, som er fra Gud og 
bygger på tro. 

Forholdet kjennskap og kunnskap 

Jesu skarpe utfall mot fariséernes lære rammet også den unge Saulus.  Skriftens ord 

om den kommende Messias i en tjeners skikkelse var anstøtelig også for ham, inntil 

møtet med den Oppstandne utenfor Damaskus.  Denne kjennskap ble snart utdypet 

med kunnskapen, gitt med Moses og Profetene, og oppfylt i en bevitnet Jesus-historie, 

slik Skriftene har sagt.   

Jer 31:34f – Da skal ingen lenger lære sin neste og sin bror og si: “Kjenn Herren!”  De skal al-
le kjenne meg, både små og store, sier Herren.  For jeg vil tilgi deres misgjerning og ikke 
komme i hu deres synd. 

Denne kjennskap ligner vennskap.  Vi lærer hverandre å kjenne gjennom det vi sier og 

gjør.  Kunnskap gir grobunn for vennskap.   

Joh 15:14f – Dere er mine venner hvis dere gjør det jeg befaler dere.  Jeg kaller dere ikke 
lenger tjenere, for tjeneren vet ikke hva hans herre gjør.  Jeg kaller dere venner, for jeg har 
sagt dere alt jeg har hørt av min Far.  Joh 17:3 – Dette er det evige liv, at de kjenner den 
eneste sanne Gud ved den han utsendte, Jesus Kristus.   

Også Guds motstander vet den Jesus-historie vi bekjenner med Den apostoliske tros-

bekjennelse, men meningen skyr han som pesten:   

“Jeg tror at Jesus Kristus, som er sann Gud, født av Faderen fra evighet og tillike 
sant menneske født av jomfru Maria.  Han er min Herre, som har gjenløst meg, 
fortapte og fordømte menneske, kjøpt meg og fridd meg fra alle synder, fra dødens 
og djevelens makt, ikke med gull eller sølv, men med sitt hellige, dyre blod og sin 
skyldfrie lidelse og død, for at jeg skal være hans egen og leve under ham” osv. 

Kristentroen er ingen forestilling om «noe» eller «noen».  Troens rettferdighet er ham 

jeg tror på – Jesus Kristus.   

Jes 45:24f – Om meg skal de si: “Bare hos Herren er frelse og kraft.”  /…/ Ved Herren skal 
hele Israels ætt få rettferd og juble av glede.  (Jf Jes 53:11.)  Fil 3:9 – Her har jeg ikke min 
egen rettferdighet, den som loven gir, men den rettferdighet jeg får ved tro på Kristus, rettfer-
digheten fra Gud ved troen (e Sv Kyrkobibel).  Rom 1:16, 4:24.  2 Kor 5:21, 1 Kor 1:30.   

Denne tro utelukker menneskets medvirkning eller fortjeneste i frelsen.  Skal man 

nevne det som skiller kristentroen fra alle lovreligioner og livssyn, er det nok å nevne 

dette: Menneskene blir ikke frelst ved lovgjerninger, men ved tro på Jesu, Guds Sønns 

død for verdens synder.   



KSv/Hjelperen, side 53 

Mt 20:28f – Menneskesønnen (er ikke) kommet for å la seg tjene, men for selv å tjene og gi 
sitt liv som løsepenge for mange.  Rom 3:28 – et menneske blir erklært rettferdig ved tro uten 
lovgjerninger.  4:5.  Gal 2:16b – ikke noe menneske blir rettferdig for Gud ved lovgjerninger.  
Ef 2:8f.  Rom 10:4, 11:6, 22, 35.  

Eksemplet Abraham: Han er de troendes far uavhengig av omskjærelsen, så rettferdigheten 
kan bli dem tilregnet ved tro, Rom 4:11b.  Jf Jes 53:11.   

Evangeliet åpenbarer Guds rettferdighet uten lovgjerninger.  Men bekjenner vi ham 

med forbehold om et hellig liv og levnet, er vi ikke troverdige.  Da gjør vi oss gudsfore-

stillinger på selvforløsningens vei, og tillegger Gud egenskaper som han ikke har - løgn-

aktig, troløs, lunefull, upålitelig, uforutsigbar, svikefullhet, osv.   

Rom 3:18 – Synden hvisker sine ord til den gudløse, dypt i hans hjerte.  Frykt for Gud vet han 
ikke av (= Sal 36:2).  Rom 10:2-4, Gal 2:16, Fil 3:6ff.        

Livets rettferdighet – tro i handling 

Du er frikjent, meddeler evangeliet; og du er utsendt for å tjene Gud i gjerninger som 

har Guds ord og befaling for seg.  Guds frie barn har Kristus til gave og setter all sin lit 

til ham som er virksom i de troendes liv og skaper det nye menneske som skal leve evig 

for Gud.  Han forbedrer ikke, men døder den onde menneskenatur, og oppreist fra dø-

den i våre synder, skaper han ny vilje, lyst og kraft til å leve det liv vi er skapt til å leve.  

Derfor hører troens lydighet med blant forsoningens goder.   

3 Mos 18:5 – Dere skal holde mine forskrifter og lover.  Det menneske som retter seg etter 
dem, skal leve ved dem.  Jeg er Herren.  Fil 2:13 – Det er nemlig Gud som virker i dere både 
å ville og å virke, slik det behager ham.  Gal 3:6, 12 – Om Abraham heter det at han trodde 
Gud og det ble regnet til rettferdighet.  /…/ når det står skrevet: Den rettferdige skal leve ved 
tro, er det klart at ingen blir rettferdig for Gud ved loven.  (Jf 1 Mos 3:17-19)  Rom 3:21-25, 28, 
4:3, 5:6, 9, 11, 22.   

Når apostelen underviser om det nye livet med Kristus som eksempel, da oppmuntrer 

han med Kristi fornyende gjerning lagt foran oss i De ti bud.  Og fremst blant de gjer-

ninger vi skylder Gud, er den barnlige tro som Gud virker ved evangeliet.  Den som læ-

rer Gud å kjenne i Kristus Jesus, frykter og elsker Gud over alle ting og setter all sin lit 

til ham. 

Rom 12:2 – la dere ikke lenger prege av den nåværende verden, men la dere forvandle ved 
at sinnet fornyes, så dere kan dømme om hva som er Guds vilje: det gode, det som er til hans 
behag, det fullkomne.  Joh 6:29, 15:5.  Heb 13:20f.   

Også da – når vi øver troen i gode gjerninger, er Kristus troens rettferdighet, og synde-

nes forlatelse vår støttestav hele veien.  Da trives troen sammen med gjerningen, og 

samarbeider med Gud i påkallelse og bønn.  Da bevitner vi frifinnelsens årsak med li-

vets rettferdighet til Guds ære fra dag til dag.  I denne sammenheng støter vi på ut-

trykket ”å være rettferdig” eller “rettskaffen”.   

Lk 2:25 – I Jerusalem bodde det den gang en mann som hette Simeon, han var rettskaffen og 
gudfryktig og ventet på tiden som skulle komme med trøst for Israel.  Jf Job 13:18, 34:5.  Mt 
13:17, Fil 1:1f.   

Eksempler: Den hederlige og rettskafne Job, som Gud førte gjennom mange 
prøvelser under Jobs stadige innsigelser.  Jf Job 9:20 (15), 10:15, 33:9.  Til sist måtte 
Job erkjenne at han hadde tilslørt Guds plan med uforstandige ord, Job 42:3.   

Josef, jomfru Marias trolovede, ville skilles fra Maria for ikke å føre skam over henne 
(Mt 1:19).   



KSv/Hjelperen, side 54 

Guds kjære barn er ham kjær fordi Gud er den han er og vist verden sitt innerste vesen 

i selvhengivende kjærlighet, stilt fram for verden i Kristus Jesus og ham korsfestet.  Vår 

barnerett hos Gud, gitt av nåde og til en ufattelig pris, stadfester vi ved å praktisere 

dåpen i forsakelse og tro til Guds ære.  Den onde menneskenatur stritter imot, men 

oppmuntret av den trøst som evangeliet gir, går Guds barn til sin gjerning, enhver i sitt 

kall.  Ved troen på Guds lidende lydighet «for oss», er de rettferdige for Gud, og derfor 

lever de rettskaffent for Gud og mennesker.   

Sal 32:11 – Bryt ut i jubel, dere rettferdige!  Alle oppriktige, rop av fryd!  (f Sal 33:1, 97:11, 
140:14.  Esek 18:5, 9)   

Guds tro eller selvgjort tro? 

Blant tilhørerne finnes også de som forsvarer seg med et ærbart liv, og forbedrer seg 

så godt de kan med “et Fadervår i pakt”.   

“Jeg er ingen kristen”, sa tenåringen.  “Hva har du gjort, da?”  Spørsmålet rørte ved 

den onde lyst i tanker, ord og gjerninger, og åpnet for Guds løsning i en bevitnet Jesus-

historie og tilsagt den enkelte i det private skriftemål.  Med evnen til å føle skyld og 

skam i behold, er det hverdagssynder som røver troens frimodighet.  I skriftemålet blir 

syndsforlatelsen uten forbehold tilsagt den enkelte på Kristi vegne.  Det er hovedsa-

ken.  Da er det nok med en skriftebønn som gir anledning til å nevne en synd eller to, 

for Gud vet vår nød bedre enn vi noen sinne kjenner oss selv.  Da skal skriftefaren bru-

ke Kristi fullmakt og meddele i Kristi sted: “Jeg forlater deg dine synder, i Faderens 

osv.”  Joh 20:23.  Slik bekrefter Gud sin nådepakt i dåpen og gir troens frimodighet i et 

legende fellesskap. 

Ingen blir bevart i Guds tro uten troens gode strid (1 Tim 1:18, 2 Tim 4:7).  En flukt vei 

heter å ta seg sammen og satse på selvforbedring med Guds hjelp.  Det er å under-

kjenne frelsen, gitt i vår dåp.  I troens gode strid anvender vi Guds løftepakt i dåpen og 

tror syndenes forlatelse med bønn til Gud: Herre, hjelp!  Herre, forbarme deg!  Kam-

pen står mellom herlighetsteologi og korsteologi.  Den ene vandrer i beskuelse, andre i 

tillit til Guds ord og løfte.   

Den som vil sikrer visshet om frelse med følelser og rørelser, må leve et liv på opple-

velsesjakt og bli skuffet gang på gang.  Herlighetsteologi lar mennesker før eller siden 

gå skuffet bort, skuffet over andre og skuffet over seg selv som ikke maktet rollen som 

gladkristen, aktiv kristen, osv.   

Jesus sier om dem som lærer menneskene en selvbestemt tro, at de “stenger himmel-

riket for menneskene”, Mt 23:13.  De røver forsoningens goder.  Med hensyn til «de 

minste små» som tror på ham, er det ingen forskjell mellom småbarn, idioter og voks-

ne (Mt 18:9, 25:40).  Og er de svake, gått fra forstanden eller ligger i koma, så går Den 

Hellige Ånd i forbønn for dem med uutsigelige sukk i hjertets dyp (Rom 8:26f).   



KSv/Hjelperen, side 55 

Gal 5:4f – Dere som vil bli rettferdige for Gud ved loven, er skilt fra Kristus, dere er falt ut av 
nåden, men vi holder oss til troen, og ser ved Ånden fram mot den rettferdighet som er vårt 
håp.  Sal 73:24-26 – Men jeg blir alltid hos deg, du har grepet min høyre hånd.  Du leder meg 
med ditt råd, og siden tar du meg opp i herlighet.  Hvem har jeg ellers i himmelen?  Når jeg 
bare har deg, ønsker jeg ikke noe på jorden.  Om kropp og sjel forgår, er Gud for evig min 
klippe og min del.  (Asafs tro var Lasarus’ tro, Lk 16:22, 31.) 

Jesus er hva navnet sier: Guds frelse.  Han er den ”fremmede” rettferdighet, også når 

han virker det nye livet ”i oss”.  Han er hele veien troens rettferdighet ”for oss” –  ing-

en unntatt.   

Så er den tilregnede rettferdighet medisinen mot herlighetsteologi.  Medisinen heter 

«syndenes forlatelse», forkynt og tilsagt for Guds godhets skyld, stilt fram for verden i 

Kristus Jesus og ham korsfestet (1 Kor 2:2).  Gud befaler og nøder oss til å stole på 

Guds universelle nåde i Kristi død, gitt den enkelte til del i dåpen til hans død.  Da er 

lovens byrde lett, for den har Kristus båret og oppfylt i alle deler og i alles sted.  Ved 

troen begynner vi den evige sabbatshvile i ham.   

Mt 11:28-30 – Kom til meg, alle dere som strever og bærer tunge byrder, så vil jeg gi dere hvi-
le.  Ta mitt åk på dere og lær av meg, for jeg er tålsom og ydmyk av hjertet, og dere skal finne 
hvile for deres sjeler.  For mitt åk er godt, og min byrde lett.  1 Joh 3:23 – Vi skal tro på hans 
Sønn /…/ og elske hverandre, slik som han       bød oss.  (Rom 1:5, Apg 6:7 osv)   

Eksempler: Om forhold tro og kjærlighet, se Rom 4:2f og Lk 1:74f.  – Om forholdet 
troens rettferdighet og skinnhellighet, se Lk 16:15 og Rom 3:20.  Fil 3:8f/1 Kor 4:3f 
og Joh 12:43. 

Troen er i seg selv et mørke, men har i Guds ord lys på sin vei.  Troen ser i Den Hellige 

Skrift Ordet som ble mennesket i Jesu tjenerskikkelse, og ser en forsonet Gud i “Jesus 

Kristus og ham korsfestet” (1 Kor 2:2, jf Jes 53:5, 11).  Troen bekjenner hva evangeliet 

åpenbarer, at «han er Min Herre» og ingen Gud foruten ham, den eneste sanne Gud 

Fader, Sønn og Hellige Ånd, nå og alltid og i all evighet.  Troen istemmer Guds vitnes-

byrd og har Guds tro. 

Guds tilgivende nåde for Kristi skyld er den samme for alle Guds barn.  Frikjent på 

grunn av Guds Sønns lidende lydighet – ikke av noen annen grunn, er han troens rett-

ferdighet den nådehimmel som skjuler de feil og mangler som enda hefter ved Guds 

barn.  Deres navn er skrevet i Livets Bok, og derfor kommer de ikke for dommen (Mt 

25:34, jf Fil 4:3, Åp 3:5, 13:8, 20:12).   

Guds vitnesbyrd i en bevitnet Jesus-historie, slik Skriften har sagt, gjør kirkens tro tro-

verdig.  Døpt til Jesu Kristi, er Guds frelsesverk for alle gitt den enkelte i dåpen med løf-

tet om salighet for hver den som tror (Mk 16:16a).   

2 Tim 2:11-13 – Dette er et troverdig ord: For døde vi med ham, skal vi også leve med ham.  
Holder vi ut, skal vi også herske med ham.  Fornekter vi, skal han fornekte oss.  Er vi troløse, 
så er han trofast, for han kan ikke fornekte seg selv.  Jf Rom 6:4-8.  Åp 1:4f – Nåde være med 
dere og fred /…/ fra Jesus Kristus, det troverdige vitne... 

 

 



KSv/Hjelperen, side 56 

13.   DEN FRAFALNES OMVENDELSE   

Allerede kristenforfølgelsene i Romerriket reiste spørsmålet: Er det mulig for den fra-

falne å vende tilbake til dåpens nåde, selv om vedkommende angrer og tror Guds tilgi-

velse for Kristi skyld?  Pietismens vekkelsesforkynnelse reiste spørsmålet på nytt med 

psykologiserende frelsesskjema og menneskets levetid inndelt i perioder.   

Periodisme 

Især det vakte stadium var begrenset til «nådetiden» og betraktet som en prosess, lik 

et fremadskridende svangerskap i sorg over synden, inntil gjenfødelsens veer var synli-

ge og hørbare.  Følgelig måtte man ikke være for snar med syndsforlatelsen, eller er-

klære den vakte for et gjenfødt Guds barn for tidlig.  Regel: Snar til å binde, sen til å 

løse!   

Uteble «gjenfødelsen» (el troens gjennombrudd), var nådetiden slutt.  Slik kunne man 

betrakte en bygd eller by når vekkelsestiden var over og «lysestaken» flyttet til et an-

net sted, eller hadde vandringsmannen Jesus ristet støvet av sine føtter og dradd sin 

vei.  Var alt håp ute?  Var omvendelsen enda mulig?   

Hvor mennesker feller dommer om nådetidens slutt, begrenser de Guds løfter og Ån-

dens gjerning med evangeliet.  Dette strider mot Jesu befaling om å forkynne i Jesu 

navn omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk (Mt 11:28, Mk 1:15, Lk 24:46f).  

Ved evangeliet trøster og oppmuntrer Gud til tro: Din gjenløser lever og hans evige 

rettferdighet er din!  (Joh 3:16, jf 20:23)  Hvor Guds kirkes rene kjennetegn er for hån-

den, der er det nådetid.  Derfor må vi be til Ordets Herre at hans rene evangelium ikke 

må bli tatt ifra oss som fortjent.   

Det nyevangeliske alternativ 

Den ”nyevangeliske” forkynnelse forkortet frelsesskjemaet til omvendelsesopplevelsen 

der og da.  Fremdeles trer forkynnere i Åndens sted og deler ut frelsen etter bestemte 

kriterier, for så å erklære vedkommende for kristen – med forbehold.   

Det kan være forkynneren fremstiller Kristi lydighet i alles sted (1 Joh 2:2), at han pro-

klamerer Guds forsoning med verden i Kristus, og forkynner Kristi oppstandelse, rett-

ferdiggjort i alles sted (Åp 5:9, 12, Jes 53, Rom 4:25), men til et visst punkt.  Talen slut-

ter med med forbehold om en lovgjerning eller frelsesprosedyre, bestemt av mennes-

ker.  Guds nåde forkynt med forbehold, binder mennesker til opplevelsesjakt, valgbe-

slutninger og menneskepåfunn.  Denne binding forfalsker evangeliet (Gal 5:4f).   

Om man i denne sammenheng bruker dåpen, er også den en lydighetshandling som 

bekrefter omvendelsesopplevelsen og den selvvalgte tro, om enn med Guds hjelp.  

Skiller man Ordet fra vannet i dåpen, må man redusere vanndåpen til en handling som 

bekrefter den omvendelse eller det standpunkt man har tatt allerede.  Med stor kon-

sekvens blir dåpen uten betydning i døptes dagligliv.   

Evangeliets budbærere bedriver ikke sjelegraving.  De presenterer heller ingen prose-

dyre som gir til kjenne valg og overgivelse med håndsopprekning, kneling og bønn.  De 

setter ingen betingelser, for Guds oppreisning fra døden i våre synder kjenner ingen 

annen grense enn vantroen. 



KSv/Hjelperen, side 57 

En evangelisk-luthersk prest eller predikant kunngjør Guds fullbrakte forsoning med 

verden, og meddeler syndenes forlatelse på grunn av Jesu Kristi, Guds Sønns lidende 

lydighet.  Han oppmuntrer tilhørerne til å la seg forlike med Gud og leve forlikt med 

ham og sin neste, og med Kristus til gave leve med ham til eksempel i gjerninger som 

har Guds ord og befaling for seg.   

En rettskaffen prest tilbyr ingen redningsplanke istedenfor dåpen, men gir ekte saker.  

Han forkynner frelsen gitt den enkelte i dåpen med løfte om salighet for hver den som 

tror, for troen kjenner ingen annen kvalifikasjon enn Jesu Kristi lidende lydighet i alles 

sted.  Og de som uten forbehold tror Kristi ord om alterets sakrament og istemmer kir-

kens tro, innbyr han til Herrens Nattverd, for med sine gaver styrker Kristus de troende 

og bevarer dem i samfunn med Guds kirke i himmelen og på jorden.  Og ved å gjøre 

som han befaler, kommer vi hans lidelse og død i hu med takksigelser for Faderen og i 

Den Hellige Ånd.  - Men de som ikke tør anvende Kristi fortjeneste på seg selv, innbyr 

han til privat skriftemål for at Guds skal stadfeste for den enkelte den barnerett han 

har gitt i dåpen.  Andre innbys til undervisning med Bibel og katekisme til hjelp.   

En evangelisk-luthersk prest utfører prekenembetets gjerning i tillit til Herren Jesus.  

Han kaster garnet ut til fangst, i tillit til Gud Den Hellige Ånd, at han kaller og opplyser 

med evangeliet, når og hvor han vil, i dem som hører Guds ord.  Da skjer det at noen 

begynner å anvende Kristi fortjeneste på seg selv, og oppdager i ettertid at de tror.  

Slik er troens gnist.   

Joh 15:22 – Var jeg ikke kommet, og hadde jeg ikke talt til dem, da hadde de vært uten skyld.  
Men nå har de ingen unnskyldning for sin synd.  16:9 – Synden er at de ikke tror på meg.   

Heb 12:22-25 – Dere er kommet til fjellet Sion, til den levende Guds by, det himmelske Jeru-
salem, til ti tusener av engler, til en høytidssamling, til menigheten av de førstefødte som er 
oppskrevet i himmelen.  Dere er kommet til en dommer som er alles Gud, til åndene av de 
rettferdige som har nådd fullendelsen, til Jesus, mellommannen for en ny pakt, og til det rens-
ende blod som taler sterkere enn Abels blod.  Se til at dere ikke avviser ham som taler!  De 
som avviste ham som talte sitt ord her på jorden, slapp ikke unna.  Enda mindre skal vi gjøre 
det dersom vi vender oss bort fra ham som taler fra himmelen. 

Eksempel: Jesu dom over fariséerne, Lk 19:39ff og Mt 23.   

 

 

14.   RETTFERDIGGJØRELSE OG FORSONING I   
BIBELSK ORDBRUK 

Vår posisjon til den Oppstandnes undervisning er den samme som for øyenvitnene, da 

de lyttet til ham (Lk 24).  I likhet med dem, må også kristne i ettertid se Jesus-historien 

i oppstandelsesperspektivet, og føre skriftbevis på apostolisk vis, lært av den Opp-

standne.  Men forskjellen er åpenbar. 

De var kronvitner i et umiddelbart og direkte forhold til den oppstandne Jesus.  Vårt 

forhold er middelbart og indirekte.  Vi er henvist til apostelordets lære fra ham (Lk 

10:16), gitt videre til kirken og formidlet med ord og termer bestemt av nåderetten i 

Guds rike.  Skal vi fatte den rettferdighet som evangeliet åpenbarer, må vi følge deres 

eksempel som mottok den Oppstandnes undervisning: Lytte, lese og arbeide med or-

dene under hans veiledning, gitt videre til kirken i og med apostelordets lære.  Denne 



KSv/Hjelperen, side 58 

innsikt i traderingsperspektivet er av grunnleggende betydning for kristne uansett tid 

og sted.   

Variasjonen i det bibelske rettsspråk  

Den synonyme ordbruk:  

Den synonyme ordbruk synes glemt når man forkynner evangeliet om synderens rett-

ferdiggjørelse for Kristi skyld, men uten begrunnelsen i Kristi lidende lydighet.  Den 

rettferdighet som evangeliet åpenbarer, er Kristi rettferdiggjørelse etter sin mennes-

kenatur.  Født under loven, var han i sin lidende lydighet lovens oppfyller og Guds re-

ne, uskyldige Lam (Mt 5:17) og verdens syndebærer (20:28, Joh 1:29).  Kristi rettferdig-

gjørelse og Guds forsoning med verden i ham handler om samme sak – Guds fullbrakte 

frelsesverk.   

Dette forhold møter oss når vi leser «rettferdiggjørelse» og «forsoning» brukt om 

samme hendelse: Guds Sønns lidende lydighet, lydig til døden i Jesu tjenerskikkelse.  

Samme hendelse blir belyst med ulike innfallsvinkler.  Ordet forsoning plasserer oss i 

templet, rettferdiggjørelse i rettssalen.   

Gjennom hele Bibelen er ordet «rettferdiggjørelse» ofte brukt i rettslig (forensisk) me-

ning, og ofte i motsetning til fordømmelse (5 Mos 25:1, Rom 5:18).  Samme ordbruk 

omfatter Guds forsoning med verden i Kristi død:  

Eksempler: 

1 Joh 2:2 – (Kristus Jesus) er forsoningen (= rettferdiggjørelsen) for våre synder, ja, ikke bare 
for våre, men for hele verdens.  

Rom 5:9f (1-11) – Da vi nå er blitt rettferdiggjort (= forsonet) i hans blod, skal vi desto mer bli 
frelst ved ham fra vreden.  Om vi blev forsonet (= rettferdiggjort) med Gud ved hans Sønns 
død, mens vi var fiender, skal vi desto mer - da vi er forsonet (= rettferdiggjort), bli frelst ved 
hans liv.  Jf 2 Kor 5:19, 21.  - Ordbruken om forsoning og rettferdiggjørelse uttrykker samme 
sak,  

Rom 4: 3, 5.  Apostelen Paulus siterer ordene om Abraham som trodde Herren, og 
(Gud) «regnet ham det til rettferdighet, 1 Mos 15:6 (NO 1930).  Paulus anvender 
Abrahams tro på «den som ikke har gjerninger, men som tror på ham som erklærer den 
ugudelige rettferdig» Å tilregne rettferdighet og å erklære rettferdig er samme sak.   

Som skriftbevis anfører Paulus sitatet fra Salme 37:1f (NO 1930) – Salige er de hvis 
overtredelser er forlatt, og hvis synd er skjult, salig er den mann som Herren ikke 
tilregner synd.  – Å forlate, skjule og ikke tilregne synd er synonyme ord om samme sak 
(Rom 4:7f).   

Apg 13:38f (NO 1930).  Under talen til synagoge-menigheten i Pisidia sa Paulus at han 
på Jesu Kristi vegne forkynte syndenes forlatelse for dem, «og fra alt det som dere ikke 
kunne rettferdiggjøres fra ved Mose lov, rettferdiggjøres i ham enhver som tror».  - Her 
betyr «å rettferdiggjøre» det samme som å forlate, tilgi, frikjenne eller ikke tilregne 
synd.   

Tit 3:4-7: Gud frelste oss i dåpen - ikke på grunn av gjerninger som vi hadde gjort i 
rettferdighet, men fordi Gud er barmhjertig.  «Slik skulle vi stå rettferdige for Gud ved 
hans nåde.»   

Apostlene kunne bruke også andre ord om samme sak: 

Da Paulus holdt avskjedstalen for prestene og biskopene i Efesus-menigheten, overga 
han dem «til Gud og hans nådeord» (Apg 20:32 NO 2001). 



KSv/Hjelperen, side 59 

Peter brukte gjerne verbet ”å frelse” synonymt med ”å rettferdiggjøre”, f eks Apg 4:12 
- Det er ikke frelse i noen annen osv (se 15:1, 11.  Jf Gal 2:16, Ef 2:5).   

Omskrivende ord og uttrykk 

De som oversatte «Moses, Profetene og Salmene» til gresk (Septuaginta), var så fortro-

lig med den hebraiske uttrykksmåte at de ofte foretrakk ordet ”miskunn” (el miskunn-

het) fremfor ”rettferdighet” (dikaiosynæ).   

Eksempler: 1 Mos 19:19, 20:13, 21:23, 32:10.  Men overført på Nytestamentet, vil 
denne fremgangsmåte passe dårlig i mange sammenhenger.   

Rettslig språkbruk   

Denne språkbruk om Guds frelsesverk belyser forholdet mellom frifinnelse og fornyel-

se, eller synderens rettferdiggjørelse og helliggjørelse.  Frifinnelsen på grunn av Kristi 

lidende lydighet – og den alene, begrunner barneretten hos Gud.  Denne frifinnelse av 

nåde, mottatt i tro, er fornyelsens vilkår.  Med Kristus som gave, er han virksom i den 

troendes liv og skaper det nye menneske som skal leve evig for Gud i rettferdighet, 

uskyldighet og salighet (jf forkl LK 2 troart).   

I denne sammenheng bruker grunnteksten et gjerningsord som betyr å «frifinne» den 

anklagede og erklære ham for «ikke skyldig» (dikaioun).  Denne frifinnelse kalles en 

«rettferdiggjørelsesdom» (dikaioma).  Evangeliet kunngjør frifinnelsen: Dine synder er 

forlatt.  Du er frikjent.  Kristus tok din sak og gikk i ditt sted.  Syndenes forlatelse blir 

kunngjort offentlig i prekenen, gitt den enkelte til del i dåpen til Jesu Kristi død, og 

stadfestet i privatskriftemålet for enhver som ber sin prest om å høre mitt skriftemål: 

Da har han Kristi fullmakt til å si på Kristi vegne: «Jeg forlater deg dine synder, i Fade-

rens osv.»  Årsaken er underfull: Den sanne Gud og mann har i sin lidende lydighet 

oppfylt Guds lov i alle deler og båret verdens synder.  Derfor er ikke syndenes forlatel-

se å få noe annet sted enn i Guds kirke på jorden. 

Rom 5:10, 16, 18f (Jes 53:11) – Da vi enda var Guds fiender, ble vi forsonet med ham ved 
hans Sønns død.  Når vi nå er forsonet, hvor mye mer skal vi ikke da bli frelst ved hans liv.  
Ja, ikke bare det, vi priser oss lykkelige i Gud, ved vår Herre Jesus Kristus, han som har gitt 
oss forsoningen.  /…/ For dommen over en mann førte til fordømmelse, men nådens gave før-
te til frifinnelse, enda det var mange som hadde falt.  /…/ Altså: Likesom fordømmelse kom 
over alle mennesker ved den enes synd, så kom også rettferdiggjørelse til liv over alle men-
nesker ved den enes rettferdiggjørelsesdom.  Likesom de mange kom til å stå som syndere 
på grunn av det ene menneske ulydighet, så skulle de mange stå som rettferdige på grunn av 
den enes lydighet.   

Guds vitnesbyrd om «den enes rettferdiggjørelsesdom» er Jesu oppstandelse fra de 

døde, rettferdiggjort i alles sted.  Guds vitnesbyrd blir stadfestet i den forsamlede me-

nighet, som holder alle den Oppstandnes befalinger.  Der er Herren Jesus, sann Gud og 

vår bror, virksom til stede ved sine medarbeidere, som trofast forvalter «Guds hemme-

ligheter» i prekenembetets gjerning (1 Kor 4:1f).   

Vi merker oss først at frifinnelsen – den tilregnede rettferdighet, blir tydeliggjort ved 

hjelp av motsetninger (antitetisk ordbruk).  Eksempler:  

 Guds velsignelse - motsatt av Guds forbannelse (Gal 3:9f, Apg 3:25).   

 Å bli Guds rettferdighet i Kristus - motsatt av å gjøre til synd (2 Kor 5:21).   

 Å løse synder - motsatt av å binde synder (Mt 16:19, 18:18, Joh 20:23).   



KSv/Hjelperen, side 60 

 Å frelse - motsatt av å fordømme.  Mt 12:37 – etter dine ord skal du kjennes rettferdig, 
og etter dine ord skal du dømmes skyldig.  (Rom 5:16 og 8:33f.)  Mk 16:16 – Den som 
tror og blir døpt, skal bli salig, men den som ikke tror, skal bli fordømt (jf Mt 1:21, 9:2, 
Rom 5:1, Apg 13:39).   

 Å frikjenne en skyldig og å dømme en rettferdig.  Ord 17:15, 5 Mos 25:1, 1 Kong 8:32, 
Jes 50:80.   

 I sin forsvarstale for kong Agrippa illustrerte Paulus syndenes forlatelse i motsetning til 
lenkene han bar (Apg 26:29, jf Jesus-ordet, v 18).   

 Eksempler på rettslig (forensisk) språkbruk: 

 Josefs bror Juda fant det nytteløst å erklære seg selv uskyldig for Gud (1 Mos 44:16).  – 

 Dommerne skal frikjenne den som har rett, og dømme den som er skyldig (5 Mos 25:1).   

 Absaloms svik: Når noen kom til kong David for å få dom i en sak, pleide Absalom å si, 2 
Sam 15:4 - Bare de ville sette meg til dommer i landet!  Da kunne alle som hadde en 
trette eller sak, komme til meg, og jeg skulle hjelpe dem til å få sin rett. – Men dette 
krav på uinnskrenket myndighet var i strid med Guds lov, 2 Mos 23:7f, 5 Mos 16:19, 
27:25.   

 Asafs bønn: Hjelp fattige og farløse til å få sin rett, frikjenn de arme og trengende (Sal 
82:3).   

 Da templet ble vigslet, ba kong Salomo blant annet, 1 Kong 8:31 - Frikjenn den rettfer-
dige og la ham få igjen for sin rettferd.   

 Om Herrens rettferdige Tjener, Jes 53:11 – Min rettferdige Tjener skal gjøre de mange 
rettferdige når de kjenner ham, for han har båret deres synder.  (Dette bibelsted er kalt 
«Bibelens krystalliseringspunkt».  Det handler om «det salige bytte». 

Adams falne ætt lever i trelldom under Guds fiendemakters okkupasjon, fordømt og 

fortapt under synd og død og satans velde.  Men en rettergang har funnet sted med en 

lykkelig utgang.  Gud hørte «den elendiges» bønn i Jesu, Guds Sønns munn, Sal 35:23 – 

før min sak! (43:1, 119:154).  Alle elendiges elendighet var lagt på Guds rettferdige 

Tjener i den dypeste elendighet.   

En underlig rettergang.  Gud førte sak mot oss, men med sin enbårne Sønn som vår 

stedfortreder.  Den Hellige og Rettferdige led i sin menneskenatur syndens nød, Sal 

22:2 - Min Gud, min Gud, hvorfor har du forlatt meg?  Her merker vi oss Jesu perspek-

tiv i samme salme, som ofte blir oversett når man kommenterer disse Jesu ord på kor-

set.  

Sal 22:30ff – Jeg vil leve for Herren, min ætt skal tjene ham, og vitne om ham for kommende 
slekter.  /…/ at han grep inn til frelse.   

Ordene ser forsoningsverket i lys av Jesu oppstandelse fra de døde.  På pinsedagen tal-

te apostelen i samme tilbakeskuende perspektiv på Jesu død: Vi har med våre synder 

korsfestet «herlighetens Herre», men Gud hørte Den elendiges rop, reiste ham opp fra 

de døde og gjorde ham til Herre og Messias (Apg 2:32-34).   

Fra ham har Guds folk i den nye pakt mottatt løse- og bindemaktens embete.  Lydig 

mot Jesu befaling apostlenes etterfølgere i Jesu navn omvendelse og syndenes for alle 

folk (Lk 24:47).  Frifinnelsen har funnet sted i «Guds blod» (Apg 20:28), og Gud vil ha 

sitt verk trodd i verden.   



KSv/Hjelperen, side 61 

1 Tim 4:16 – Gi akt på deg selv og din gjerning som lærer.  Fortsett med dette!  For når du 
gjør det, skal du frelse både deg selv og dem som hører deg.  Jf Dan 12:1-3.  Mt 16:13ff, 
18:18.  Joh 20:23.  2 Kor 3 og 5:18-21.   

Ikke-tilregning og tilregning – tro i passiv mening 

Guds rettferdiggjørelsesdom har to sider – både ikke-tilregning og tilregning.  Synden 

blir for Kristi skyld ikke tilregnet.  Guds rettferdighet i Kristus blir av nåde tilregnet 

troen.   

Denne kunnskap om ikke-tilregning og tilregning forebygger to misforståelser – den 

ene at rettferdiggjørelsen ved tro er ”noe” vi skal forestille oss, den andre at troen er 

en lydighetshandling eller beslutning vi må ta for at frelsen skal bli oss til del.  Misfor-

ståelsene unngås med evangeliet om Guds Sønn rettferdiggjørelse i Jesu tjenerskikkel-

se:  

Guds Sønn ble gjort til synd etter sin menneskenatur.  I sin lidende lydighet bar han 

menneskenes synder og ble tilregnet menneskenes fortjente død på forbannelsens tre.  

Stedfortrederen oppfylte Guds hellige lov i alle deler og i alles sted.  Derfor oppstod 

han rettferdiggjort på grunn av vår rettferdiggjørelse (Rom 4:25, jf 5:12ff).  Verdens 

synder blir ikke lenger tilregnet Den Hellige og Rettferdige.  Tvert om: Den Hellige og 

Rettferdige lever og råder ved Faderens høyre for å bli tilregnet hver den som tror og 

står uten ros for Gud.  (Mt 5:3, Lk 18:14, 19:9 osv.) 

Eksempler: Rom 4:2 jf Lk 1:75.  Rom 3:20 jf Lk 16:15.  Fil 3:8f jf  Joh 12:43.  

Hva Gud har gjort i Sønnens exodus fra fornedrelse til opphøyelse, vil han gjøre med 

menneskene.  Derfor gir han den fullbrakte frelse den enkelte til del i dåpen til Jesu 

Kristi død – både ikke-tilregning og tilregning.   

Ikke-tilregning: Frelsens gave består i syndenes forlatelse.  Gud tilregner oss ikke syn-

dens lønn, for Guds Sønn har i Jesu skikkelse har tatt bort verdens synder og slettet 

verdens syndeskyld.  Heb 9:22 - Uten blodsutgytelse blir det ingen forlatelse (jf 2 Mos 

23:7).  Vår tro er ikke årsaken, men han som troen favner, det slaktede Guds Lam (Joh 

1:29, Åp 5).   

Tilregning: Ved evangeliet (i avgrenset mening) tilsier Gud oss og tilregner oss av sin 

hellighet og rettferdighet i Kristus Jesus.  Den som hører Kristi ord og kommer til tro, 

anvender hva Gud tilsier og er ved dåpen og troen kledd i Guds rettferdighet, gitt i då-

pen.  Altså består ikke troens rettferdighet i «noe» vi skal forestille oss, men i en virke-

lig rettferdighet, nemlig den hele Kristus – sann Gud og sant menneske, reist opp fra 

de døde på grunn av vår rettferdiggjørelse.   

Guds løfte oppmuntrer oss til å anvende Guds gave-rettferdighet i tillit til Gud som et-

ter sitt løfte vil være oss nådig for Kristi skyld.  Gud virker ved evangeliets løfter denne 

tillit til ham.  Troen arter seg da som passiv lydighet; den mottar og anvender Guds ga-

ve-rettferdighet – Kristus i sin lidende lydighet «for oss».    

Mt 11:28 – Kom til meg, alle dere som strever og bærer tunge byrder, og jeg vil gi dere hvile.  
Apg 16:31 osv.  

I forholdet ikke-tilregning og tilregning merker vi oss tre ting:  

 Gud har skaffet de undertrykte rett overfor undertrykkere.  



KSv/Hjelperen, side 62 

Sal 7:9-11 – Herre, du som dømmer folkene, hjelp meg til min rett, for jeg er rettskaffen og hel 
i min ferd.  Gjør ende på de gudløses ondskap, men la den rettferdige bli stående!  Du som 
prøver hjerter og nyrer, du er en rettferdig Gud.  Gud er mitt vernende skjold, han frelser de 
oppriktige av hjertet.  82:2-4, 103:6.   

 Nådepaktens Gud har oppfylt alle plikter og gitt alle den samme nåderett hos ham.   

Sal 143:2 – ingen som lever, er rettferdig for deg.  Ord 20:9 – Hvem kan si: «Jeg har holdt 
hjertet rent, nå er jeg renset for synd?»  51:2 – Vær meg nådig, Gud, i din trofasthet, slett ut 
min e overtredelser i din store barmhjertighet.  32:1f – Salig er den som har fått sine overtre-
delser tilgitt og sine synder skjult.  Salig er det menneske som Herren ikke tilregner skyld, og 
som er uten svik i sin ånd.   

 Evangeliet åpenbarer Guds nådige sinnelag, som finnes før evan-geliet åpenbarer den 
for oss uavhengig av loven. 

Jer 33:16 – I de dagene skal Juda bli frelst og Jerusalem bo trygt.  Og dette er navnet byen 
skal få: «Herren, vår rettferdighet».  Jes 45:4 – For min tjener Jakobs skyld, for Israel, som jeg 
har utvalgt, har jeg kalt deg og gitt deg et hedersnavn, enda du ikke kjente meg.   

Rom 1:16f – evangeliet /…/ er en Guds kraft til frelse for alle som tror /…/ i det åpenbares 
Guds rettferdighet, av tro og til tro, slik det står skrevet: Den rettferdige skal leve ved tro.  Rom 
3:26, 5:21, 1 Kor 1:30, 2 Kor 5:21.   

  



KSv/Hjelperen, side 63 

Dåpen - rettferdiggjørelsens sakrament 

Men skal vi ikke medvirke til vår egen frelse?  Dette problem oppstår fordi man overser 

hvordan Gud gir den enkelte del i det fullbrakte forsoningsverk.  Guds frelsesverk er 

fullført for alle, og omvendelse og syndenes forlatelse skal forkynnes for alle, men frel-

sen blir gitt den enkelte til del i dåpen til Jesu Kristi død.  Først frifinnelsen, gitt den en-

kelte til del i dåpen med barnerett hos Gud.  Deretter følger hensikten – livet med Kris-

tus som gave.  Jf Rom 6:3-11, 1 Pet 2:21ff, 3:8ff.   

Gal 3:26f – Alle er dere Guds barn ved troen i Kristus Jesus.  Dere, så mange som er blitt 
døpt til Kristus, har kledd dere i Kristus.   

Med den rettferdighet som evangeliet åpenbarer, er Gud virksom og skaper den situa-

sjon da et menneske anvender Kristi lidende lydighet på seg selv (1 Kor 2:2, jf Joh1:12, 

Rom 8:15f, Gal 3:26f).  Da kommer den udøpte til dåpen og blir døpt, og den frafalne 

vender om til Guds løftepakt i dåpen.  (Joh 3:36, jf Mk 16:16a.)  Målet er livet med Kris-

tus til gave, gitt av nåde.  Gaven er Den Hellige og Rettferdighet i hans lidende lydig-

het.  Han alene er troens rettferdighet for Gud, og med ham til gave har Gud behag i 

livet med ham til eksempel i gjerninger som har Guds ord og befaling for seg.  Virksom 

ved troen, skaper han det nye menneske som skal leve evig for Gud.   

Forholdet mellom Kristus som gave og eksempel følger exodus-mønsteret i Sønnens 

fornedrelse.  Det medbestemmer den døptes liv i forsakelse og tro, lik en utvandring 

fra lidelse og død - til oppstandelse og evig salighet, «likesom han er stått opp fra de 

døde, lever og regjerer i evighet» (forkl 2 trosart). 

Den troendes liv starter ikke i det lovede land.  Når troen øves under jordelivets kår, 

arter livet seg som en utvandring, aldri uten kors og trengsel, men stadig underveis 

mot Guds fullendte rike, jagende mot målet.  Guds kirke er på denne jord det folk som 

følger Lammet, hvor enn det går (Lk 14:4).  Dagen nærmer seg, da Gud setter sluttstrek 

for frelsens historie.  Dagsordren lyder, Mt 26:41 – Våk og be!  (25:13), for den som 

står, risikerer å falle.  Jf dåpsformaningen, 1 Kor 10:1-12.  Alternativet består i den fals-

ke åndelighet med støtte i selvbekreftende tilbakemeldinger.  

Formidling krever oversettelse, omskriving og prioritering 

Herrens apostler måtte avpasse forkynnelsen til tilhørere i den greske kulturkrets.  Det 

var de nødt til, for de var som regel ukjent med åpenbaringsordets rettsspråk i den 

gamle pakt.  Herrens apostler måtte oversette saken på tilhørernes språk og med ord 

som tilhørerne var fortrolig med.  Med evangeliet om Guds verk i Jesus Kristus – hans 

person og verk, fikk ordene nytte innhold.  Denne form for oversettelse fremgår tydelig 

av Johannes-skriftene.  De skiller seg ut med et språk som synes enkelt for oss, men ser 

vi ord som «brød», «lys» osv i deres sammenheng, formidler ordene Guds tro til oss.  

Det samme gjør de andre evangelistene.   

Når Paulus utdyper læren med skriftbevis og rettstermer fra Det gamle testamentet, 

har han lærde tilhørere, fortrolig med «Moses og Profetene».  Da opplever vi et språk 

som for oss er krevende.  Ordene leder inn i kristentroens dybder (jf progresjonen i 

Romerbrevets læredel, kap 1-11). 

Nevnt er Peters tale på Pinsedagen (Apg 2), og talen som Paulus holdt til sitt forsvar for 

kong Agrippa (Apg 26).  I samtalen med filosofene på Areopagos (Apg 17:21ff) grep 

Paulus fatt i tankene deres om en ukjent gud.  Derfra fortsatte han med Guds opprett-



KSv/Hjelperen, side 64 

holdende gjerning inntil Dommens dag, da Jesus Kristus skal utøve Guds dommergjer-

ning.  Dette har Gud gjort troverdig ved å oppreise ham fra de døde, forklarte han.  Da 

gjorde mange av filosofene narr av ham, mens andre ville vite mer.  Hva var proble-

met?  

Problemet var sannhetskriteriene i den antikke verden.  I den tradisjon som filosofene 

representerte, er bare det sant som er blitt trodd av mange, og med stor utbredelse og 

fra gammelt av.  Vi merker oss at Paulus ved denne anledning prioriterte Jesu oppstan-

delse fremfor skriftbevis, som var en bevisførsel fremmed for tilhørerne.   

Evangeliet lar seg omskrive i kortere eller med utdyping i lengre form.   

I kortform: Joh 3:16-18, 5:24.  1 Joh 1:7, 2:12, 3:14.  Rom 3:26, 5:9.  1 Kor 6:11.  Kol 
1:13.       

Eksempler på utdyping med flere ord: Apg 2:38 omskrevet i Tit 3:5-7.  Apg 3:19 
omskrevet i Kol 2:12-14.  Apg 10:43 omskrevet i Rom 3:21-26.  

Konklusjon:  

Det var under arbeidet med salmeforelesningene Martin Luther måtte erkjenne at den 

rettferdighet som evangeliet åpenbarer, er en tilregnet rettferdighet og samtidig ikke-

tilregning av synd.  Luther var bibelteolog, og i likhet med ham, arbeidet reformatore-

ne med en hel Bibel.  Moderne teologi spriker i mange fagfelt og i en mengde spesiali-

teter. 

Uten begrunnelsen i Det gamle testamentes Kristus-vitnesbyrd, blir den nytestamentli-

ge tro lett forvansket og fremstilt som en «paulinsk særtradisjon» og en spesialitet for 

«konfesjonelle» lutheranere.  Man overser bakgrunnen i Det gamle testamente og li-

keså åpenbaringsordets språkbruk når det er tale om frifinnelse (rettferdigerklæring) 

og fornyelse (helliggjørelse).   

Med stor konsekvens fulgte kirkefellesskap mellom kirker – lutherske av formalitet – 

og kirker i den reformerte tradisjon, og likeså Felleserklæringen med Romerkirken om 

rettferdiggjørelsen.  Man er enige om sammenhengen, men ser bort fra forskjellen.  

Man forkynner synderens frifinnelse med forbehold om nådevirkninger og gode gjer-

ninger.    Man forkynner et annet evangelium, som om det finnes et annet evangelium 

enn det apostelordet har gitt oss fra Skriftens Herre, han som åpnet Skriftene for dem 

og ga videre den rett utlagte Skrift.  Gal 1:7, 9.   

Den bibelske forskjell mellom frifinnelse og fornyelse, mellom rettferdiggjørelse og hel-

liggjørelse, utløste kirkens reformasjon og etter hvert Romerkirkens motreformasjon.   

Under reformasjonsjubileet vil mange feire at Luther slo opp sine teser mot avlatshan-

delen den 31. oktober 1517, og utløste kirkens reformasjon.  Man hva jubilerer man 

for?  Ikke kan det være den nytestamentlige tro, som Luther brakte fram i lyset og for-

svarte med skriftbevis på apostolisk vis.  Det vil bli mye snakk om Luther, men lite om 

kirkens bekjennelsesdannelse under reformasjoeller ingenting kirkens bekjennelses-

dannelse undepå reformasjonsi 

 

Bekjennelsesskriftene om språkbruken: 



KSv/Hjelperen, side 65 

 Det ikke lagt vinn på begrepsdefinisjoner og systematisk orden i bekjennelsesskriftene 
fra kirkens reformasjon (jf SK Troen, 28-30).  Denne observasjon tilsvarer nytestament-
lig språkbruk om frelsen.  

 Prioritet har forskjellen mellom frifinnelse (rettferdiggjørelse i avgrenset mening) og 
fornyelse (helliggjørelse).  Fronten gjelder frifinnelse med forbehold om nådevirk-
ninger.  Hvor dette trosforsvar blir forsømt, eller ligger nede, går skjelningen tapt, og 
kirken ligger åpen for villfarelser.  De lar lovgjerninger utfylle Kristi lovoppfyllelse og 
offerdød.  FC Ep 3:7-8, SD 3:18-21, 39.   

 Om språkbruken, se Apol 4:76-78, 12:58, FC SD 3:17-22.  Gud erklærer synderen rett-
ferdig, som tror at Gud er ham nådig på grunn av mellommannen Kristus, Apol 4:230.   

 En definisjon av den tilregnede rettferdighet er kommentaren til Rom 5:1 i Apol 4:305: 
”På dette sted betyr ”rettferdiggjøre”, ifølge rettslig språkbruk, å frikjenne en skyldig 
person og erklære ham rettferdig, og å gjøre dette på grunn av en annens rettferdig-
het, nemlig Kristi.  Hans fremmede rettferdighet er det som blir meddelt oss ved 
troen.”  Jf Apol 4:86, 252, 21:19.        

 Å motta syndenes forlatelse er det samme som å bli rettferdiggjort, Apol 4:76.   

 Ordet ”rettferdiggjøre” betyr å avløse, dvs frikjenne fra synd, FC Ep 3:7, SD 3:30.  

 “Derfor betyr ordet å rettferdiggjøre her å erklære rettferdig og befri fra synden og 
frikjenne fra syndens evige straff for Kristi rettferdighets skyld, som av Gud blir tilreg-
net troen, Fil 3(9).  Denne bruk og betydning av dette ordet er vanlig i /…/ Den hellige 
Skrift.»  FC SD 3:17 (sit Ord 17:15, Jes 5:22f, Rom 8:33).   

 ”Å motta syndenes forlatelse er å bli rettferdiggjort, ifølge det som står: ”Salige er de 
som har fått sine misgjerninger forlatt”, Sal 32,1 (Apol 4:76).   

 - ”rettferdiggjørelse er forsoning for Kristi skyld, at vi blir rettferdiggjort ved tro” (Apol 
4:148). 

Til selvstudium:  

CA 4 og 5, 24:28.  Apol 4:75-121, 176-178, 258, 395.  Samme 13:8, 21:19, 27:11.   

FC SD 3:4, 9, 14-15, 29-30, 56-58.  (1 Kor 1:18-21, 2:1, 4, 9f 13ff.  Rom 1:22.  Åp 13:8.) 

 

Bekjennelsesskriftene om rettferdiggjørelsen ved tro: 
 ”de blir rettferdiggjort uten vederlag, for Kristi skyld ved troen, når de tror at de blir 

tatt til nåde, og at syndene blir forlatt for Kristi skyld, han som ved sin død har gjort fyl-
lest for våre synder.  Denne tro tilregner Gud som rettferdighet for seg, Rom 3 og 4”.  
(CA 4.  Kursiv her.) 

 Troens gjenstand er Kristi person og verk.  Verket må ikke skilles fra personen – eller 
omvendt: Guds frifinnelsesdom mottas i tro for Kristi skyld, SD 3:13-14 (Apol 4:45-46, 
48, 79, 101, 112).   

 Den rettferdighet som Den Hellige Ånd tilbyr oss i evangeliet og sakramentene, er 
Kristi frivillige lydighet, lidelse og oppstandelse i vårt sted.  Han er årsaken til at Gud 
forlater synden, ser på oss som hellige og rettferdige, og gjør oss evig salige, FC SD 
3:14-16.  Se CA 3:2f.   

 ”Fra denne artikkel kan man ikke vike eller gi etter, om så himmel og jord og det som 
ellers ikke vil bestå, styrtet sammen.  For det ”er intet annet navn, som vi kan bli salige 
ved, sier St Peter Apg 4 (12).  ”Og ved hans sår har vi fått legedom” (Jes 53:5).  Og av 
denne artikkelen avhenger alt det som vi lever og lærer mot paven, djevelen og verden.  
Dette må vi være fullvisse om og ikke tvile.  Ellers er alt tapt og paven, djevelen og alt 
som er mot oss, beholder seieren og får rett” (SA B 1:5.  Kursiv her).   

 Kristus er Guds ”fremmede” rettferdighet, som gis oss ved troen, Apol 4:305, 24:12 
(ref Rom 5:1).   



KSv/Hjelperen, side 66 

 Rettferdigheten i Kristi lydighet blir tilregnet oss, FC Ep 3:4, jf 21, SD 3:14-16.  - Denne 
tilregnede rettferdighet må ikke blandes sammen med den tilegnede eller påbegynte 
rettferdighet (Guds vesensmessige rettf), FC SD 3:23-25, 30, 32.   

 Kristus tar loven i sin hånd og utlegger den åndelig, dvs åpenbarer Guds vrede over alle 
syndere, og hvor stor den er, FC SD 5:10.   

 Den rette kunnskap om Kristus som vår mellommann og forsoner, stiller hans velgjer-
ninger opp mot Guds vrede, Apol 4:46, 126, 159, 256.  

 Troen stiller ikke frem våre fortjenester og vår kjærlighet mot Guds hellige vrede over 
synden.  Troens tilflukt er Guds nådige løfte, og dens forsvar vår mellommann og sted-
fortreder Kristus. CA 4 viser til Rom 3-4.  Apol 4:40, 46, 80f, 231. FC SD 3:37-41. 

 ”Troens rettferdighet for Gud består kun i forsoning av nåde eller forlatelse for synde-
ne /…/ Derfor tror, lærer og bekjenner vi at hele Kristi persons hele lydighet, - som han 
har vist Faderen for oss, like til den mest forsmedelige død på korset, blir regnet oss til 
rettferdighet”,  FC SD 3:30, samme 9, 14, 56. 

 ”- så ofte som vi snakker om den rettferdiggjørende tro, må vi vite at disse tre ting 
hører sammen: Løftet selv, det at løftet er ufortjent, og Kristi fortjeneste som løse-
penge og forsoning» (Apol 4:53).  

 All vår rettferdighet må søkes ”utenfor oss”, FC SD 3:55, jf Ep3:4.  Merk Luther om 
samme sak, SK Troen, 38,  

 Om menneskets situasjon overfor Gud, og Guds initiativ, se Apol 4:40, 46.   

 CA 3:2-5 og CA 4 (tysk tekst) viser til Kristi lidelse.  Godtgjørelsen for Gud består i Kristi 
lidende lydighet.  Ved evangeliet meddeler Gud denne fremmede rettferdighet, som er 
den hele Kristus i hans frivillige lydighet som sann Gud og sant menneske, Apol 4:305f, 
jf FC Ep 3:3, SD 3:4, 55.   

 Gud tilregner oss den fremmede rettferdighet, som er ”tilgivelse for syndene og Guds 
nådige antagelse av fattige syndere for Kristi lidelses og fortjenestes skyld”, FC SD 3:54.  

 Troens visshet hviler alltid hos mellommannen Kristus, i tillit til hans lidende lydighet, 
Apol 4:118, 163, FC SD 3:9.   

 De som ikke forkynner årsaken til troens visshet, tilintetgjør evangeliet om Kristi rett-
ferdighet og løftet om syndenes forlatelse av nåde, Apol 4:120f.   

 Kun troens rettferdighet i Kristus gir rett kunnskap om Gud, Apol 4:204, FC SD 3:11.   

 Guds rettferdighet i Kristus mottas kun ved tro.  Ifølge Apologien artikkel 4 er det fire 
grunner til denne mottagelse (e Robert D Preus):  

 En frifinnelsesdom og et løfte kan bare mottas i tro, 61-72.   

 På grunn av vantro og annen synd, fortjener ikke mennesket annet enn Guds straffe-
dom, og ingenting godt fra ham, 29-43.   

 Guds lov frelser ingen.  Loven kan fremme ytre orden og disiplin, 22-28, men bringer 
alltid med seg anklager og frykt, 37-38, 257, 285.   

 Ingen kan lyde loven og bli rettferdiggjort ved den, men evangeliet forteller at vi er 
frifunnet av Guds nåde for Kristi skyld, 43-46, 157-158, 196.  Dette budskap er den 
sanne trøst mot døden og dommen, 85, 118, 148, 382. 

 ”Den som nå vet at han ved Kristus har en nådig Fader, han kjenner i sannhet Gud, han 
vet at Gud har omsorg for ham, kan kalle på ham og er - kort sagt, ikke uten Gud, slik 
som hedningene”, CA 20:24.   
 

Martin Chemnitz: ”Dette ene lærestykke fremfor alt skiller kirken fra alle øvrige 
mennesker og deres overtro.  /…/ Om dette punkt fordunkles, forvrenges eller 
omstyrtes, er det umulig å bevare læren ren i andre stykker” (Loci II, 545f). 

 



KSv/Hjelperen, side 67 

 

15.   TROENS RETTFERDIGHET I TROENS LYDIG-
HET 

Hva er «tro» i bibelsk mening  

Kristentroen ligner ikke et spann som det er opp til kirken eller den enkelte å fylle med 

innhold.  Kristentroen er heller ikke et pressmiddel overfor Gud, eller en gjenytelse 

som kvalifiserer til barnerett hos Gud.   

Enkelte bibeloversettelser signaliserer forestillingen om gjenytelse.  De lar oss lese 

«derfor regnet Herren (Abraham) som rettferdig» (jf NO 2001: 1 Mos 15:6, Rom 4:3, 

Gal 3:6).  Ordet “derfor” står ikke i grunnteksten.   

Troen er ofte nevnt sammen med trofasthet og sanndruhet, dels om Gud, dels om 

mennesker.  Brukt om mennesker er det tale om Åndens frukt i helliggjørelsen (el for-

nyelsen).   

Rom 3:3 – om noen var utro, skulle da deres utroskap gjøre Guds troskap til intet?  4:20f.  2 
Tim 2:13 – Er vi troløse, er han trofast, for han kan ikke for-nekte seg selv.  Gal 5:22 – Ån-
dens frukt er /…/ trofasthet. 

Uten tillit til Guds løfte, tillegger vi Gud egenskaper som han ikke har - løgnaktig, tro-

løs, svikefull, osv.  Da er ”min” tro en selvrettferdig og innbilt tro.   

Rom 3:18 – frykt for Gud vet de ikke av.  10:2-4.  Gal 2:16b – ikke noe menneske blir rettfer-
dig for Gud på grunn av lovgjerninger.  Fil 3:6ff.   

Den selvgjorte tro oser av forakt for Guds rettferdighet - både lovens strenge rettfer-

dighet og evangeliets gave-rettferdighet.   

Lk 16:15 – Dere vil ha folk til å tro at alt står rett til med dere, men Gud kjenner hjertene de-
res.  Det som er stort blant mennesker, er avskyelig for Gud.  Rom 3:20 – Ikke noe menneske 
blir rettferdig for Gud på grunn av gjerninger som loven krever.  Ved loven lærer vi synden å 
kjenne.  Jf 1 Kor 4:3f og Rom 4:2f. 

Eksempel: Pauli ord om fariséisk egenrettferdighet, 1 Kor 4:4, Fil 3:8f. 

Troen er like fra begynnelsen en tilflukt til åpenbaringsordets trofaste Gud, som vil 

være oss nådig fordi han er den han er.  Han lar forkynne og rekke frem sin rettferdig-

het i Jesu Kristi, Guds Sønns lidende lydighet. Og lar oss kjenne Gud i hans ubegripelige 

nåde.   

Men evangeliet i omfattende mening stopper ikke her, for hvorfor har Gud kjøpt oss fri 

og frelst oss med sin Sønns lidende lydighet?  Bekjenner vi hver for oss «han er min 

Herre», da er han ikke bare min i hodet, men i hele mitt liv, for hva han har gjort for 

enhver av oss, det har han gjort for at vi skal tilhøre ham og tjene ham i hans hellighet 

og rettferdighet (se forkl 2 trosart).  Evangeliet om synderes frifinnelse på grunn av 

Kristi lydighet – og den alene, har kun en hensikt - ”at vi skulle bli Guds rettferdighet i 

ham”, 2 Kor 5:21b.  Hva vi er i Kristus, skal vi bli. 

Troens rettferdighet: Guds Sønn i sin lidende lydighet 

Troens rettferdighet er ingen idé, eller «noe» vi skal forestille oss, men Guds Sønn i sin 

lidende lydighet, like fra unnfangelsen til sin død på korset.  Han har oppfylt loven i alle 



KSv/Hjelperen, side 68 

deler og båret verdens synder.  Derfor kan han «gjøre de mange rettferdige når de 

kjenner ham», Jes 53:11.  I dette bytte er «de mange» en hebraisk uttrykksmåte for 

«alle».   

Døden kunne ikke holde på ham som selv var uten skyld.  Derfor oppstod han rettfer-

diggjort på den tredje dag, slik Skriftene har sagt.  Dette er Guds eviggyldige vitnesbyrd 

om sitt fullbrakte forsoningsverk, og om Kristus Jesus som er vår rettferdighet for ham.  

Disse gaver er gitt oss i dåpen til Jesu, og ved troen anvender vi dem, enhver på seg 

selv.  Også troen er en gave, Guds tro som gis ved evangeliet. 

Troens rettferdighet består i Jesu Kristi, Guds Sønns lidelse og død ”for oss” – og ingen-

ting annet.  Ved denne tro er han virksom.  Hva vi er i Kristus ved dåpen og troen, det 

skal vi bli.  Med dette håp for øye går vi hver for oss til den daglige gjerning og øver 

troen i gjerninger som har Guds ord og befaling for seg. 



KSv/Hjelperen, side 69 

Jes 45:25 – Ved Herren skal hele Israels ætt få rettferd og juble av glede.  1 Kor 1:30 – Dere 
er hans verk ved Kristus Jesus, han som er blitt vår visdom fra Gud, vår rettferdighet, hellig-
gjørelse og forløsning, for at den som roser seg, skal rose seg av Herren.  2 Kor 5:21 – Han 
som ikke visste av synd, har han gjort til synd for oss, for at vi skulle bli Guds rettferdighet i 
ham (bli – av ginometha, aor konj av ginomai).   

Åp 22:11 – La den som gjør urett, fortsatt gjøre urett, og den urene fortsette i sin urenhet!  La 
den rettferdige fortsatt gjøre det som er rett, og den hellige fortsette i helliggjørelse.   

Gud regnet ikke Abraham rettferdig på grunn av troen, men fordi Guds løfte virket den 

tro som stoler på Gud som gjør døde levende.  Gud er Gud.  Han er den Trofaste før vi 

lærer ham å kjenne, og hva han har gjort til vår frelse, må han ha gjort uavhengig av 

lovgjerninger fra vår side.  Slik er også troens rettferdighet en virkelighet før den blir 

forkynt, og før vi kommer til tro på den.  

Evangeliets virkninger kan ikke være årsak til evangeliet.  Flere bibeloversettelser roter 

til forholdet.  Hvis Gud tilregner oss sin rettferdighet «fordi» vi tror, kan ikke nåden 

være fri, men forkynt med forbehold om forbehold om fornyelse.  Da er man falt ut av 

nåden.  (Gal 2:21, 5:4).  Oversetter man med et «fordi», må det fremgå allerede av 

sammenhengen at den rettferdighet som Gud tilregner troen, er Jesus, Den Rettferdi-

ge, gitt av nåde.   

Joh 8:46 – hvem av dere kan vise at jeg har gjort synd?  1 Pet 2:21 – det fantes ikke svik i 
hans munn.  3:18 – Den Rettferdige led for urettferdige. (Jes Jes 53:4f, 9, 11f.)  Heb 9:28 – 
Kristus som en eneste gang ble ofret for å ta bort de manges synder, skal for andre gang bli 
sett uten synd til salighet for dem som venter ham (e Sv Kyrkobibel).   

Senere - i påskeperspektivet – ble tittelen «Den Hellige og Rettferdige» - alternativt 

«Den Rettferdige» - brukt i omfattende mening som en bekjennelse til Jesu person og 

verk (Apg 3:14f, 7:52f, 22:14.  Jf 1 Kor 15:1-3).  Tittelen bekjenner to ting – (1) fore-

ningen av Gud og mennesket i jomfru Marias morsliv, den største av alle Guds under-

gjerninger, og (2) bekjenner at Den Rettferdige døde i alle synderes sted (Mt 26:28, 

Apg 20:28).  Så har Gud forsonet verden med seg selv i Jesu offerdød (2 Kor 5:19, Rom 

3:24f).   

Kristus alene – den rettferdighet som Gud tilregner troen   

Kristi lidende lydighet i alles sted åpenbarer Gud sin nådige rettferdighet i Jesus Kris-

tus, og skaper av ingenting den tro som tør anvende Kristi fortjeneste, enhver på seg 

selv (jf Abrahams tro, Rom 4:17).  Vi må høre oss frelst. 

Døden hadde ingen makt over «Den Hellige og Rettferdige» (Apg 3:14).  Derfor ble han 

reist opp fra de døde, og etter sin menneskenatur erklært rettferdiggjort i alles sted.  

Guds vitnesbyrd står fast.  Gudmennesket Jesus er troens rettferdighet ved Faderens 

høyre og lovens oppfyller nå og i all evighet.   

Rekkefølgen er klargjørende: Frifinnelsen har funnet sted før mennesker mottar frifin-

nelsen i tillit til Guds nådetilsagn.  Guds rettferdighet ”for oss” i fortid utelukker enhver 

form for medvirkende årsak i nåtid.  Gud har gjort og gjør hva ingen dødelig kan.  Gud 

vil være Gud i våre liv, og ved evangeliet virke den tro som kjenner Gud i hans trofast-

het og nåde, og ingen gud utenom ham.  Guds kjære barn vet av Guds lov at Gud er en 

brennende ild, nidkjær for sitt verk, men leker likevel trygt i hans nærhet, og tjener 

Gud slik det behager ham (Heb 12:28f)   



KSv/Hjelperen, side 70 

3 Mos 18:5 – Dere skal holde mine forskrifter og lover.  Det menneske som retter seg etter 
dem, skal leve ved dem.  Jeg er Herren.  Gal 3:12f – I loven kommer det ikke an på tro /…/ 
Men Kristus kjøpte oss fri fra lovens forbannelse da han kom under forbannelse for vår skyld.  
Jf 1 Mos 3:17-19.  Rom 4:16, 5:18f.   

1 Joh 4:10f – Kjærligheten er ikke det at vi har elsket Gud men at han har elsket oss og sendt 
sin Sønn til soning for våre synder.  Mine kjære, har Gud elsket oss slik, da skylder også vi å 
elske hverandre.  Gal 5:16, 26 – Lev et liv i Ånden.  Da følger dere ikke begjæret i vår syndige 
natur /…/ Har vi fått livet ved Ånden, så la oss også leve ved Ånden. 

Mk 16:16 - Den som tror og blir døpt, skal bli frelst, men den som ikke tror, skal bli fordømt.  
Gal 3:26f.  

Troens rettferdighet i helliggjørelsen 

Jesus Kristus er nå og alltid og i evighet Guds rene Lam som tok bort verdens synder, 

og han er nå og alltid troens rettferdighet.  Med ham til gave, gitt i dåpen til hans død, 

går vi til vår gjerning med ham til eksempel.   

1 Tess 5:9f – Gud har ikke bestemt oss til vrede, men til å vinne frelse ved vår Herre Kristus 
Jesus.  Han døde for oss for at vi, enten vi våker eller sover, skal leve sammen med ham.  
Rom 5:19 - Likesom de mange kom til å stå som syndere ved det ene menneskes ulydighet, 
så skulle de mange stå som rettferdige på grunn av den enes lydighet.  6:14 – Synden skal ik-
ke ha herredømmet over dere.  Dere er jo ikke under loven, men under nåden (v 12-14).  Gal 
3:26f, 5:25.  Sal 40:8-12.  2 Kor 5:19, 21.  Åp 5:14ff.   

Bare Gud, vår skaper og gjenløser, kan skape ny vilje til å elske ham av hele vårt hjerte 

og vår neste som oss selv.  Men hvordan?   

Nytestamentet beskriver svaret med to ord: Rettferdiggjørelse og helliggjørelse, vel å 

merke i denne rekkefølge.  Rekkefølgen er fort sagt, og alle synes enige om at Gud vil vi 

skal gjøre gode gjerninger, men problemet er forskjellen (se nærmere: «Veiskillet i læ-

ren om troens rettferdighet»).   

Gud tilregner synderen Kristi fullkomne hellighet og rettferdighet, hel og ubeskåren, og 

den som tror på ham, mottar syndsforlatelsen uten vederlag, ved tro alene.  Annerle-

des med helliggjørelsen (el troens lydighet). Frikjent og frelst på grunn av Kristi lidende 

lydighet, tilhører jeg ham for at jeg «leve under ham i hans rike og tjene ham i evig rett-

ferdighet, uskyldighet og salighet, likesom han er stått opp fra de døde, lever og regje-

rer i evighet» (forkl LK 2 trosart.  Jf 4 parten om hva det betyr å være døpt).  

CA 6:1-2:  I denne tro vil Gud at vi bærer gode frukter og gjør gode gjerninger «som er pålagt 
av Gud, fordi Gud vil det; ikke for at vi skal stole på at vi ved disse gjerningene skal fortjene 
rettferdiggjørelse overfor Gud.  For syndsforlatelsen og rettferdiggjørelsen blir grepet ved 
troen, således som Kristi røst vitner om det: «Når dere har gjort alt dette, skal dere si: «Vi er 
unyttige tjenere»» (Lk 17:10).   

CA 26:27-29:  «- det er nødvendig å gjøre gode gjerninger, ikke for at vi skal stole på at vi for-
tjener nåden ved dem, men for Guds viljes skyld.  Bare ved troen gripes syndsforlatelsen og 
nåden.  Og fordi Den Hellige Ånd blir mottatt ved troen, ble hjertene nå fornyet og får et nytt 
sinn, slik at det kan bære fram gode gjerninger.» 

Hensikten med frifinnelsen av nåde er den fornyelse som Kristus virker med sin Ånd i 

de troendes liv.  Hva vi er i Kristus allerede, det skal vi bli fullt og helt i oppstandelsen 

fra de døde.  «I denne kristenhet gir han hver dag meg og alle troende full tilgivelse for 

all synd, og på den ytterste dag vil han oppvekke meg og alle døde, og gi meg og alle 

som tror på Kristus et evig liv» (forkl LK 3 trosart, slutten).     



KSv/Hjelperen, side 71 

Kristus skaper med sin Ånd ny vilje, lyst og kraft til å leve det nye livet etter Guds gode 

skapervilje.  Problemet er arvesyndens motstand inntil livets slutt.  Derfor blir hellig-

gjørelsen i sin begynnelse og ufullendt i dette liv.  Likevel har vi all grunn til frimodighet 

for Gud.  Troen har Kristus til gave, og med ham løftet om salighet for hver den som 

tror (Mk 16:16).  Troen kan være svak, men ved troen er vi kledd i Kristi hellighet og 

rettferdighet, gitt i dåpen til hans død.  Det må vi tro på grunn av Guds løfte, og ikke av 

noen annen grunn.  Vi lever på nåderettens grunn i tillit til Guds trofasthet, som har 

begynt den gode gjerning (Fil 1:6, jf 3:20).  Vi er hans medarbeidere som har seiret og 

lar oss vinne seier over synd og død og satans rike. 

Når det gjelder forholdet rettferdiggjørelse og helliggjørelse, eller frifinnelse og forny-

else, må vi holde fast ved det bibelske vitnesbyrd i dets sammenheng, det vil si uten 

problematiserende bortforklaringer.  Ethvert forbehold om gjerninger gjort i kjærlighet 

er utelukket fra frifinnelsens årsak (Kristus «for oss»).  Eller sagt med Luthers bilde (i 

Store Galaterbrevskommentar) - Vår gjerning eller kvalifikasjon må holdes utenfor 

«rettferdiggjørelsens sirkel».  En annen illustrasjon beskriver forholdet mellom en svi-

gerfar og svigerdatter.  Svigerdatteren kommer i tid etter svigerfaren – aldri omvendt.  

På lignende vis følger helliggjørelsen (el fornyelsen) etter rettferdiggjørelsen (el frifin-

nelsen) – aldri omvendt.   

Troen øves i gode gjerninger    

Den rettferdighet som behager Gud, er ”ikke den av lov, men den ved tro på Kristus, 

rettferdigheten fra Gud ved troen”, Fil 3:9.  Det er denne tro vi øver i gjerninger etter 

Guds gode skapervilje.    

Her er ingen forskjell mellom barn og voksne, Mt 18:9.  Jesus er hva navnet sier: Guds 

frelse.  Han er den ”fremmede” rettferdighet, som Gud i nåde regner troen til rettfer-

dighet.  Sant nok, arvesynden er fremdeles virksom og preger også den kristnes liv, 

men troen favner Kristus og har det nye livet i hjertets dyp: Kristus ”for oss” er også 

det nye livet ”i oss”.   

Ved troen kjemper Den Hellige Ånd mot kjødet og virker fornyelsen (el helliggjørelsen), 

Gal 5:16ff.  I denne mening er Kristus den rettferdighet som troner i hjertets innerste, 

virksom ved troen.  Han skaper et nytt menneske og gir det nye livet i absolutt mening 

– det han selv er.  Virksom med sin Hellige Ånd, skaper han ny vilje, lyst og kraft til å 

leve det liv vi er skapt til å leve i samsvar med Guds gode skapervilje.   

Denne nyskapende gjerning må være ufullendt i dette liv, for den onde menneskenatur 

gjør motstand inntil døden.  Med livets vitnesbyrd i troens lydighet bevitner vi Kristi 

fornyende gjerning.  Hva vi er «i Kristus» - hellige og rettferdige for Gud, det skal vi en 

gang bli fullt og helt.  Kristus og ham korsfestet er troens rettferdighet, reist opp fra de 

døde.  Han er virksom ved troen og gjør oss likedannet med ham.  Denne sammenheng 

mellom årsak og virkning møter oss i den bibelske språkbruk. 

”Å være rettferdig” for Gud: Det er å være uten synd og skyldfri for Gud, Sal 19:9, 
51:4, 143:2.  Dan 8:14.   

Samme uttrykk kan brukes om den nye lydighet, Job 13:18, 34:5, eller om livets 
rettferdighet hos mennesker som stoler på Guds løfter, Mt 13:17, Lk 2:25, Fil 1:1f.   

Slike uttrykk beskriver livets vitnesbyrd, når et menneske lever trofast og oppriktig 
etter Guds bud: Sal 32:11, 33:1, 97:11, 140:14.  Esek 18:5, 9.  Mt 1:19 (om Josef). 



KSv/Hjelperen, side 72 

Eksempel: Gud førte Job gjennom mange trengsler og satte hans gudfryktighet på prøve.  Til 
sist kom han styrket ut i tillit til den rettferdighet som Guds løfte åpenbarer.  Job 9:20 (15), 
10:15, 33:9, 35:7. 

Skal man nevne det som skiller kristentroen fra alle religioner og livssyn, er det nok å 

nevne dette: Menneskene fortjener ikke frelsen med lovgjerninger, men mottar frelsen 

fra Gud i tillit til Guds løfte, at han er oss nådig og kommer oss til frelse med Jesu Kristi, 

Guds Sønns lidende lydighet i alles sted.  Gave-evangeliet gjør forskjellen.  Dette skille 

har Gud stadfestet da han reiste Kristus opp fra de døde, og samme skille blir stadfes-

tet med kirkens unike kjennetegn fra den Oppstandne.    

Apg 6:34 – han gledet seg med hele sin familie over å ha fått troen på Gud.  Gal 1:23 – Han 
som før forfulgte oss, han forkynner nå den tro som han prøvde å utrydde (Apg 9:21).  Jud 3 – 
å kjempe for den tro som én gang for alle er overgitt til de hellige. 

Tro i handling  

Guds løfter ved profetene i den gamle pakt er oppfylt i Jesu persons hemmelighet og 

hans død på korset.  Bevitnede kjensgjerninger begrunner kirkens hellige tro.  Guds 

vitnesbyrd engasjerer vilje, følelse og forstand, og driver oss til troens lydighet i gjer-

ninger som har Guds ord og befaling for seg.   

Med Kristus til gave, trives troen sammen med ham til eksempel i gode gjerninger.  

Troen har Kristus og oppfyller det første bud, og med ham alle Guds bud.  Da går tro-

ens årsak alltid foran troens lydighet, frelsens årsak alltid forut for dens virkninger, og 

frifinnelsen alltid foran fornyelsen - aldri omvendt eller blandet sammen.  Utelukket er 

menneskers medvirkning til frelsen.  Frelse ved kvalifikasjon er den egenrettferdiges 

omvendelse med Guds hjelp.   

Jes 53:11 – Min rettferdige tjener skal gjøre de mange rettferdige når de kjenner ham, for han 
har båret deres synder.  Rom 4:5 – den som ikke har gjerninger, men tror på ham som erklæ-
rer den ugudelige rettferdig, ham blir hans tro regnet til rettferdighet (e Sv Kyrkobibel).  3:28 – 
et menneske blir erklært rettferdig ved tro uten lovgjerninger. 3:21-25, jf 4:3 og 5:6, 9, 11, 22.  
11:6, jf v 22, 35.  Gal 3:6.   

Ef 2:8, 10 – Av nåde er dere frelst ved tro, og det ikke av oss selv.  Guds gave er det.  /…/ Vi 
er hans verk, skapt i Kristus Jesus til gode gjerninger, som Gud forut har beredt for at vi skal 
vandre i dem.  Mt 5:3ff, 11:5, Lk 15:20.  1 Kor 1:29f.  2 Tim 1:9, Tit 3:5, 8.   

Luthers forklaring til Det første bud beskriver den evangeliske tro – Abrahams tro.  En 

vakker dyd, men likevel ikke årsaken til vår rettferdiggjørelse (el frifinnelse) hos Gud.  

Troen kjenner Gud i hans godhet for Kristi skyld, som led, døde og oppstod for oss (Mt 

11:12).  Denne kjennskap driver trellefrykten ut, så vi setter all vår lit til ham, påkaller 

ham, ber, lover og takker ham.  Med støtte i syndenes forlatelse hele veien, tjener vi 

Gud med Kristus til eksempel i gjerninger som har Guds ord og befaling for seg.   

Jes 2:3 – Kom, la oss gå opp til Herrens fjell, til Jakobs Guds hus, så han kan lære oss sine 
veier, og vi kan ferdes på hans stier!  55:6 – Søk Herren mens han er å finne, kall på ham den 
stund han er nær!  Den ugudelige skal forlate sin vei og ugjerningsmann oppgi sine tanker og 
vende om til Herren, så vil han vise barmhjertighet, til vår Gud, for han er rik på tilgivelse.  
61:10.   

Joh 1:12, 6:44.  Rom 5:11, 9:30.  Kol 2:6, 1 Kor 6:18, Gal 3:26f.   

 

 



KSv/Hjelperen, side 73 

16.   GUDS SØNNS LIDENDE LYDIGHET VÅR ENESTE 
RETTFERDIGHET FOR GUD 

Hovedunderet 

Hovedunderet fremfor alle andre er hverken Sønnens lidende lydighet i Jesu skikkelse, 

eller Guds forsoning med verden i Jesu død.  Hovedunderet er foreningen av Gud og 

menneske i Jesu person.  Hvorfor skulle Gud ha behag i den ene uskyldiges død?   

Rent umiddelbart høres det grusomt ut at Gud ofret sin enbårne Sønn for å la seg forli-

ke med en gjenstridig menneskehet, okkupert av Guds fiendemakter (Peter Abelard på 

1100-t).  Det er en overfladisk reaksjon, men den gir grunn til ettertanke.  Foreningen 

av Gud og menneske i Jesu person er forutsetningen for troens rettferdighet og Guds 

forsoning med verden i Jesu død på korset.  Det hovedunderet vi bekjenner med orde-

ne ”unnfanget av Den Hellige Ånd”.   

Menneskelivet sett i lys av hovedunderet   

Guds selvhengivende kjærlighet i Jesus av Nasaret overgår all forstand, samtidig som 

denne kjærlighet (agape) lar oss betrakte menneskelivet i lys av to perspektiv som kor-

responderer med vår forstand:  

For det første: Vår egen skyld og skam og håpløshet omfatter vårt forhold til Gud og 

medmennesker.   

Gud er min nestes verge, og min neste er Guds verk, likeså dyrebar som meg selv.  

Uten frykt for den hellige Gud, og uten kjærlighet til ham, må våre tanker, ord og gjer-

ninger provosere ham lik «ei binne som er fratatt ungene sine», sier profeten (Hos 

13:8).  Med denne reaksjon viser åpenbaringsordets Gud sin nidkjærhet for sitt verk.   

Når mennesker rammes av urett og løgn, høres ofte rop om hevn.  Skulle Gud overse 

urett og løgn?  Spørsmålet omfatter vårt eget liv.  Vi er selv årsak til Guds nidkjære re-

aksjon, og selv årsak til vår egen fortapelse. 

For det andre: I Jesu korsdød har den hellige Gud stilt frem for verden sin strenge rett-

ferdighet – som hans hellige lov krever, og samtidig sin nådige rettferdighet - som 

evangeliet gir.   

Guds oppgjør med menneskenes skyld og skam har funnet sted i Kristus Jesus og ham 

korsfestet (1 Kor 2:2).  Oppgjøret foregikk som en rettergang, men uten å ramme noen 

utenforstående.  Gud ofret og ble ofret.  Gud mot Gud i gudmennesket Jesus, Guds 

enbårne Sønn og alles bror.  ”Så har Gud elsket verden at han ga sin Sønn den enbår-

ne” (Joh 3:16).   

I dette kjærlighetens under skjedde to ting: Guds strenge rettferdighet ble oppfylt, slik 

Guds hellighet krever, og Guds nådige rettferdighet åpenbart, slik Guds kjærlighet til 

sitt verk krever.  Sønnens lidende lydighet inn til døden i alles sted er Guds rettferdig-

het til frelse for hver den som tror.   

Det dype i kirkens tro 

Det dyp som Jesu person og verk rommer, er skjult også for Guds gode engler (1 Pet 

1:12).  Kanskje var det derfor de første kristengenerasjoner vegret seg mot å avbilde 

Jesu korsdød?  De eldste funn stammer fra 400-tallet.  En korsfestet Messias?  En kors-



KSv/Hjelperen, side 74 

festet Gud?  For jøden var korset forbannelsens tre, for andre folk den dypeste van-

ære.   

Jøden har andre Messias-forventninger.  De tolv ventet ingen lidende og korsfestet 

Messias.  De ventet en Messias som skulle gjenreise Davids kongedømme i frihet fra 

fremmedåket.  Peter irettesatte Jesus som sa han «måtte» gå til Jerusalem for der å 

lide døden og oppfylle Guds løfter, gitt Guds profeter i den gamle pakt, (Mt 16:22).  

Han «måtte», men fullførte sitt oppdrag av fri vilje, i selvhengivende kjærlighet for 

menneskenes skyld.  Vi ser det hele i ettertid, vet utgangen på Jesu exodus, og har 

vanskelig for å forstå skuffelsen.  Av frykt for å lide døden med Jesus, søkte de dekning 

bak lås og slå (Joh 20:9).  De to Jesus-disiplene som vendte tilbake til Emmaus, sa til 

den fremmede, Lk 24:21 – Og vi som hadde håpet at det var han som skulle utfri Israel!   

Ingen forstod at Guds løfte om den nye pakt var oppfylt i Jesu Kristi død for tre dager 

siden.  Frelseshistoriens høydepunkt og sentrum var skjult for dem.  De hadde hørt Je-

su disippelundervisning om sin person og sitt verk, slik det står skrevet om ham i «Mo-

ses og Profetene».  De hadde hørt og likevel ikke hørt (jf Jes 6).  Guds lov var oppfylt og 

Gud hadde forsonet verden med seg selv i Jesu død, og likevel forstod de ikke.   

Guds forsoningsverk i den korsfestede Jesus skjedde i det skjulte – skjult i den korsfes-

tede Jesus, skjult i vitners nærvær uten troens Halleluja.  Slik er korsets teologi.  Guds 

tanker er ikke våre tanker.  Guds tanker til frelse krevde Guds selvhengivende kjærlig-

het til hans egne i syndens nød og mørke.  Vårt exodus gjenstår, innledet i vår dåp til 

Jesu død. 

Guds vitnesbyrd må til.  Uten Jesu oppstandelse fra de døde, ingen tro og ingen sam-

ling om den Oppstandne, virksom med sine befalinger i den forsamlede menighet.  Det 

burde vi forstå i ettertid.  Gud reiste Jesus opp fra de døde, stadfestet foreningen av 

Gud og menneske i ham, og stadfestet sitt verk i den oppstandne Jesus, rettferdiggjort 

i alles sted.   

Apostelen Tomas fikk anledning til å stadfeste Guds vitnesbyrd.  Tomas overholdt lo-

vens bestemmelse om likberøring, og fikk på den åttende dag ta på sårmerket etter 

spydet i Jesu side.  «Min Herre og min Gud!»  Fremst i rekken av bekjennere står To-

mas, og med ham bekjenner vi: «Han er min Herre, som har gjenløst meg fortapte og 

fordømte menneske, kjøpt meg og fridd meg fra alle synder, fra døden og djevelens 

makt, ikke med gull eller sølv, men med sitt hellige, dyre blod og sin skyldfrie lidelse og 

død», osv. 

Guds kirke på denne jord bærer sine kjennetegn, innstiftet og befalt av den korsfeste-

de og oppstandne Kristus, og gjør hva han befalte.  Tegnene følger den forsamlede 

menighet: Prekenembetet med løse- og bindemakten fra ham, dåpen til Jesu død, og 

Herrens Nattverd, innstiftet like før sin død med sikte på sin glede - å være hos sine 

venner med sitt ofrede legeme og blod i sakramentets skikkelser.  Tegnene stadfester 

Guds vitnesbyrd i ord og handling.  

Begripelig den i lys av Guds vitnesbyrd på den tredje dag.  Jesu oppstandelse fra de 

døde er Guds eviggyldige og endegyldige «Amen» til Jesu undervisning i «Moses, Pro-

fetene og Salmene».  Denne undervisning mottar vi gjennom apostelordets lære fra 

ham.  Den lar oss se med bibelordene Guds frelsesverk i Jesus Kristus og ham korsfes-

tet.  Da stiger den troende kirkens evige Halleluja fra det dype (Sal 130). 



KSv/Hjelperen, side 75 

Peters tale på Pinsedagen 

I sin tale på Pinsedagen forkynte Peter at vi mennesker er medskyldige i Jesu kors død, 

men han unnlot Peter å forkynne i klartekst hva Jesu korsdød betyr (Apg 2).  Det er en 

viss pedagogikk i dette.   

Først må vi få Jesus-historien dokumentert og fortalt, med vekt på visse kjensgjerning-

er - at han led, ble korsfestet, døde og ble gravlagt, og deretter oppstod fra de døde på 

den tredje dag.  Deretter følger tydningen - «at Kristus døde for våre synder, slik Skrif-

tene har sagt» (1 Kor 15.3), og til sist hensikten, nemlig den tro som anvender Guds 

velgjerninger i Kristus, og med Kristus til gave tjener ham i hans hellighet og rettferdig-

het, gitt den enkelte i dåpen.  Hensikten har adresse til dem som lar seg hjelpe.  Denne 

progressive pedagogikk medbestemmer Luthers forklaring til Andre trosartikkel og 

hele Lille Katekisme.  Sann teologi legger ikke til noe, eller trekkr noe ifra, men utdyper 

med apostelordets lære fra Bibelens Herre og kirkens Lærer, Kristus Jesus. 

Peter forklarte at det var ”ikke mulig for døden å holde ham fast”, Apg 2:24.  Tilhører-

ne forstod.  Den korsfestede Jesus var Guds rettferdige Tjener, han som trer tydelig 

fram hos profeten Jesaja.  Lydig til døden hadde han oppfylt Guds lov i alle deler, og 

gitt sin rettferdighet i bytte for menneskenes synder (Jes 53:11).  Hva skulle de da gjø-

re, stilt overfor lovens forferdelige anklage og en så ufattelig kjærlighet?   

Peter fulgte Jesu marsjordre – kunngjorde frelsen for de rådville, som gis den enkelte 

til del i dåpen til syndenes forlatelse i Jesu navn (v 38).  Guds løftepakt med Abraham 

var oppfylt for alle folkene, og ved dåpen til Jesu død blir Guds rettferdige Tjener – Den 

Hellige og Rettferdige – gitt den enkelte til gave.  Vi blir innlemmet i Guds folk på Gol-

gata-paktens grunn med barnerett hos Gud.  Troen anvender Kristi velgjerninger, en-

hver på seg selv, og med ham til gave følger vi ham i gjerninger lagt foran oss i Guds 

bud.   

Like fra Pinsedagen blir vi presentert for det unike ved kirkens tro – dens begrunnelse i 

en bevitnet Jesus-historie, slik Skriftene har sagt.  Så er ikke kirkens tro et produkt av 

menneskers spekulasjon, men Guds tro – vår hellige tro.  På samme vis er ikke kirkens 

Kristus-bekjennelse et kirkemøteprodukt, men gitt fra himmelen (Mt 16).  Begrunnel-

sen gjør annen tro til vantro og utelukker andre frelsesveier.  Denne eksklusivitet fris-

ter til hovmod, men Gud legger korset på.  Troens årsak finnes ikke i troserfaringer 

men i Guds talte, skrevne og virksomme ord.  Hva Gud har stadfestet med Jesu opp-

standelse fra de døde, det åpner han for oss med Jesu undervisning i Det gamle testa-

mentes vitnesbyrd om Jesu persons hemmelighet og hans lidelse, død og oppstandelse 

på den tredje dag.   

Apg 3:14 – Den Hellige og Rettferdige.  1 Pet 3:18 – Kristus selv led døden for syndenes 
skyld, én gang for alle.  Den Rettferdige led for urettferdige for å føre dere fram til Gud.  Jes 
24:16 – Fra jordens ende hører vi sanger til Den Rettferdiges pris.  Apg 7:52, 22:14.  1 Joh 
2:1.   

En korsfestet Kristus stiller oss overfor åpenbaringsordets Gud i all hans hellighet og 

kjærlighet.  En synlig påminnelse er krusifikset.  Det minner oss om «det salige bytte» 

(Jes 53:11).  Vi ser i Guds ord hva vi har fortjent i kraft av vår onde menneskenatur, og 

vi ser hva Kristus har fortjent i kraft av sin lidende lydighet.  Han som er Guds løse-

penge for verdens synder, er vår rettferdighet for Gud og vår barnerett hos Gud i bøn-

nens frie adgang til ham.   



KSv/Hjelperen, side 76 

Gud virker troen med evangeliets løfter som middel.  Vi kommer til troen ved å høre 

Kristi ord.  Den Hellige Ånd kommer oss til hjelp - kaller, opplyser og gir oss nåde til å 

anvende Kristi fortjeneste, enhver på seg selv.  Troen kan være svak eller sterk, men gir 

alltid Gud samme gjensvar: «Han er min Herre…»  Min!   

Sønnens aktive og passive lydighet «for oss» 

Bibelen lar oss betrakte Sønnens fornedrelse som både passiv og aktiv lydighet.  Søn-

nens passive lydighet fremstiller ham som Guds rene Lam og verdens syndebærer i Je-

su skikkelse.  Men spør vi etter troens rettferdighet – hva den består i, er svaret Søn-

nens aktive lydighet.  Den ène oppfylte loven i alle deler og i alles sted.  Derfor var han 

Guds rene, uskyldige Lam og verdens syndebærer.  Og derfor oppstod han rettferdig-

gjort på den tredje dag.  Han er den evige rettferdighet som Gud tilregner troen av nå-

de.   

2 Mos 12:5 – Det skal være et lam uten lyte, av hankjønn (Joh 1:29, 1 Pet 1:19, Heb 9:14).  
Dan 9:24 - Sytti uker er fastsatt for ditt folk og din hellige by, til ondskapen har nådd sitt mål 
og synden tar slutt.  Da blir skylden strøket ut, det kommer en evig rettferdighet, profetenes 
syner blir stadfestet, og Det aller helligste blir salvet.  Sak 9:9 – Se, din konge kommer til deg.  
Rettferdig er han, og seier er gitt ham.   

Gal 4:4f – i tidens fylde sendte Gud sin Sønn, født av en kvinne og født under loven.  Han 
skulle kjøpe dem fri som stod under loven, så de kunne få barnekår.  Mk 1:15 – Tiden er 
kommet, Guds rike er nær.  Vend om og tro på evangeliet!  Joh 1:14.  Rom 1:3.   

Fil 2:8 – Han fornedret seg selv og ble lydig til døden.  Heb 5:8 – Enda han var Sønn, lærte 
han lydighet av det han led.  Mt 5:17 – jeg er ikke kommet for å oppheve loven eller profetene.  
Jeg er ikke kommet for å oppheve, men for å oppfylle.  Rom 5:19 – Likesom de mange ble 
syndere på grunn av det ene menneskes ulydighet, skal nå de mange stå som rettferdige på 
grunn av den enes lydighet (Jes 53:11).   

Rom 4:24f – Vi skal få rettferdigheten tilregnet når vi tror på ham som reiste Jesus, vår Herre, 
opp fra de døde, han som ble overgitt til døden på grunn av (dià) våre synder og oppreist på 
grunn av (dià) vår rettferdiggjørelse.  2 Kor 5:21 – Han som ikke visste av synd, har han gjort 
til synd for oss, for at vi i ham skulle bli Guds rettferdighet.  Ef 1:10 – Lovet være Gud, vår 
Herre Jesu Kristi Far, han som i Kristus har velsignet oss med all Åndens velsignelse i himme-
len.  5:2 – Kristus elsket dere og gav seg selv for oss som en offergave, et velluktende offer 
for Gud.  Gal 2:20 – det liv jeg nå lever i kjødet, det lever jeg i troen på Guds Sønn, som els-
ker meg og gav seg selv for meg.   

Den som lærer Gud å kjenne i Kristi lidende lydighet, kjenner den treène Gud i all hans 

kjærlighet i den hele, udelte Jesus – sann Gud og sant menneske.  Med evangeliet og 

sakramentene rekker Gud oss sin gave-rettferdighet i gudmennesket Jesus, Den Hellige 

og Rettferdige, og tilregner ham troen til rettferdighet for seg.  Med sitt løfter tenner 

Gud den gnist som tør anvende Guds løfte på seg selv (1 Mos 15:6, Rom 4:3).  Døpt til 

Kristus, er de ved troen kledd i Kristus (Gal 3:26f, Rom 6:3f), og lik Abraham velsignet i 

Kristus (Gal 3:9f, Ef 1:3).   

Hvilke følger har denne tro for våre liv?  Hvorfor har Gud kjøpt oss fri fra synd og død 

og djevel med Kristi død som løsepenge?  Et svar gir følgende hendelse: 

Ved en anledning plukket Jesus kornaks på sabbatsdagen sammen med disiplene (Mt 

12:1-15).  Da viste han i handling at han er Menneskesønnen som rår over sabbaten og 

tydet Guds gode vilje: Gud vil ha barmhjertighet av hjertet fremfor utvortes lydighet 



KSv/Hjelperen, side 77 

mot Moselovens forskrifter.  Barmhjertighet av hjertet, det er svaret på hensikten med 

troens rettferdighet. 

Lovens Herre har av fri vilje og i Jesu tjenerskikkelse oppfylt kjærlighetens bud i selv-

hengivende kjærlighet.  Han er den rettferdighet som langt overgår farisèernes og de 

skriftlærdes rettferdighet (Mt 5:20).  Han er troens rettferdighet og den barmhjertig-

het som Gud vil ha av hjertet.  Virksom ved troen er han den barmhjertighet som opp-

fyller Guds lov og langt overgår vår rettferdighet, prestasjon eller kvalifikasjon.  Den er 

for skrap å regne for Gud (Fil 3:8).  tillit til Guds løfte lever vi under Kristi herredømme, 

fri til å tjene ham i evig rettferdighet, uskyldighet og salighet.   

Sal 40:8-10 (Heb 10:7) – Se, jeg kommer - i bokrullen er det skrevet om meg – for å gjøre din 
vilje, Gud, er min lyst, og jeg har din lov i mitt hjerte.  Jeg brakte budskap om rettferdighet i 
den store forsamling.   

Gal 4:4f – født av en kvinne, født under loven, for at han skulle kjøpe dem fri som var under 
loven, så vi skulle få barnekår.  Mt 5:17 - Tro ikke at jeg er kommet for å oppheve loven og 
profetene.  Jeg er ikke kommet for å oppheve, men for å oppfylle loven.  Joh 4:34, 5:36, 17:4, 
19:30.  Rom 1:4, Gal 3:13, Ef 2:4-6, osv.        

Mt 5:17 inngår i den såkalte ”Bergpreken” (Mt 5-7), også kalt Jesu ”ordinasjonspreken” 

for de tolv (Lk 6:13).  Jesu oppfyllelse av loven omfatter hans verk som Guds rettferdi-

ge tjener og Guds sonoffer for alle – «de mange» (Jes 53:11, Mt 26:28).  Da er det en 

forhastet slutning, om man begrenser Guds frelsesvilje til dem som tror evangeliet.   

Guds lovåpenbaring er gitt alle mennesker, med vår lovoppfyllelse som frelsesvilkår.  

På lignende vis er Kristi lovoppfyllelse innordnet Guds universelle nådepakter.  Den sis-

te og endegyldige er nådepakten i Jesu Kristi, Guds blod.  Nådepakten er uten ethvert 

forbehold om lovgjerninger eller nådevirkninger.  Da står vi overfor mange bibelord om 

Guds universelle nåde: På den ene side bibelord om Kristi offerdød, på den annen side 

bibelord om frelsen på grunn av Kristi fortjeneste.  Noen eksempler: 

Kol 1:12-14 – med glede skal dere takke Faderen, som satte dere i stand til å få del i den ar-
ven de hellige får i lyset.  For han har fridd oss ut av mørkets makt og satt oss over i sin els-
kede Sønns rike.  I Kristus har vi forløsningen, syndenes forlatelse.  1 Pet 1:18-21.  Jes 53:11, 
Rom 5:18f, Fil 2:8, osv.   

Denne sideordning er medisinen mot ensidig forkynnelse – enten bare Forsoneren og 

syndebæreren, eller bare Lovens oppfyller og troens rettferdighet.  I det sekulære sam-

funn er det fristende å innskrenke forsoningsverket til Kristi lydighet under loven, og 

fremstille ham som et ideal til etterfølgelse (eks den liberale teologitradisjon).  Men 

kristentroen er ingen lovreligion.  Troens rettferdighet er Kristus til gave, og med ham 

lovens oppfyller i kjærlighet til Gud vår neste som oss selv. 

Troen – ingen gjenytelse, men Guds suverene verk ved evangeliet 

Ikke noe sted i Bibelen beskriver troen som en gjenytelse eller prestasjon fra mennes-

kets side.  Gud skaper troen av ingenting (Rom 4:17).  Årsaken til vår frifinnelse finnes i 

Gud, ikke i oss.  Årsaken er Sønnen i Jesu skikkelse - «Den Hellige og Rettferdige» (Apg 

3:14). 

Guds nådepakt i Jesu blod er nådepakten i Guds blod (Apg 20:28).  Gud har påtatt seg 

alle forpliktelser og gitt menneskene alle rettigheter.  Evangeliet proklamerer og tilsier 

oss Stedfortrederens rettferdiggjørelse som vår egen.  Vi er frikjent for Guds godhets 



KSv/Hjelperen, side 78 

skyld, på grunn av Kristi fortjeneste – og ikke av noen annen grunn!  Derfor lever han 

for at vi skal leve med ham, eller sagt med Lille Katekismes forklaring:  

«Likesom han er stått opp fra de døde, lever og råder i evighet», har han «kjøpt meg 
og fridd meg fra alle synder, fra dødens og djevelens makt /…/ for at jeg skal være 
hans egen og leve under ham i hans rike og tjene ham i evig rettferdighet, 
uskyldighet og salighet». 

1 Kor 7:23 – Dere er kjøpt og prisen betalt.  Lk 7:29 – også tollerne /…/ gav Gud rett og lot 
seg døpe av Johannes.   (Å gi Gud rett = erklære ham for rettferdig).  Jf Rom 2:13, 3:13.  1 
Pet 1:18f. 

Det finnes et alternativ til frifinnelsen på grunn av Kristi fortjeneste.  Alternativet er 

strengt, men rettferdig.  Alternativet den strenge rettferdighet som Guds hellighet kre-

ver: Mt 19:17 – vil du gå inn til livet, så hold budene!  Med en overtredelse i tanke, ord 

eller gjerning er vi hver for oss årsak til vår egen fortapelse, støtt bort fra den hellige 

Gud.  (1 Mos 19:18, Mt 5:43, Rom 13:9 osv.)  Ingen uren kan komme Gud nær og leve.  

(1 Mos 2:17, Rom 5:18a, 6:23 osv.)  

Vantroen akter ikke åpenbaringsordets Gud som Gud, men forakter ham, flykter fra 

ham og dekker seg bak dydens fikenblad (Mt 12:37 osv.)  Vantro er eneste årsak til for-

tapelsen, liksom Gud er eneste årsak til frelsen.  Gud sparte ikke sin egen Sønn, men 

gav ham for oss alle (Rom 8:32).   

Den første Adam – og den siste Adam 

 Kristus ”den siste Adam” og den førstefødte før hele skapelsen   

Den første Adam representerer livet under syndefallets kår – ”utenfor” den paradisiske 

virkelighet.  Kristus representerer en annen virkelighet med en annen virkningshistorie.  

De to er hverandres motstykker og hovedpersonene i verdenshistorien.   

1 Kor 15:45 – Det første menneske, Adam, ble en levende sjel.  Den siste Adam ble en ånd 
som gir liv.  Kol 1:15 – Han er den usynlige Guds bilde, den førstefødte, som står over alt det 
skapte.  Jf 1 Mos 2:18ff. 

”Det første menneske, Adam”, var skapt i Guds bilde og representerer oss alle.  Ved sin 

ulydighet ble han stamfar til en menneskehet under syndens og dødens lov.  Kristus 

var motstykket til den første Adam.  I kraft av Kristi lidende lydighet har Gud ”frelst oss 

fra mørkets velde og satt oss inn i sin elskede Sønns rike” (Kol 1:13).   

Kristus er etter sin menneskenatur (adamsnatur) det gjenreiste menneske - den siste 

Adam.  I kraft av sin lidende lydighet ble han Kirkens hode og kilden til liv og udødelig-

het.   

Kol 1:18-20 – han er hodet for legemet, som er kirken.  Han er opphavet, den førstefødte av 
de døde, så han i ett og alt kan være den fremste.  Det var Guds vilje å la hele sin fylde ta bo-
lig i ham, og ved ham forsone alle ting med seg selv.  Rom 5:12ff, 1 Kor 15:21f, 45-47,.   

 Skapelse og syndefall belyser Sønnens inkarnasjon.   

Unnfanget ved Den Hellige Ånd, ble vår menneskenatur opptatt i forening med Søn-

nens guddomsnatur.  Vår menneskenatur ble delaktig i Sønnens handlende allmakt ”i 

himmel og på jord” (Mt 28:19).  Den stilling som Adam hadde i skaperverket før fallet, 

har Sønnens menneskenatur i Jesu skikkelse – nå og alltid og i all evighet.  Guds evige 

frelsesråd og inkarnasjonens mysterium ligger skjult i Adams skapelse og syndefall, 1 

Mos 1-3.   



KSv/Hjelperen, side 79 

Ordene om mennesket skapt i Guds bilde - ”i vårt bilde”, 1 Mos 1:26, peker frem 
mot Kristus.  Han er ”den usynlige Guds bilde”, som var før alt det skapte, Kol 1:15-
17.   

Gudmennesket Jesus er Guds tabernakel, Joh 1:14, hvor «Nåden og Sannheten» 
vær virksom til stede i tjenerskikkelsen.  Han åpenbarte sin Guddoms herlighet for 
Peter, Jakob og Johannes, Mt 17:1-4, og demonstrerte sin persons hemmelighet 
med de undergjerninger han gjorde, når hans oppdrag var tjent med det.  Han er 
”Guds hemmelige visdom, den skjulte, som Gud før tidsaldrene har forutbestemt til 
vår herlighet”, 1 Kor 2:7, jf Sal 78:2 og Mt 13:35. 

I Jesus Kristus møter vi til samme tid Lovens Herre og oppfyller i Menneskesønnen.  Til 

forskjell fra den første Adam, har den siste Adam utført sitt oppdrag, og derfor har Gud 

oppreist ham fra de døde, rettferdiggjort i alles sted.  

Hos Moses og Profetene er han kalt ”en rettferdig Spire” av Davids ætt, og ”Herren vår 

Rettferdighet”, Jer 23:5f.  Han er opphavet til endetidens gudsfolk og Faderens velsig-

nede.  De kommer alle fra dåpen og tjener den levende Gud som hans kjære barn i tillit 

til Kristi fortjeneste.  Derfor venter de ham som Herre og Frelser på Dommens dag (Fil 

3:20).  

Ef 1:4 – I Kristus har han utvalgt oss før verden ble skapt, så vi skulle stå hellige og feilfrie for 
hans ansikt.  1 Joh 4:17, Mt 25:34b.  Rom 5:12-21.  1 Kor 2:6-8, 15:21f, 45-47.  Kol 1:12-20.   

Den éne Hellige og Rettferdige er etter sin himmelfart ved Faderens høyre side (Mt 

22:44, Apg 2:33f, Rom 8:34 osv).  Der er vår bror, han som kalte apostlene ”mine brød-

re”, Joh 20:17, og de som gjør Faderens vilje, er hans brødre og søstre, Mt 12:50, Heb 

2:11.  Nå kan han fritt gjøre hva han kan etter sin guddomsnatur – å være hos sine 

venner hvor som helst de samles.   

Mt 12:50 – den som gjør min himmelske Fars vilje, han er min bror og søster og mor.  Joh 
6:40, Rom 8:16f.   

Heb 2:14 – Siden barna er mennesker av kjøtt og blod, måtte også han bli menneske som de.  
Slik skulle han ved sin død gjøre ende på ham som hersker ved døden, det er djevelen.  V 16-
17.  Ef 1:20-23, 1 Tim 6.15 

I samme personforening står Sønnens guddomsnatur i et lignende forhold til sin men-

neskenatur: I Kristus Jesus ble ”herlighetens Herre” delaktig i lidelse, død og oppstan-

delse (1 Kor 2:8).  Gud vant seg en kirkebrud ”med sitt eget blod” (Apg 20:28).  Gud fòr 

ned til helvetmaktene og triumferte.  Gud døde, ble lagt i graven og reist opp fra de 

døde i Jesu skikkelse.   

En visdom som overgår all forstand 

Hvordan kan den hellige Gud frikjenne synderen?  Guds lov reiser dette spørsmål til alle 

tider, og alltid er mennesker henvist til Jesu undervisning i «Moses og Profetene» (GT), 

dokumentert i en bevitnet Jesus historie, og gitt videre til kirken i og med apostelor-

dets lære.  Denne tydning med skriftbevis var det Gud stadfestet med Jesu oppstandel-

se fra de døde.  Denne henvisning til en bevitnet Jesus-historie reiser et nytt spørsmål:  

Hvorfor tok ikke Gud et oppgjør med sine fiendemakter lenge før?  Guds langmodighet 

gjennom utallige generasjoner virker urettferdig.  Svaret ligger hos Gud, som er ”en 

rettens Gud” (Jes 30:18).  I sin langmodighet vil Gud være nådig og vise miskunn for 

Kristi skyld.  Guds frelsesplan for verden er Guds sak.  Vår sjanse er Guds fullbrakte 



KSv/Hjelperen, side 80 

frelsesverk i Jesus Kristus og ham korsfestet.  Lengre kommer vi ikke.  Kirken gransker 

ikke skjulte ting. 

Evangeliet henviser oss til kjensgjerninger i en bevitnet frelseshistorie, hvor alt dreier 

seg om Guds løfter, oppfylt i Kristi lidelse, død og oppstandelse.  I sentrum står den 

hovedsak som den bibelske ordbruk sammenholder med ordparet rettferdiggjørelse og 

forsoning.   

Kristus nevner denne hovedsak med to ord over fremsatt brød og vin: ”Syndenes forla-

telse”.  Ordene sammenfatter meningen med den nye pakt i Jesu Kristi, Guds Sønns 

blod: Med forsoning blir et brutt forhold gjenopprettet.  Med rettferdiggjørelse blir an-

klagen opphevet, skylden strøket og synderen frikjent.   

Guds nådepakt i Jesu offerdød lar oss møte Gud som både Forsoneren og den krenke-

de part til samme tid.  Gudmennesket er både offerpresten som ofret og Lammet som 

ble ofret.  Denne hemmelighet innbyr til undring, takk og tilbedelse.  Andre lar seg fris-

te til uforstand.   

Mt 16:21-23 – Fra den tid begynte Jesus Kristus å gjør det klart for disiplene at han måtte dra 
til Jerusalem, og at de eldste, overprestene og de skriftlærde skulle la ham lide mye.  Han 
skulle bli slått i hjel, og den tredje dagen skulle han oppstå.  Da tok Peter ham til side og gav 
seg til å irettesette ham: «Gud fri deg, Herre!  Dette må ikke hende deg.»  Men Jesus snudde 
seg og sa til Peter: «Vik bak meg, satan!  Du vil føre meg til fall.  Du har ingen sans for det 
som Gud vil, bare for det som mennesker vil.   

Lk 18:13f.  Heb 2:14ff, 8:8-12.  1 Joh 2:1f, 4:7-11.  Ef 1.  Åp 5.  

Motbilder i den gamle pakt var offertjenesten i templet, og især offeret på den store 

Forsoningsdagen (Heb 10:3).  Men her er en viktig forskjell.  Jesu tjeneste som øvers-

teprest skjedde ikke i templets Aller Helligste, skjult for folket.  Han var selv templet 

(Joh 2:13-22).   

Gud forlikte verden med seg selv i Kristus Jesus – den nye pakts tempel.  Virkeligheten 

avløste skyggebildene i den gamle pakt (Heb 9:11ff).  Ingen av øyenvitnene til den 

korsfestede Jesus så Guds forsoningsverk.  Bare Gud kan bevitne noe slikt, og det gjor-

de han på den tredje dag, da Gud reiste Jesus opp fra de døde, rettferdiggjort i alles 

sted.  I Skriftens lys skjønner vi Pauli ord: 

1 Kor 2:8 – Denne visdom har ingen av verdens herskere kjent til.  Hadde de kjent den, ville 
de ikke ha korsfestet herlighetens Herre.  Gal 3:26f – Alle er dere Guds barn ved troen i Kris-
tus Jesus.  Dere, så mange som er litt døpt til Kristus, er blitt ikledd Kristus.    

 

 

  



KSv/Hjelperen, side 81 

17.   HVILKEN RETTFERDIGHET ER DET EVANGE-
LIET ÅPENBARER? 

Jesu død forener rettferdiggjørelse og forsoning i Jesu persons hemmelighet, og be-

grunner rettferdiggjørelsen ved tro alene og barnekår hos Gud.   

1 Kor 2:2 - jeg ville ikke vite av noe annet hos dere enn Jesus Kristus og ham korsfestet.  Gal 
3:26f – Dere er alle Guds barn ved troen på Kristus Jesus, for dere som er blitt døpt til Kristus, 
har kledd dere i Kristus.  Rom 8:15 – Dere har ikke fått trelldommens ånd, så dere igjen skulle 
være redde.  Dere har fått barnekårets Ånd som gjør at vi roper «Abba, Far!»  Joh1:12 – Alle 
som, tok imot ham, dem gav han rett til å bli Guds barn – de som tror på hans navn.  De er ik-
ke født av kjøtt og blod, ikke ved menneskers vilje og ikke ved manns vilje, men av Gud.   

Men vil vi i norsk sammenheng synge om forsoningens forutsetning i Jesu, Guds Sønns 

lovoppfyllelse, kommer vi i forlegenhet.  Det er vanskelig å finne viser med dette tema.  

Et eksempel er Nyttårsdagens tema: Kristi omskjærelse da han tok på seg alle lovens 

forpliktelser for å skaffe oss alle nåderett hos Gud.   

En båt duger ikke uten bunn.  Kristi lovoppfyllelse er «bunnen» i den rettferdighet som 

evangeliet åpenbarer «uavhengig av lov» (Rom 3:21).  Den søker man ikke uten den 

selverkjennelse som loven virker.  Da tar vi Kristi kors på alvor, og oss selv på alvor.  

Guds universelle nådepakt i Jesu Kristi død 

Gud taler og handler i sine pakter på en slik måte at han alltid oppfyller sine forpliktel-

ser og holder sine løfter.  Guds oppfyllelse er alltid i samsvar med Guds rettferdighet.  I 

så henseende er det ingen forskjell mellom lovpakt og løftepakt (nådepakt).   

I Guds lovpakt med sitt folk – Sinai-pakten, har Gud alle rettigheter, mens alle forplik-

telser ble lagt på Guds utvalgte folk.  I Guds universelle løftepakt med Abraham er for-

holdet motsatt: Gud har tatt på seg alle plikter og gitt menneskene alle rettigheter.  I 

Jesu korsdød har Gud oppfylt både lovpakten og løftepakten, men på en slik måte at 

Guds strenge rettferdighet tjener Guds nådige rettferdighet.   

Jes 53:5, 11 – han ble såret for våre overtredelser og knust for våre misgjerninger.  Straffen lå 
på ham for at vi skulle ha fred, ved hans sår har vi fått legedom.  /…/ Min rettferdige Tjener 
skal gjør de mange rettferdige når de kjenner ham, for han har båret deres synder.  - 5 Mos 
32:4 – Han  er Klippen, fullkomment er hans verk, rettferdige er alle hans veier.  En trofast 
Gud, uten svik, rettferdig og rettvis er han.   

Men hva med oss?  Kan menneskets utroskap oppheve Guds trofasthet? 

Rom 3:3f – Slett ikke!  La det stå fast at Gud taler sannhet, men hvert menneske er en løgner.  
Slik står det skrevet: For at du skal få rett når du taler, og vinne når du fører sak.   

Gud har ført sin sak mot en fallen menneskehet og vunnet på forunderlig vis:  

Rom 4:24f – Vi skal få rettferdigheten tilregnet når vi tror på ham som reiste Jesus, vår Herre, 
opp fra de døde, han som ble overgitt til døden på grunn av våre synder og oppreist på grunn 
av vår rettferdiggjørelse.        

Guds universelle nåde og tilgivende rettferdighet var årsaken til den nye pakt.  Han på-

tok seg tjenerskikkelsen av fri vilje, og lydig til døden oppfylte han etter sin menneske-

natur Guds lov i alle deler og bar Guds vredes dom i alles sted (Fil 2).  Den Guds rett-

ferdighet som evangeliet åpenbarer uavhengig av lov, er Lovens oppfyller, Jesus Kristus 

i hans lidende lydighet (Gal 4:4).   



KSv/Hjelperen, side 82 

Rom 8:3 – Det som var umulig for loven fordi den var maktesløs på grunn av menneskets on-
de natur, det gjorde Gud.  For syndens skyld sendte han sin egen Sønn i syndige menneskers 
skikkelse og holdt dom over synden i vår natur.  2 Kor 5:21 – Han som ikke visste av synd, 
har han gjort til synd for oss, for at vi i ham skulle bli Guds rettferdighet. 

Så har troens årsak i fortid og nåtid: 

I fortid:  

Jes 42:6 (om Guds rettferdige Tjener) - Jeg, Herren, har kalt deg i rettferd og grepet din hånd.  
Jeg har formet deg og gjort deg til en pakt for folkene, til et lys for folkeslagene.  Mt 26:27f - 
han tok en kalk, takket, gav dem og sa: «Drikk alle av den!  For dette er mitt blod, paktens 
blod, som utøses for mange til syndenes forlatelse.  Rom 5:10 – Da vi ennå var Guds fiender, 
ble vi forsonet med ham ved hans Sønns død.   

I nåtid:  

1 Joh 2:1f – om noen synder, har vi en som taler vår sak hos Faderen, Jesus Kristus, Den 
Rettferdige.  Han er en soning for våre synder, ja, ikke bare for våre, men for hele verdens.  
Heb 5:8 - Enda han var Sønn, lærte han lydighet av det han led.  Da han hadde nådd fullen-
delsen, ble han opphav til evig frelse for alle dem som adlyder ham.   

Slike steder illustrer forsoningens nødvendige vilkår: Det rene, uskyldige Guds Lam som 

har oppfylt Guds lov i alle deler.  Gjennom ham lærer vi Guds nådige sinnelag å kjenne 

og ha evig liv i ham (Joh 17:3).  Gud sparte ikke sin egen Sønn, men elsket verden med 

en kjærlighet som overgår all forstand.   

Guds strenge og nådige rettferdighet 

Apg 3:14 – Dere fornektet Den Hellige og Rettferdige og bad om å få løslatt en morder.  7:52 
(Stefanus)– dere som fikk loven overgitt ved påbud fra engler, men ikke har holdt den.  22:14 
– (Den Oppstandnes ord til Paulus:)  Våre fedres Gud har utvalgt deg til å kjenne hans vilje, til 
å se Den  Rettferdige og til å høre hans egen røst. 

Guds gode skapervilje, tydeliggjort i Tibudsloven, krever kjærligheten til Gud og vår 

neste som oss selv – hundre prosent!  Loven åpenbarer Guds strenge rettferdighet.  

Ingen kan se Gud uten den rettferdighet som loven krever (Mt 5:8, 17).  Dette krav 

som Jesus innskjerpet for farisèerne, oppfylte han selv i kraft av sin persons hemmelig-

het -  sin Guddoms person: 

Mt 5:46 - Vær da fullkomne, slik deres himmelske Far er fullkommen.  Rom 3:19 – det som 
loven sier, gjelder dem som har loven, for at hver munn skal tie og hele verden stå skyldig for 
Gud.   

Likevel vil mennesket være sin egen gud og lykkes smed, bundet til seg selv.  Denne 

binding blir tilslørt med ordet «frihet».  Vår fortjente dom er «i mørket utenfor» (Mt 

8:12, 22:13).  Med flukten fra eget ansvar for Gud, tar vi hverken oss selv på alvor eller 

Kristi kors på alvor.   

Stilt overfor lovens dom, finnes ingen utvei.  Overprøving er utelukket.  Da skjer det 

utenkelige: Gudmennesket Jesus trer inn, tar seg av vår sak i en bevitnet historie, og 

åpenbarer Guds rettferdighet uavhengig av loven (Rom 3:25, Jes 63:1-3, Åp 19:13).  

Frifinnelsens årsak finnes i Gud (1 Kor 2:9f) – i Guds råd fra evighet av (Mt 25:34, Ef 

1:4).  Gud har oppfylt sitt løfte til Abraham (1 Mos 12:3).   

Underlig er forholdet til Guds lovpakter med sitt folk.  På lovpaktens grunn førte Gud 

sak mot sitt folk, men alltid slik at dommen tjente løftepakten og fremmet dens oppfyl-

lelse:  



KSv/Hjelperen, side 83 

Hos 4:1 – Hør Herrens ord, dere Israels sønner!  /…/  For det er ingen       sannhet og troskap 
og ingen gudskjennskap i folket.  De sverger og lyver, myrder og stjeler, bryter ekteskapet og 
farer med vold, bloddåd følger på bloddåd.  Derfor skal landet visne, og alle som bor der, tæ-
res bort, både markens dyr og himmelens fugler, selv fisken i havet skal utryddes (Jes 3:13-
15).  - Om Guds dom over folkene, se Joel 3:8-20, Sal 9:6-11.   

Jes 42:1 – Se, min Tjener, som jeg støtter, min utvalgte, som min sjel har behag i.  Jeg legger 
min Ånd på ham; han skal føre rett ut til hedningefolkene. 

Menneskene demonstrerer i ord og adferd et liv under syndens herredømme.  De gjør 

seg fortjent til Guds straffedom med sitt harde og ubotferdige sinn, og ved å la seg le-

de av urett (Rom 1:18ff, 2:5ff).  Guds gode skapervilje avslører.  Tibudsloven tydeliggjør 

Guds skapervilje, mens Jesu undervisning skjerper den.  Avslørt blir vantroens frukter, 

og avsagt blir vår fortjente dom.  Blir ikke Guds rettferdighet åpenbart uavhengig av 

loven, blir den Guds anklageskrift mot enhver.  Betinget nåde er ikke nåde. 

Rom 3:19f – Vi vet at alt det som loven sier, gjelder dem som har loven, for at hver munn skal 
tie og hele verden stå skyldig for Gud.  Ikke noe menneske blir rettferdig for Gud på grunn av 
gjerninger som loven krever.  Ved loven lærer vi synden å kjenne.  Kol 2:14, 23-25.  Gal 5:3f, 
9. 

Her merker vi oss at Guds lov tjener evangeliet, som åpenbarer Guds nådige rettfer-

dighet ”uavhengig av loven” (Rom 3:21).   

Jer 23:5f – Se, dager skal komme /…/ da jeg lar en rettferdig spire vokse fram i Davids ætt.  
Han skal være konge og styre med visdom og gjøre rett og rettferd i landet.  /…/ Og dette er 
navnet han  skal få: Herren, vår rettferdighet.  Jes 53:11l.  Joh 5:43ff.   

Oppfyllelsen har Gud bevitnet med Kristi oppstandelse fra de døde.  Da oppstod «Her-

ren, vår rettferdighet».  Han er vår evige rettferdighet, vårt evige liv og vår evige vel-

signelse.  Og hva han er, det var han fra evighet, altså før mennesker kommer til tro på 

ham.   

Guds nidkjærhet kom til syne i Jesus Kristus og ham korsfestet - av brennende kjærlig-

het til sitt verk.  Samtidig ble Guds løftepakt oppfylt med den velsignelse som Gud lov-

te Abraham.  Men løftepakten er eldre enn lovpakten, så lovpakten tjener løftepakten 

og fremmer den.   

Rom 10:4 – Kristus er lovens ende, så hver den som tror, blir rettferdig for Gud (Joh 3:18, Apg 
13:39, Gal 3:23f).        

Det er løftepakten vi minner oss selv om med korstegnet.  Det markerer Guds kjærlig-

het, som langt overgår hans nidkjærhet.  «SÅ har Gud elsket verden» (Joh 3:14).  Dø-

den har ingen makt over ham som er vår rettferdighet ved Faderens høyre – utenfor 

oss (Joh 16:10, 1 Joh 2:2).   

Tre illustrasjoner til «den fremmede rettferdighet»:  

Første illustrasjon, Rom 3:19-26: 

- alt det som loven sier, gjelder dem som har loven, for at hver munn skal tie og hele verden 
stå skyldig for Gud.  Ikke noe menneske blir rettferdig for Gud på grunn av gjerninger som lo-
ven krever.  Ved loven lærer vi synden å kjenne.  Men nå er Guds rettferdighet blitt åpenbart 
uavhengig av loven.  Om den vitner Loven og Profetene.  Dette er Guds rettferdighet som gis 
ved troen på Jesus Kristus, til alle som tror.  Her er det ingen forskjell, for alle har syndet, og 
de har ingen del i Guds herlighet.  Men ufortjent og av hans nåde blir de erklært rettferdige på 
grunn av forløsningen i Kristus Jesus.  Ham har Gud stilt synlig fram for at han ved sitt eget 



KSv/Hjelperen, side 84 

blod skulle være et sonoffer for dem som tror.  Slik ville Gud vise sin rettferdighet.  For tidlige-
re hadde han i sitt tålmod båret over med de syndene som var begått.  Men i vår tid ville han 
vise sin rettferdighet, både at han selv er rettferdig, og at han erklærer den rettferdig som tror 
på Jesus.   

Andre illustrasjon: Åpenbaringsboken, kap 19:  

Det kommer ikke til noe sluttoppgjør med Guds fiendemakter i den ytterste dom.  Ryt-

teren på den hvite hest seirer med sverdet som går ut av hans munn.  Han er «Guds 

ord» og «herrenes Herre» (17:14).  Bak ham følger hæren hans på hvite hester, kledd i 

fint lin, hvitt og rent (v 11ff).  Linet er de helliges rettferdige gjerninger (v 8).  Vi forstår: 

De er kledd i «frelsens kappe /…/ rettferdighetens kappe» (Jes 61:10), og har seiret al-

lerede (12:11)..  Denne hær er nærmest for statister å regne.  Ordet – deres herre, har 

seiret.  

Slaget uteblir.  Guds kirkehær er «de som kommer ut av den store trengsel, og som har 

vasket sine klær og gjort dem hvite i Lammets blod» (7:14, jf Gal 3:26, Ef 5:25-27, Åp 

21:9).  I sin åpenbaring for Johannes fremstiller Kristus seg selv som den gave-

rettferdighet Gud tilregner troen.  Det gjør Kristus uten bruk av rettstermer fra den 

gamle pakt, for adressatene er fremmed for Guds pakter med sitt folk.  Først fremstil-

ler Kristus frelsens årsak, deretter sitt komme med Guds fullendte rike på den nye jord, 

hvor Lammets bryllupsmåltid er gjort ferdig for Lammets kirke (14:4, 19:9, Mt 22:4, 

11f).   

Tredje illustrasjon: Det himmelske bibliotek   

Åp 3:5 – den som seirer, skal bli kledd i hvitt, og jeg vil aldri stryke hans navn ut av Livets 
Bok, men kjennes ved hans navn for min far og hans engler.   

Ordene stadfester Guds nådepakt i Kristi offerdød.  Den som seirer, har alle rettighe-

ter, mens Kristus tar alle plikter på seg og sørger for seieren.  På nådens vilkår – og be-

grunnet i Guds trofasthet, står navnet skrevet i Livets Bok.  Kristi løfte gjelder den be-

kjennende kirke, som med Kristus til gave, etterfølger ham (14:4; jf Mt 10:32f).   

Den endelige dom, Åp 20:11ff, lar oss forstå at det himmelske bibliotek må være stort.  

De døde ble dømt etter sine gjerninger (jf 10:8).  Her er ingen nåde, for målestokken er 

Guds hellige lov (21:27).  Unntaket gjelder dem som står oppført i Livets Bok.  Denne 

ene bok blant de mange sier ingenting om gjerningene, for frelsens årsak er Kristi li-

dende lydighet.   

«Livets Bok» - det er en megetsigende boktittel om vår rettferdighet for Gud.  Guds 

rene Lam er verdens syndebærer og vår rettferdighet for Gud.  Samtidig står løftet om 

nådelønnen fast (Mt 5:11f).  De rettferdiges gjerningene følger med dem (Åp 19:8, 

21:27). 

Guds handlemåte er underfull.  Guds nådige rettferdighet opphever ikke Guds strenge 

rettferdighet, men stadfester den.  Forholdet markerer forskjellen mellom lov og 

evangelium i Guds frelsesplan.  Denne forskjell og sammenheng har utspring i Guds 

hellighet, slik hans åpenbaringsord viser ham: Gud er nidkjær for sitt verk i selvhengi-

vende kjærlighet til sitt verk.    

Denne grunnleggende viten om Gud beror ikke på spekulasjon (herlighetsteologi), men 

på forskjellen mellom nådepakt og lovpant gjennom frelsens historie.  Forskjellen be-



KSv/Hjelperen, side 85 

grunner og medbestemmer alt hva Konkordiebokens bekjennelsesskrifter sier om Gud, 

mennesket og verden.   

Til selvstudium:  

5 Mos 27:11-26.  2 Kor 3:7-11 (fordømmelsens embete og rettferdighetens embete 
el Åndens embete – det nytestamentlig prekenembete).  

Lk 18:13f (tolleren i templet).  Ef 2:3-9.  1 Joh 1:9, 2:1f.  Gal 3:22 (jf v10 og 13f, 4:4f).   

Steder til sammenligning: Jf Rom 7:9 med v 24f.  – Jf Rom 8:1f med v 33ff.  – Jf 1 Kor 
4:3f med 15:55-57.   

Guds endegyldige vitnesbyrd 

Med Jesu legemlige oppstandelse fra de døde har Gud stadfestet sitt fullbrakte forso-

ningsverk og vår rettferdiggjørelse i stedfortrederens lidende lydighet.  Slik har Gud 

oppfylt løftet om en profet «som meg» (5 Mos 18:15).  Det er ham vi skal høre (Mt 

17:5, Joh 1:46ff, 6:14).   

Den oppstandne Jesus viste seg deretter flere ganger for apostlene og mange andre.  

Da talte han med dem om de ting som hører til Guds rike, og utla «det som står skrevet 

om ham i alle Skriftene, helt fra Moses og hos alle profetene» (Lk 24:27, jf v 44-48).   

Rom 1:17 – Den rettferdige skal leve ved tro (Hab 2:4).  Jf Joh 3:36a, Rom 3:21f, Gal 3:11-
14).   

Om Guds vitnesbyrd, se Apg 2:24, 3:15, 4:10, 10:40, 13:30, 34.   

Henvisninger til Guds vitnesbyrd i Peters taler, se Apg 2:32-35, 10:34-41, 13:26-39.   

Kristi legemlige oppstandelse begrunner like fra begynnelsen rettferdiggjørelsen ved 

tro uavhengig av lovgjerninger. 

Apg 2:37f – da de hørte dette, stakk det dem i hjertet, og de sa til Peter og de andre apostle-
ne: Hva skal vi gjøre, brødre?  Peter sa da til dem: Vend om, og enhver av dere la seg døpe 
på Jesu Kristi navn til syndenes forlatelse, så skal dere få Den Hellige Ånd til gave.   

Rom 4:24 – Vi skal få rettferdigheten tilregnet når vi tror på ham som reiste Jesus, vår Herre, 
opp fra de døde.  6:3, 6-8 – vårt gamle menneske ble korsfestet med ham for at syndelegemet 
skulle bli til intet, så vi ikke mere skal tjene synden: for den som er død, er rettferdiggjort fra 
synden.  Men er vi død med Kristus, da tror vi at vi også skal leve med ham.  8:11 – dersom 
hans Ånd bor i dere, skal han som reiste Kristus opp, også gi deres dødelige legeme liv ved 
den Ånd som bor i dere.  1 Kor 6:14, Gal 1:1, Ef 1:20, Kol 2:12, 1 Tess 1:10.  1 Pet 1:21.   

Like fra begynnelsen er det tale om Jesu, Guds Sønns exodus fra denne verden med 

følger for dem som kommer til tro og lar seg døpe til Jesu død.  Frelst av nåde, er vi kalt 

til å etterfølge Sønnens selvhengivende kjærlighet i Jesu skikkelse (Apg 2:38, Rom 6:11, 

Ef 2:10, Åp 14:4).   

Like fra kirkens begynnelse i Jerusalem er den oppstandne Kristus troens rettferdighet 

– og ingen annen.  Her er det ikke tale om noen «paulinsk», enn si «luthersk» særtradi-

sjon, men om den nytestamentlige tro, sikkert bevitnet og sikkert begrunnet i den rett 

utlagte Skrift fra dens Herre (1 Kor 15:1-11).   

I likhet med de andre apostlene har også Paulus mottatt evangeliet fra Herren (Gal 1-2, 

1 Kor 15:1-3).  Også Paulus forkynte den rettferdighet som evangeliet åpenbarer uav-

hengig av loven (Rom 4:24f).  Mottatt fra Herren, forkynte også han Kristus som mots-

tykke til den første Adam, Rom 5:12ff, fulgt av «dåpkapitlet», Rom 6.  Jf Joh 8:46, 1 Joh 

2:2, 1 Pet 2:22. 



KSv/Hjelperen, side 86 

Det grunnleggende 

Motivene er sammenvevd.  Det er lett å betone forsoningen på bekostning av det 

grunnleggende – Jesu persons hemmelighet og hans gjerning som Lovens oppfyller i 

alles sted.  Hva Gud har sammenføyd, det får vi holde sammen med de forskjeller som 

Guds ord viser.   

Illustrasjon: 2 Kor 5:19-21 – Det var Gud som i Kristus forsonte verden med seg selv, slik at 
han ikke tilregner dem deres misgjerninger, og han overgav ordet om forsoningen til oss.  Vi 
ber dere på Kristi vegne, la dere forsone med Gud!  Han som ikke visste av synd, har han 
gjort til synd for oss, for at vi i ham skulle bli Guds rettferdighet.  

Ordene sammenfatter Kristi liv og død i ettertid - i påskeperspektivet.  Vi kjenner ham 

ikke slik vi kjenner hverandre, men evangeliet lar oss kjenne ham som døde og oppstod 

for alle, v 15f.  Vi kjenner ham ved troen – ikke umiddelbart, men gjennom apostelor-

dets lære fra ham, v 20.  Virksom med evangeliet, møter han oss indirekte i en ny vir-

kelighet, v 17 – hvis noen er i Kristus, er han en ny skapning.  Det gamle er borte, se, 

det nye er blitt til.   

Med Guds rettferdighet til gave, er det ingen fordømmelse for den som er i Kristus Je-

sus (Rom 8:1).  Troen anvender Guds rettferdighet, enhver på seg selv.  Frikjent hos 

Gud på grunn av Kristi fortjeneste, er han vår fred mellom oss og Gud.  Med ham til 

gave går til vår gjerning med Kristus til eksempel – med frimodighet.  Hele veien er 

Kristus og ham korsfestet frifinnelsens årsak.  Hele veien er syndenes forlatelse vår 

støttestav og eneste grunn til barnekår hos Gud.  Med Kristus til gave, gitt av nåde, tri-

ves troen sammen med gjerningen som har Guds ord og befaling for seg.   

Det er verdt å merke seg at den nytestamentlige tro også var deres tro som satte sin lit 

til «Israels håp og frelser», Jer 14:8, 17:13 (jf Lk 24:21, Rom 15:4, osv).  Innholdet er 

gammelt nytt, beskrevet hos «Moses og Profetene», men oppfyllelsen gjør forskjellen.  

Vi som i ettertid kommer til tro, kommer til tro ved apostelordets lære fra ham.  Den 

lar oss se Jesu person og verk i påskeperspektivet, slik den Oppstandne utla det som 

stod skrevet om ham i Det gamle testamente (Lk 24).   

Jesu påskeperspektiv på sitt verk opplyser Bibelens rettsspråk om menneskehetens 

frelse.  Den har funnet sted og blir forkynt med evangeliet.  Språkbruken er et eien-

dommelig sakralspråk - ”Den Hellige Ånds språkbruk”.   

 

 

18.   VEISKILLET I LÆREN OM TROENS RETTFER-
DIGHET 

Alle kristne synes enige om at Gud vil fornyelse og virker den.  Det er ikke her det store 

skillet går.  Skillet avsløres med to spørsmål:   

(1) Hva er årsaken til at en synder - som Guds lov fordømmer, blir frikjent for Guds 

domstol og har evig liv?   

Svaralternativet er: Enten menneskets gjerninger (også viljens forvandling og gjerning-

er gjort i tro), eller Guds Sønns stedfortredende lydighet, godtgjøring og forbønn.  En-



KSv/Hjelperen, side 87 

ten skjer frifinnelsen (el rettferdig-erklæringen) på grunn av Kristi lidende lydighet i al-

les sted, eller så er frifinnelsen betinget av fornyelsen i en frelsesprosess.  - Er årsaken 

Kristi fullbrakte verk, mottar troen den frelse som våre gjerninger utelukker.   

(2) Ved hvilket middel er det vi mottar evangeliets løfter og anvender dem på oss 

selv?   

Svaralternativet er:  Enten ved tro eller ved gjerninger.  Til den ene siden går de som 

søker utenfor seg selv.  De vedkjenner seg Guds ord om menneskets medfødte avmakt 

og fiendskap mot Gud, og setter all sin lit til Kristi fullbrakte verk i alles sted, og mottar 

frifinnelsen ved evangeliet og sakramentene.  Da er mennesket utelukket fra frifinnel-

sens årsak (eksklusivt), for begrunnelsen er det helbibelske vitnesbyrd om Guds utvel-

gelse og nådepakter, hvor de mange direkteutsagn bekrefter hverandre og gjør slut-

ninger mulige.  

Til den andre siden går de som nedtoner eller overser betydningen av bibelord om ar-

vesyndens kraft i mennesket.  De søker inn i seg selv og svarer: Kristi forsoningsverk 

”for oss” hører sammen med Kristi gjerning ”i oss”.  De finner i sine erfaringer en be-

kreftelse på at Guds frelsesverk gjelder også meg.  Da er Kristi gjerning ”i oss” avgjø-

rende (inklusivt).  Begrunnelsen er her generelle prosess-teorier om forvandlings-

nåden, som gjør det mulig å bortforklare bibelord og se bort fra Guds nådepakt og ut-

velgelse.  Denne framgangsmåte gjør det lett å tilpasse “evangeliet” til kirkens historie, 

moderne økumenisme og dominerende idéer i samtiden.  En grunnleggende, allmenn-

religiøs tankegang kommer her til uttrykk i tilslørende språkbruk og begrepsglidninger 

på lovreligionens grunn.  

Hvis rettferdigerklæringen skjer med forbehold om fornyelse i en frelsesprosess, må 

meningen være den som Romerkirkens Tridentinerkonsil fastslo (år 1547):  - ”våre go-

de gjerninger tjener til å bevare frelsen, eller at den mottatte troens rettferdighet eller 

til og med troen selv, helt eller delvis blir opprettholdt og bevart ved våre gode gjer-

ninger” (sit FC SD 4:35, ad Tridentinum, sesjon 6, canon 24 og 32.  Uth her.  - I Konkor-

dieformelen har drøftingen adresse til en avsporing i det lutherske miljø (den majoris-

tiske strid)).   

Sitatet dekker fariseernes lære om menneskets evner og muligheter til å medvirke i 

frelsen.  Kirkens historie gjenspeiler fariseismens læreutbredelse i kirken, tross Jesu 

advarsel (Mt 16:6).  Nevnte spørsmål utfordrer den bekjennelsestro lutherdom.  Vi er 

den gamle kirke i skriftbunden tradisjon, bundet til apostelordets lære fra Skriftens 

Herre og kirkens Lærer.  Følgelig er apostelordets lære vår berettigelse som kirkefelles-

skap, og for menneskenes skyld opprettholde det veiskille som består inntil Dommens 

dag.   

Vatican 2  

(Lumen gentium § 24.  Uth her.  = Romerkirkens katekisme (1993) § 2068).  Konsilet 

stadfestet Tridentinums lære, at et menneske når fram til frelse ”ved troen, dåpen og 

overholdelsen av budene”.  Her er det ikke tale om tillit til Guds løfte, eller om den fri-

finnelse (syndenes forlatelse) som på grunn av Kristi lidende lydighet inntil døden gjel-

der hele veien - ved begynnelsen, underveis og ved slutten.   

Rettferdiggjørelsen er her forstått som ”et samarbeid mellom Guds nåde og mennes-

kets frihet.  Mennesket gir sin trostilslutning til Guds Ord, som på sin side maner men-



KSv/Hjelperen, side 88 

nesket til omvendelse, og i kjærlighetens samarbeid med den Hellige Ånds tilskyndelse 

som går forut for mennesket og bevarer det” (samme § 1993).  Rettferdiggjørelsen ses 

som en prosess, hvor Guds forvandlingsnåde samarbeider med den frie vilje og hjelper 

mennesket til å heve seg til rettferdighet for Gud.   

Tankegangen er allmennreligiøs, men fikk i løpet av 1990-årene offisiell tilslutning i en 

rekke kirker på protestantisk hold, blant dem kirker som var  lutherske av formalitet.  

Følgende sitater er tatt fra økumeniske dokumenter som Den norske folkekirke sluttet 

seg til med Kirkemøtets nesten enstemmige tilslutninger.  Sitatene illustrerer frafallet 

fra den nytestamentlige tro, som de lutherske bekjennelsesskrifter bevitner med Guds 

ord.   

Leuenberg-konkordien 1973  

Pkt 10:  ”Den som setter sin lit til evangeliet, er for Kristi skyld rettferdiggjort for Gud og 

frigjort fra lovens anklage.  Han lever i daglig omvendelse og fornyelse sammen med 

menigheten, i lovprisning av Gud og i tjeneste for nesten, i forvissning om at Gud vil 

fullføre sitt herredømme.  Således skaper Gud nytt liv” osv.  (Uth her.)  - Men hva er 

forholdet mellom frifinnelse og fornyelse?  Tjener gjerningene til å bevare troens rett-

ferdighet? 

Avtalen mellom Den norske kirke og Metodistkirken i Norge 1994  

Dåpen pkt 20 og23:  Forholdet mellom rettferdiggjørelse (frifinnelse) og helliggjørelse 

(fornyelse) er merkelig nok ikke behandlet som selvstendig tema.  Fremstillingen gir 

inntrykk av ulike betoninger, med rom for ”en prosessorientert tenkning /…/ i deler av 

luthersk kristendom” (uth her).  Med henvisning til ”vekkelseskristendom” innen Den 

norske kirke – og uten noe læreoppgjør fra det hold, gir man forskjellene status som 

”ikke /…/ kirkesplittende”   

Avtalen mellom enkelte lutherske kirker og Den anglikanske kirke 

”Fellesuttalelsen fra Porvoo - med Porvoo-erklæringen” 1992 (1994 (2)), pkt 32 c: - ”vi 

regnes som rettferdige og blir rettferdiggjort for Gud, ene og alene av nåde ved tro, på 

grunn av vår Herre og Frelser Jesu Kristi fortjeneste /…/ rettferdiggjørelse og helliggjø-

relse er sider ved den samme guddommelige handling” osv.  (Uth her. Formuleringen 

er tilpasset dialogen mellom anglikanere og Romerkirken, jf pkt 19.  Se spørsmålene 

nedenfor til Felleserklæringen). 

Felleserklæring om rettferdiggjørelseslæren.  Det Lutherske Verdensforbund.  
Det pavelige råd for fremme av kristen enhet.  1997: 

Pkt 18: - ”Kristi fødsel, død og oppstandelse er både grunnlaget og forutsetningen for 

rettferdiggjørelsen.  Derfor betyr rettferdiggjørelsen at Kristus selv er vår rettferdighet, 

som vi får del i gjennom Den hellige Ånd, etter Faderens vilje”... Pkt 22: - ”Når mennes-

ker får del i Kristus ved tro, tilregner ikke Gud dem deres synd og Gud skaper en virk-

som kjærlighet i dem ved Den hellige Ånd.  Disse to aspektene ved Guds nådige hand-

ling må ikke skilles (fra) hverandre.  De hører sammen på den måten at ved troen er 

mennesker forent med Kristus som i sin person er vår rettferdighet (1 Kor 1, 30), både 

syndenes tilgivelse og Guds frelsende nærvær.”  (Uth her.)   



KSv/Hjelperen, side 89 

Erklæringen ser bort fra Kristi lidende lydighet som lovens oppfyller i alle deler og i al-

les sted.  Videre ser erklæringen bort fra forskjellen mellom lovpakt og nådepakt (løfte) 

i frelsens historie, og hvordan de begge blir oppfylt i Kristi offerdød. 

Felleserklæringen gjelder et lærestykke som for lutheranere har grunnleggende betyd-

ning og står i forbindelse med ”alle trossannheter”.  Derfor ble det nødvendig å presi-

sere at ”katolikker ser seg bundet av flere kriterier” i budskapet om rettferdiggjørelsen 

(§ 18).  Var den forensiske nådeforståelse et av kriteriene og et av to aspekter?  I så fall 

hadde Romerkirken gitt etter for den wittenbergske reformasjon.  Disse og andre for-

muleringer vakte en storm av innsigelser, især fra tyske katolikker.   

Sitatene illustrerer det uovervinnelige problem, som unngås - dels med ignorans og 

uklare, flertydige utsagn, dels med en sidestillingsteori som ikke finnes uttalt i Nytes-

tamentet. Problemets kjerne er ikke sammenhengen mellom rettferdiggjørelse og hel-

liggjørelse, men forskjellen mellom dem, som beror på Guds rettferdigerklæring av 

synderen i Sønnens lidende lydighet under loven, inntil døden på korset.   

Reaksjonen fra katolsk hold, og særlig fra tyske katolikker, var redelig og forutsigbar i 

posisjonen fra Tridentinum og Vatican 2.  Det ble protestert mot formuleringer som 

kunne oppfattes som konsesjoner til den forensiske nådeforståelse (f eks pkt 34-36).  

Indirekte bidro reaksjonen til å avklare at også den moderne, frafalne lutherdom ope-

rerer med syndsforlatelsens evangelium som et av to frelseskriterier – rettferdiggjørel-

se og helliggjørelse.  Postulat: Sønnens lidende lydighet i Jesu skikkelse er ikke den 

eneste årsak til synderens frifinnelse for Gud.  Også fornyelsen hører med, som Kristus 

virker ved troen ”i oss”.  Postulatet er tilpasset formålet – ønsket konklusjon om kirke-

fellesskap begrunnet i skjønnsmessige betraktninger om tilstrekkelig enighet og range-

ring av læremotsetninger ”av ikke kirkesplittende karakter” (konvergensøkumenikk).  

Resonnementet fremmer interessekontroll av politisk art. 

Fra Vatikanets side ble den oppnådde enighet presisert i det såkalte ”annekset” fra 

1998.  Sammenhengen mellom rettferdiggjørelse og helliggjørelse ble beskrevet, blant 

annet med et par sitater fra Konkordieformelen (SD 2:65 og 4:38).  Det var en tilslø-

rende manøver.  Det er ikke i spørsmålet om sammenhengen vannskillet går.  Med 

manipulerende sitatbruk søker Romerkirken å vinne tilbake ”lutheranere av formali-

tet”, som om enighet foreligger om rettferdiggjørelsen.  I norsk sammenheng medførte 

den tilslørende manøver konvertitter til Romerkirken og gammelkatolikkene, blant an-

net fra konservative tilsluttet Foreningen Bibel og Bekjennelse.   

Frafalne lutheranere takket ja til den gamle medisin: Når Guds lov åpenbarer Guds nid-

kjære hellighet og strenge rettferdighet, da viser de til nådevirkninger, og når samvit-

tigheten erfarer lovens anklager og fordømmelser – som vi med våre synder har for-

tjent, også da viser de til nådevirkninger.   

Anført av Det Lutherske Verdensforbund, var den oppnådde enighet forutsigbar.  Enig-

het ble oppnådd med representanter for osiandrinsk rettferdiggjørelseslære (e Andre-

as Osiander, d 1552), vesentlig fordi teologene var fremmede for bekjennelsestro lu-

therdom som kirkesosial realitet.  Uvitende om veiskillet og dets bibelske begrunnelse, 

var de ikke i stand til å stille de avslørende spørsmål, enn si besvare dem (se ovf). 



KSv/Hjelperen, side 90 

Anm. Andreas Osiander (d 1552) lærte at rettferdiggjørelsen ved tro omfatter mer 
enn en tilregning av Kristi lydighets fortjeneste.  Den omfatter også Kristi guddom-
melige natur, som ved troen bor i oss og tildekker synden.  – Jf FC Ep 3:16,  SD 3;63.   

Osianders lærested var en spekulativ utleggelse av 2 Pet 1:4.  Den overser aposte-
lens begrunnelse i Guds dyrebare og meget store løfter.   

Peter viser først til «vår Guds og Frelsers Jesu Kristi rettferdighet», som de troende 
har «ved kunnskapen om Gud og Jesus, vår Herre», 1f.  Med denne kunnskap, mot-
tatt som gave, følger den fornyelse som Kristus virker ved troen, v 4.  Kunnskapen 
gjelder «vår Guds og Frelsers Jesu Kristi rettferdighet».  Med den som gave, følger 
den fornyelse eller guddommelige natur som Kristus virker ved troen.  Karakteristisk 
er den apostoliske formaning med Guds tilgivende nåde som fortegn når man opp-
muntrer til livets vitnesbyrd med Kristus som eksempel.  Jf 1 Pet 2:9-11. 

Med enighet om nådevirkninger unngikk man det problem som består like til Dom-

mens dag, for Romerkirken kan umulig godta Guds universelle nåde (favor Dei) med 

”sola Scriptura” som kilde.  Romerkirken er i sin bibelutleggelse for alltid bundet til de 

sideordnede åpenbaringskilder «Skrift og Tradisjon», og i kirkens samarbeid med Helli-

gånden integrere i sitt læresystem lærdommer i strid med apostelordets lære fra Skrif-

tens Herre.  Romerkirken har utelukket seg selv fra en kirkereformasjon under kirkens 

Herre.  Det er historisk sett kristenhetens største tragedie, for alltid sementert og insti-

tusjonalisert siden Tridentinum (HSasse).   

Det er all grunn til å stille de gamle testspørsmål til ”nyprestens” prekener: Hvilken 

selverkjennelse har han?  Hvorfor preker han?  Deler han erkjennelsen gitt til kjenne i 

forklaringene til andre trosartikkel og tredje bønn i Fadervår?  Det er ikke bare Guds 

vilje at jeg ”fortapte og fordømte” menneske skal bli frelst (pkt 36).  Han har frelst meg 

(LK, forkl 2 trosart).  Da var ikke hensikten å hjelpe oss på selvforbedringens vei, men 

for å bryte og hindre «djevelens, verdens og vårt kjøds vilje», og styrke og bevare oss 

«fast i sitt ord og i troen helt til vår siste stund».   

Hva har Kristus gjort, som Gud av nåde tilregner troen til rettferdighet for ham?  Hva 

er det Kristi fortjeneste består i?  Hvorfor kan vi stole på Kristi lidelses og døds fortje-

neste?  Hva begrunner troens visshet om å være frelst fra Guds vredesdom over synd 

og død og satans rike?  Er frelsen fullført, eller er jeg henvist til Guds gode hensikt å 

ville frelse meg?  Slike spørsmål avslører det problem som består, men finnes tilslørt i 

nevnte avtaler og dokumenter.  Reformasjonsjubiléet unngikk problemet og feiret Lu-

ther i stedet, presentert som noe annet enn det nytestamentlige trosvitnet og bekjen-

ner i den skriftbundne tradisjon fra sposteltiden. 

Den sideordnede binding til tradisjon og flertallsmakt binder Guds nådevirkninger til 

frelsens årsak.  De forkynner et annet evangelium med forbehold om nådevirkninger.   

Dette frafall fremstår med «luthersk profil» og med påstand om å formidle «det beste i 

lutherdommen», men frafallet overgår den liberale teologitradisjon, for fallet er en ka-

tastrofe for den evangelisk sjelesorg siden aposteltiden.  Med inkluderende vendinger 

og flertydige ord forsøker man å bevise sirkelens kvadratur.   

Konklusjon 

Den eneste årsak til synderens frifinnelse hos Gud er Sønns lidende lydighet i Jesu skik-

kelse.  Dette gjør Gud kun av nåde, for sin godhets skyld, uten forbehold om fornyelse i 

en frelsesprosess.  Siden årsaken til vår frelse er Kristi fullbrakte verk, er våre gjerning-



KSv/Hjelperen, side 91 

er eller kvalifikasjoner utelukket fra frelsens årsak.  Da vedkjenner vi oss samtidig det 

bibelske vitnesbyrd om menneskets medfødte avmakt og fiendskap mot Gud.   

Guds eneste middel til hjelp og redning i syndens nød er evangeliets løfte om frelse og 

salighet for hver den som tror frifinnelsens årsak, som kun er Kristi fortjeneste.  Ved 

evangeliets løfte virker Gud den tro som anvender Kristi fortjeneste, enhver på seg 

selv.  Troen har Kristus til gave, og med ham den hellighet og rettferdighet som gjer-

ningene våre utelukker.   

Begrunnelsen for denne nytestamentlige tro er det helbibelske vitnesbyrd om Guds 

utvelgelse og nådepakter, hvor de mange direkteutsagn bekrefter hverandre og gjør 

nevnte slutninger mulige.  Begrunnelsen har Gud stadfestet da han reiste Jesus opp fra 

de døde, rettferdiggjort i alles sted til frelse for hver den som tror.  “Men nå er Kristus 

oppstanden fra de døde som førstegrøden av de hensovede”, skrev han som en gang 

var farisèeren Saulus (1 Kor 15:12-21). 

“- av denne artikkelen avhenger alt det som vi lever og lærer mot paven, djevelen 
og verden.  Dette må vi være fullvisse om og ikke tvile.  Ellers er alt tapt og paven, 
djevelen og alt som er mot oss beholder seieren og får rett.”  Luther, SA B 1:5.  Merk 
Jes 53:6 blant skriftbevisene.  

De går en annen vei, de som forkynner rettferdiggjørelse ved tro med forbehold om 

nådevirkninger.  De forleder tilhørerne til å begrunne barnekår hos Gud med selvbe-

kreftende opplevelser, beslutninger og selvforbedring.  Da er de falt ut av nåden.   

«Verre enn den liberale teologi», sa professor Leiv Aalen høsten 1977, og siktet til læ-

rerkollegiet ved Det teologiske Menighetsfakultet.  I strid med apostelordets lære var 

det gjort lærevedtak i kvinneprestsak, Leuenberg-sak og «dissentersak».  En demning 

brast og virkningene ble ødeleggende for Den norske kirke.  

 

 

19.   «BLIR REFORMASJONEN TIL INGEN NYTTE?»   

Overskriften er tittelen på en bok som utkom i Finland høsten 1997 (Turhentuuko us-

konpuhdistus?).  Bidragsytere var nitten ledere fra virksomheter med utspring i vekkel-

sesbevegelser innen folkekirken.  Første opplag ble utsolgt på kort tid.   

Spørsmålet refererer indirekte til Luthers advarsel i De schmalkaldiske artikler: Tviler 

man på Guds ord om synderens frifinnelse på grunn av Kristi fortjeneste, mottatt i tro, 

da «er alt tapt og paven, djevelen og alt som er mot oss beholder seieren og får rett” 

(SA B 1:5).  Luther anfører som skriftbevis blant annet Jes 53:6 – Vi fòr alle vill som får; 

vi vendte oss hver til sin vei.  Herren lot alle våre misgjerninger ramme ham.  – Tvilen 

på denne kjensgjerning tar forbehold om nådevirkninger; som om Gud frikjenner med 

forbehold om troens lydighet i gode gjerninger (helliggjørelsen).  I så fall var den wit-

tenbergske kirkereformasjon til ingen nytte.  

Spørsmålet rammer kjernen i prekenembetets oppdrag – å forkynne den rettferdighet 

som evangeliet åpenbarer uten lovgjerninger.  Hvis ikke, tilhører ikke himmelriket dem 

som er fattige i seg selv – uten nådevirkninger å støtte seg til (Mt 5:3).  



KSv/Hjelperen, side 92 

Hvordan kan jeg bli stående for Guds domstol og være viss på det?  Det er hva evange-

liet om troens rettferdighet handler om med følger for livet her og i all evighet.  Da er 

det ikke for mye forlangt av apostelens etterfølgere at de kan begrunne evangeliets 

sannhet i en bevitnet Jesus-historie, slik Det gamle testamente vitner med bibelord om 

ham. 

Bokens foranledning var den såkalte ”Felleserklæring” (Joint Declaration) mellom Vati-

kanet og Det Lutherske Verdensforbund om rettferdiggjørelseslæren.  Felleserklæ-

ringen har i full offentlighet stilt fram frafallet fra den nytestamentlige tro, med det 

forbehold som Luther advarte mot.  Felleserklæringen står i den skarpeste motsetning 

til Konkordiebokens bekjennelser fra reformasjonstiden.  Kå klart og frimodig istemmer 

de og stadfester med bibelord den nytestamentlige tro.   

De finske bidragene aktiverer mine opplevelser i Finland like etter Det Lutherske Ver-

densforbunds generalforsamling i Helsingfors 1962.  Den bekjennelsestro lutherdom 

ble i realiteten rangert som skoleretning innen det lutherske fellesskap.  Jeg kom i tvil.  

Er det sant det jeg tror?  Min reaksjon var bestemt av norske kirkeforhold den gang.  

De finske bidragsytere aktualiserer Luthers advarsel også i en norsk sammenheng.  

Hvordan? 

Ingen menighetssak? 

Den norske kirkes organer behandlet læren om rettferdiggjørelsen ved tro alene som 

om den ikke vedkommer den bekjennende menighet, men en sak for teologene, bis-

kopene og kirkemøte-delegatene.  Med hvilken myndighet og kompetanse gjorde ved-

takene krav på gyldighet i menighetene?   

I den «åpne» folkekirke rår stats- og folkesuvereniteten i et kirkerettslig tomrom, med 

flertallsmakt åpen for den dominerende folkemening og læretilpasninger i den moder-

ne økumenisme med rom for reservasjoner mot apostelordets lære fra kirkens Herre 

og Lærer, hver gang med kirkemøtets tilnærmede enstemmighet..  Illustrasjoner: Avta-

ler om kirkefellesskap med metodistene og anglikanerne.  Tilslutning til Leuenberg-

konkordien og ”Felleserklæringen” mellom Vatikanet og Det Lutherske Verdensfor-

bund (1997).  Reservasjonene ble innhyllet i tilslørende ordbruk mens debatter pågikk 

om kvinneprestreformen, friabort og kirkens velsignelse av sodomittiske parforhold 

under skinn av ekteskap.  Det ondes rot er også her et forfalsket evangelium tilpasset 

det sekulær-liberale samfunn – i klartekst «billig nåde».   

Kirkens handlende subjekt 

Nicea-konsilets erkjennelse år 325 stadfestet regelen fra den første synode med gyl-

dighet for alle synoder i tidens løp (Apg 15:14-18): Et kirkemøte har ikke noe Guds 

mandat til å forandre læren, annet enn å bevitne apostelordets lære, gitt kirken fra 

Skriftens Herre og kirkens Lærer, Jesus Kristus.  Kort sagt: Apostelordets lære er kir-

kens skranke, stadfestet med kikens bekjennelse.  Regelen sammenfaller med preken-

embetets mandat og fullmakter, gitt den enkelte prest ved kall og vigsel.   

I siste instans har lokalkirken prøvingsretten.  Årsaken er den nytestamentlige lære om 

Guds Ene Hellige kirke (ekklesia).  Den bekjennende menighet på ethvert sted er den 

universelle kirkes handlende subjekt, med myndighet til å godta og iverksette (resipe-

re), alternativt si nei til synodevedtak (ius negativum).  Denne iverksettende myndighet 



KSv/Hjelperen, side 93 

utøves ved å stadfeste læren med den rett utlagte Skrift fra dens Herre.  Uten denne 

confirmatio mangler synodevedtaket legitimitet i menigheten.   

Det må bemerkes at den synodalrett som Luther formidlet fra den gamle kirke (oldkir-

ken), viste seg umulig å praktisere i Danmark-Norge (1536/37).  Årsak: Kongens kasse 

var nesten tom, og dertil kom de geografiske forhold i det grisgrendte Norge.  Veien lå 

åpen for en kirkevirksomhet innordnet kongens enevoldsrett med hjemmel i “den su-

veraine Kongelov” av 1665 (jf Norges Grunnlov 1814, pgf 16).  

Kirkens bekjennelse og rett representerer den samme Kristus-virkelighet, både kirke-

fellesskap og lærefellesskap.  «De helliges samfunn» er etter sitt vesen kommunion i 

samstemmig bekjennelse til enhetens Herre, Herren over enhetens sakrament (1 Kor 

10,16f, forutsatt i CA 7).  Prest (pastor loci) og biskop har gjennom menighetens kall 

mottatt Guds kall til å tjene den med evangeliet og sakramentene i Kristi sted, og utøve 

løse- og bindemakt fra ham.  Kirkebrudd og gjenopprettet gudstjenestefellesskap 

handler med andre ord ikke om den rene menighet (for den fins ikke), men om gjen-

opprettet lærefellesskap i den uforbeholdne bekjennelse til kirkens læregrunn lagt i 

begynnelsen (Apg 2:42, Ef 2:20ff). 

En prest (pastor) utøver sitt oppdrag for menighetens skyld.  De troende lever av den 

Oppstandnes himmelske gaver (forsoningens goder), som gis med evangeliet og sak-

ramentene som midler.  Kirkefellesskap praktiseres derfor i samarbeidet mellom prest 

og lekfolk, dels med munnens bekjennelse, dels med munnens mottagelse av alterets 

sakrament.  Følgelig er det kirkesplittende når et kirkemøte motsier bekjennelsen til 

apostelordets lære, og forplikter prest og menighet på kommunion i strid med enhe-

tens Herre.   

Folkekirkens utøvelse av menneskers autoritet, kompetanse og myndighet strider mot 

den gudgitte pastoral- og menighetsrett som oldkirkens frie synoder praktiserte siden 

Jerusalem-møtet.  Den konfesjonelle lutherdom er ingen skoleretning, men den gamle 

kirke i skriftbunden tradisjon siden aposteltiden.  Denne identitet ble gitt til kjenne 

med kirkens reformasjon også i vårt land.  I denne rettstradisjon er det en menighets-

rett å være fri til å stadfeste apostelordets lære fra kirkens Herre og bekjenne læren i 

frie synoder på alle kirkenivå, og ellers tie når Skriften tier.   

Den antikristelige åndsmakt er virksom med rettighetsidéer i det liberale folkedemo-

krati overført på det organiserte kirkefellesskap.  Slike virksomheter har et annet retts-

grunnlag og en annen bekjennelse enn kirkens uforbeholdne bekjennelse, nemlig be-

kjennelsen til den rett utlagte Skrift fra dens Herre, gitt videre i og med apostelordet.   

Vedtak uten legitimitet 

Lærevedtak begrunnet i allmennytte, hensiktsmessighet og skjønn mangler apostelor-

dets autoritet, kompetanse og gyldighet, og derfor slike vedtak uten den legitimitet 

som Guds ord krever i menighetene.  Vedtak med forbehold overfor Skriftens ord og 

selvvitnesbyrd vitner falskt om den levende Gud.  Likeså forførende er det taktikkeri 

som anbefaler prekestol- og nattverdfellesskap ”på tilstrekkelig grunnlag”.  Det er 

Bileams råd (jf 2 Pet 2:15, Åp 2:14). 

Skulle prest og menighet utøve Kirkens rett etter Guds ord, og opptre som bekjennel-

seskirke i folkekirkens ordninger, er denne opptreden en selvmotsigende og uten tro-



KSv/Hjelperen, side 94 

verdighet.  En første bekreftelse er presten innkalt på bispeteppet, og deretter perso-

nalsaker og avskjedssaker, som i norsk sammenheng ble ført for verdslig rett.   

Påtvunget kirkefellesskap med vrang lære medfører den bekjennelsessituasjon som 

krever gudstjenestefellesskapet gjenopprettet.  Denne bekjennelseshandling medfører 

frie synoder og alternativt tilsyn.  Fortsetter man den gamle praksis som om ingenting 

er hendt, og kan hende med det forfengelige håp å påvirke vedtak «i riktig regning», da 

medvirker man kirkeforfalskningens spill.  (Jf Rom 16:17, Mt 7:15, 18:7 osv.)   

Kritisk blikk på «Felleserklæringen» om rettferdiggjørelseslæren 

Modernitetens kirker lever av tilpasninger til ideologiske samfunnsendringer.  Tilpas-

ningene skjer alltid med status som «fremskritt».  Da Den norske kirke ved kirkemøtet 

ga sin tilslutning til nevnte Felleserklæring, var det avgjørende argument de «frem-

skritt» som var oppnådd.  Hvilke fremskritt? 

Erklæringen (pkt 18) sier om rettferdiggjørelseslæren, at den ”står i et avgjørende for-

hold til alle trossannheter, som må betraktes i sin innbyrdes sammenheng.  Den er et 

uoppgivelig kriterium som uopphørlig tjener til å rette hele kirkens lære og praksis mot 

Kristus”.  Etter protester - især blant tyske katolikker, har formuleringen nedtonet 

kommisjonens opprinnelige standpunkt om rettferdiggjørelsens «kriteriologiske» be-

tydning”.  

Nedtoningen tilslører en rekke utsagn om fremskritt, utvikling og ny innsikt (pkt 7 og 

13).  Hvilke vranglærer er erkjent?  Hvilke fremskritt er gjort?  Fremskritt i læren om 

rettferdiggjørelsen medfører fremskritt i "alle trossannheter”, eksempelvis i læren om 

synden, mennesket, Kristus, kirken, nådemidlene, embetet.  Men hvor er den doku-

mentasjon som viser at fremskritt har funnet sted?  Den mangler!  

Nedtoningen skyldes at kardinal Ratzinger (senere pave Benedictus 16) med flere i Va-

tikanet fikk kalde føtter og sørget for retrett.  Derfor heter det i sluttversjonen at ”ka-

tolikker ser seg bundet av flere kriterier”.  For dem er ikke læren om rettferdiggjørelsen 

en artikkel som kirken står og faller med.  Det kan enhver se av «Den Katolske Kirkes 

Katekisme» etter Vatikan 2 (min kronikk, Dagen 11.10.96).   

Roms posisjon siden Tridentinerkonsilet er uendret fordi den er uoppgivelig.  Romer-

kirken lar seg ikke korrigere av det apostoliske ord fra kirkens begynnelse.  Det er tra-

gedien.  Ingen utvikling kan endre dette forhold.  Men sett fra pavestolen, kan man si 

med et hjertesukk: «Hadde dere bare ikke lært den universelle nåde!» (favor Dei).  

Men problemet er ikke konfesjonelle lutheranere, men den rett utlagte Skrift fra dens 

Herre, gitt videre til kirken i og med apostelordets lære.  Romerkirken med sin lære om 

«Skrift og Tradisjon» betrakter kirkens historie i et utviklingsperspektiv, hvor kirken 

samarbeider med Den Hellige Ånd.  Utelukket er kirkens reformasjon. 



KSv/Hjelperen, side 95 

Hva blir vi frelst fra?   

Hva er syndens nød?  Erklæringen definerer ikke ordet synd, og ordet arvesynd finnes 

ikke noe sted (Simo Kiviranta).  Her finnes ingen bibelsk beskrivelse av menneskets si-

tuasjon under syndefallets kår - under lovens anklage og fordømmelse fra Guds side.  

Sterke interesser må ligge til grunn, siden erklæringen fortier hva Guds åpenbaringsord 

sier om saken.  Fortielsen inngår i premissene for en felleserklæring mellom katolikker 

og lutheranere om rettferdiggjørelsen.  Forstå det, den som kan. 

Romerkirken lærer om syndefallet at mennesket mistet sin overnaturlige, helliggjøren-

de tilleggsgave fra Skaperen.  Men selve mennesket er fremdeles ”skikket for Gud” 

(capax Dei).  Fremdeles lengter og søker mennesket etter Gud.  Altså må frelsen bestå i 

den behovstilfredsstillelse som fyller mangelen.  Frelsen må følgelig være den prosess 

hvor mennesket får del i forvandlingsnåden og blir utrustet med Åndens ”fornyende 

gaver” (pkt 18).  Slik får mennesket tilbake den opprinnelige tilleggsutrustning.   

Ved hjelp av forvandlingsnåden kan mennesket videreforedle seg selv med fullkom-

mengjørelsen som mål.  Dette prosess-perspektiv på rettferdiggjørelsen medfører med 

stor konsekvens læren om skjærsilden.  Med Romerkirkens perspektiv og tankegang 

befinner vi oss i en annen verden enn den Nytestamentet åpner for oss.  Her er ikke 

den rettferdighet som evangeliet åpenbarer, et tillegg til menneskets opprinnelige rett-

ferdighet, men består i det å være en ny skapning for Gud i Kristus Jesus.  Han er Guds 

Rettferdighet, den Gud tilregner troen.  Troen har Kristus til gave, «fylt av Gud».        

Romerkirken har ved hjelp av en teori om menneskets iboende krefter avstreifet den 

bibelske syndefallsrealisme og dermed læren om synd og nåde.  Romerkirken fornek-

ter det bibelske vitnesbyrd om menneskenaturens totale syndeforderv i menneskets 

gudsforhold.  En katolikk kan ikke si om menneskenaturen at den er ”uten frykt for 

Gud og uten tillit til Gud” (CA 2).  Katolikken kan ikke gi Gud ære og rett når Gud for-

dømmer, og si med vår barnelærdom at gudmennesket Jesus Kristus “er min Herre, 

som har gjenløst meg fortapte, og fordømte menneske”.  Senere viste sodomisaken at 

mange innen Den norske kirke var tjent med fortielsen. 

Hvor er frifinnelsens årsak? 

Stilt overfor Guds åpenbaringsord, lærer vi både Gud og oss selv å kjenne rett.  Frelsen 

har ikke noe tilknytningspunkt i oss.  Sjelegraving har ingen hensikt, annet enn selvbe-

drag eller fortvilelse.  Årsaken til vår frifinnelse for Guds domstol finnes et annet sted – 

i Gud selv, det er utenfor oss. 

1 Mos 15:6 - Abram trodde på Herren, og han regnet ham det til rettferdighet (jf Rom 4,3, Gal 
3,6).  Sal 51,3 - Vær meg nådig, Gud, etter din miskunnhet.  Dan 9,18f - For ikke på våre rett-
ferdige gjerninger grunner vi våre ydmyke begjæringer, som vi bærer frem for ditt åsyn, men 
på din store barmhjertighet.  Herre, hør!  Herre, forlat!  Herre, gi akt og gjør det og dryg ikke – 
for din egen skyld, min Gud!  For din stad og ditt folk er kalt med ditt navn”.   

2 Kor 5:19, 21 – Gud var i Kristus og forlikte verden med seg selv.  Derfor tilregnet ham dem 
ikke deres overtredelser /…/ Ham som ikke visste av noen synd, har han gjort til synd, for at vi 
skulle bli Guds rettferdighet i ham.   

Den evangeliske tro har Guds miskunnhet og barmhjertighet, stilt fram i Jesu skikkelse.  

Han er Guds gave-rettferdighet til syndere, fortapt i seg selv.  To «læresteder» om sa-

ken er Rom 3,28 og Ef 2,8, men unevnt i Romerkirkens katekisme og tilslørt i Felleser-

klæringen pkt 10. 



KSv/Hjelperen, side 96 

Ifølge Romerkirkens lære blir ikke synderen frikjent for Kristi skyld, og blir heller ikke 

tilregnet Kristi rettferdighet i tillit til Guds løfte, at vi er frikjent for Kristi lidende lydig-

hets skyld.  For katolikken er det utelukket å eie rettferdighetens gave ved tro alene, 

på grunn av Guds nådige sinnelag.  Nei, det er ikke nok, sier katolikken.  Og mang en 

forkynner tenker i samme bane: Det må da vel mere til?  (15).   

“Veien går videre”, har vi hørt - fra Langfredagen til Pinsedagen, fra rettferdiggjørelsen 

til helliggjørelsen.  Men forkynner man syndenes forlatelse for Kristi skyld med forbe-

hold om nådevirkninger, er det ikke tale om frifinnelse, men om betinget dom på lov-

oppfyllelsens vilkår.  

Utenomsnakk med bibelord 

Felleserklæringen vil med en serie bibelhenvisninger beskrive ”Bibelens budskap om 

rettferdiggjørelsen” (pkt 8-12).  Vi skulle da vente en helbibelsk skisse grunnet på de 

ord og uttrykk som inngår i temaet rettferdiggjørelse.  Det var hva Luther-eleven Mar-

tin Chemnitz en gang gjorde, og det med en grundighet som gav ham økenavnet ”Mar-

tin den andre”.   

På dette punkt er Felleserklæringen påfallende defensiv.  Ifølge professor Jukka Thurèn 

(Åbo) er rundt regnet halvparten av bibelhenvisningene en beskrivelse av frelsen i ge-

nerelle termer, og likeså den kristnes liv i lydighet og helliggjørelse.  Hvorfor denne de-

fensive, tilslørende tendens?  

En pekepinn gir formuleringen: ”I Kristi død og oppstandelse har alle dimensjoner av 

hans frelsesverk sin rot” (pkt 10).  Perspektivet dreies bort fra den tilregnede rettfer-

dighet og dens begrunnelse i Kristi lidende lydighet og fullbrakte verk.  Og videre: ”Kris-

ti fødsel, død og oppstandelse er både grunnlaget og forutsetningen for rettferdiggjø-

relsen” (pkt 15).  Interessen samler seg om det som skjer i mennesket og ikke for Guds 

domstol.   

Tendensen i bibelbruken er den samme i Romerkirkens Katekisme: Bibelbruken er inn-

ordnet ”kirken selv” (tradisjonen) og ikke ”Skriften alene” (jf pave Benedicts Jesus-

bøker).  Underlig nok: Samme tankegang gjennomsyrer folkekirkens korporative kirke-

ideologi, hvor biskopen representerer ”hele kirken” som dens enhetssymbol og lære-

forvalter.  Historisk sett er denne bispeidé en religionsimport. 

Sagt med Thurèn: Tendensen i Felleserklæringen er mer i samsvar med motreforma-

sjonens budskap enn med budskapet fra Schmalkalden.  Tridentinerkonsilet (1545-63) 

bestemmer Roms posisjon for all ettertid:  

”Rettferdiggjørelsen er ikke bare syndenes forlatelse, men også det indre menneskes 
helliggjørelse og fornyelse, under forutsetning av viljens mottagelse av nåden og de 
gaver ved hvilke en urettferdig blir rettferdig og en uvenn blir venn” (Trid 8,7.  Uth 
her).   

Det er dette evangelium Felleserklæringen handler om, det vil si et annet evangelium 

(Gal 1:8).  Erklæringen er gitt på vilkår diktert fra Rom. 

Da forstår vi bedre Kirkemøtets tilslutning i Den norske kirke.  Det representerer motre-

formasjonen i et kirkefellesskap hvor Luthers Lille Katekisme og Confessio Augustana 

(invariata) for lengst har opphørt å være fellesskapets trosbekjennelser.  Resultatet er 

en flom av kvasiteologi.  Uten basis og substans i apostelordets lære fra Kristus, trives 

kvasiteologer best med prinsipielle betraktninger og konsekvensteologi, ofte pyntet 



KSv/Hjelperen, side 97 

med tilfeldige bibelord innordnet menneskelige tradisjoner til ingen nytte.  Dette fra-

fall blir gjenstand for skuldertrekk, sammenlignet med kirkens velsignelse av likekjøn-

net partnerskap.  Man ser ikke skogen for bare trær. 

Ernst Käsemanns teori  

Felleserklæringen påberoper seg ”innsikt fra nyere bibelforskning” (pkt 13).  Timo Es-

kola konstaterer at bibelbruken i Felleserklæringen gjør som den tyske teologen Ernst 

Käsemann i sin tid: Erklæringen vedgår at Paulus (!) lærer en tilregnet rettferdiggjørel-

se (forensisk), men fremhever at den alltid er koblet sammen med den troendes nye 

lydighet.  Hvordan er dette å forstå?  Det käsemannske resonnement består i følgende 

postulat-rekke.   

Postulat 1: Troens gave og lydighet er innordnet Kristi herredømme.   

Postulat 2: Gaven kan ikke skilles fra Giveren, som krever den nye lydighet.   

Postulat 3: Giverens herredømme gir gaven karakter av livsforvandlende kraft og 
tilegnet rettferdighet.   

Slutning: Altså to sider av samme sak – livet under Kristi herredømme.  Eller sagt 
med førsteutkastet til Felleserklæringen: De er ”aspekter” på samme sak. 

Eskola konstaterer at postulatrekken er ubibelsk og konklusjonen en kortslutning: Kris-

tus er Herren over både rettferdiggjørelse og helliggjørelse, altså må de sammenfalle!  

Hvordan kan det som er, være det som bør være? 

Gjennom årtier har Käsemanns teori gitt kjærkommen støtte til den moderne økumen-

isme, og samtidig virket med surdeigskraft i kirker som er lutherske av formalitet.  Kir-

kemøtet i Den norske kirke gjorde som Käsemann – overså apostelens skriftbevis (GT) i 

tillit til kvasiteologisk skjønn i høringsuttalelsene.   

Den nye kompromiss-konsensus om rettferdiggjørelsens ”grunnleggende sannheter” 

lider av en grunnleggende mangel: En konsensus som ikke skjelner mellom lov og 

evangelium i synderens frifinnelse for Guds domstol.  Frifinnelsen på grunn av Kristi 

fortjeneste er blandet sammen med fornyelsen, som Kristus virker med sin Ånd ved 

troen.   

Felleserklæringen forsvarer sammenhengen mellom tro og gjerninger, men vitner om 

likegyldighet for forskjellen mellom “Kristus for oss” og “Kristus i oss”.  Men forholdet 

er slettes ingen likegyldighet.  Her handler forholdet om «Kristi evangelium» contra 

falske evangelier (Gal 1:6-8.  Jf Apg 15:1, 24, Mt 16:19, Rom 9:3, 1 Kor 16:22). 

Den rettferdighet som evangeliet åpenbarer, er Jesus Kristus, “Den Hellige og Rettfer-

dige” (Apg 3:14), som Gud reiste opp fra de døde, rettferdiggjort i alles sted.  Apg 7:52, 

22:14.   

Mt 6:33 – Søk først Guds rike og hans rettferdighet, så skal dere få alt det andre i tillegg.  
Rom 3:21f – nå er Guds rettferdighet blitt åpenbart uavhengig av loven.  Om den vitner Loven 
og Profetene.  4:25 – han som ble overgitt til døden på grunn av våre synder og oppreist på 
grunn av vår rettferdiggjørelse (e Sv Kyrkobibel.  Grunnteksten har den parallelle bruk av 
«diá» - på grunn       av, som også sammenhengen krever).  1 Mos 15:6 («Derfor» finnes ikke 
i grunnteksten.  Sal 106:31).   

Bekjennelsesskriftenes stilling 



KSv/Hjelperen, side 98 

Konkordiebokens bekjennelser fra reformasjonstiden stadfester Skriftens lære med 

skriftbevis på apostolisk vis, lært av Skriftens Herre og kirkens Lærer.  De holder fast 

det profetiske og apostoliske Kristus-vitnesbyrd, slik det står skrevet, og gir videre til 

etterkommerne den rett utlagte Skrift, gitt kirken i begynnelsen.  Samme funksjon og 

beviskraft har kirkefedre-utsagn som formidler apostelordets lære (Ordets suksesjon).   

Konkordiebokens bekjennelser har en klarhet og troverdighet som Felleserklæringen 

og lignende erklæringer mangler med sin kompromisserende, generelle og tilslørende 

ordbruk.  Dette kunne vært unngått med åpen stillingtagen til bekjennelsesskriftene.   

Jukka Thurèn viser til Luthers bruk av Jes 53 i De schmalkaldiske artikler (B:1).  Det er 

en særdeles viktig observasjon, for dette skriftbevis har kirken mottatt fra Herren via 

dem som kjente ham først.  Med løftet om ”Herrens lidende tjener” som nøkkel, gikk 

aposteltidens kristne til ”Moses og Profetene” og fant hva enhver kan lese, at ”det ek-

sisterer ingen rettferdiggjørelse uten rettergang” (Thurèn).  Verdens synder ble lagt på 

ham, v 6, og hans rettferdighet rekkes oss i den tilregning som er kalt “det salige byt-

te”, v11.   

Faderen har godtatt Sønnens offer.  Rettergangen har funnet sted for Faderen.  Verden 

er frikjent på grunn av den éne for alle.  Guds vitnesbyrd er Jesu oppstandelse fra de 

døde på den tredje dag.   

Gud er en forsonet Gud, og Guds gave-rettferdighet til alle er Kristus Jesus, som gis den 

enkelte i dåpen til Jesu død (Rom 6).  Denne gave er det Gud tilregner troen til daglig 

bruk uavhengig av lovgjerninger (Rom 1:16f).  Ved dette evangelium – og intet annet – 

kaller og opplyser Den Hellige Ånd.  Og de som ikke har gjerninger å rose seg av for 

Gud, deres ros er Guds rettferdighet, stilt frem for verden i den Oppstandne Kristus.  

Han er til stede i den forsamlede menighet, virksom med evangeliet og sakramentene i 

dens midte.  De ukvalifiserte rekker hatten frem.  Himmelriket er deres (Mt 5:3, 6:33)  

Hos bibelteologen Luther møter vi den nytestamentlige bruk av Det gamle testamente.  

Denne GT-bruk er avslørende for Felleserklæringen med dens tilslørende GT-bruk (pkt 

8).  Overført på kirkemøtets nesten enstemmige vedtak, er også det tilslørende.  Hva 

er tilslørt?  Frafallet fra Kristi evangelium til fordel for et annet: Syndenes forlatelse 

med forbehold om nådevirkninger (jf evangeliet purt og rent, CA 7).  Her er et kirkefel-

lesskap virksom med basis i villfarelsen «billig nåde», stadfestet med kirkemøtets læ-

revedtak om vigsel av likekjønnet «ekteskap» (11.4.2016).   

Felleserklæringen behandler Skriftens innhold som en arkeologisk lagdeling, for øvrig i 

klar kontrast til Guds løfte i den gamle pakt, og løftets oppfyllelse i Jesu Kristi blod, ut-

gytt ”for mange til syndenes forlatelse” (Mt 26,28, 2 Mos 24,5-11).  1 Joh 2:1 - om no-

en synder, da har vi en talsmann hos Faderen, Jesus Kristus, Den Rettferdige.  Faderens 

enbårne Sønn opplyser den kommende verden med korsets visdom fra Faderen, slik 

han nå opplyser hele Den Hellige Skrift.  

”Fra denne artikkel kan man ikke vike eller gi etter, om så himmel og jord falt”, sier Lu-

ther med henvisning til Apg 4:12 og Jes 53:5.  Med ettergivenhet blander man sammen 

frikjennelsens årsak og dens virkninger i den troendes liv.  Med rystende alvor var Lu-

ther før sin død opptatt av den fare som truer kirken innenfra, nemlig antikristens 

kirkeødeleggende virksomhet.   



KSv/Hjelperen, side 99 

Luthers advarsel er i sak Jesu varselrop mot farisèernes og saddusèernes lære (Mt 

16:12).  Den griper om seg hvor selvkloke hoder - under skinn av fremskritt og kjærlig-

het - gjør gudsopprør i kirkelig regi.  Da blir den rest tilbake som følger Ordets regel: De 

hører med apostelordets lære Den Gode Hyrdes stemme og følger ham.  Med ham til 

gave, gitt av nåde, gjør de gode gjerninger, enhver i sitt kall, og med ham til eksempel.  

Hvor troens grunn hele veien er syndenes forlatelse for Kristi skyld, der går troen og 

gjerningen godt sammen, for utelukket er ”tilliten til kjærligheten og gjerningene /…/ i 

rettferdiggjørelsen” (Apol  4,74).  I Jesu lignelse om farisèeren og tolleren var det tolle-

ren som gikk erklært rettferdig hjem (Lk 18).   

Hva skal vi si om en Felleserklæring som unngår å ta stilling til Tridentinerkonsilet og de 

evangelisk-lutherske bekjennelsesskrifter?  Den er useriøs, sier Thurèn.  Felleserklæ-

ringens orienteringspunkt er såkalt ”innsikt”, innordnet interesser utenfor Skriften.  

Erklæringen er unndratt den bekjennelse som i nytestamentlig mening stadfester Guds 

ord med den rett utlagte Skrift fra dens Herre.  Luther advarer: Med dette svik er re-

formasjonen forgjeves og ”alt er tapt”.   

En seiglivet konstruksjon 

er myten om en motsetning mellom Luther og lutherdommen i rettferdiggjørelseslæ-

ren.  Allerede pietismens fedre distanserte seg fra “konfesjonskirken” med forkjærlig-

het for den unge Luther.  I årtier har påstanden versert om et skille mellom Luther og 

hans elever.  Myten lever sitt eget liv og tilhengerne hevder at det var ikke Luther, men 

Konkordieformelens fedre – Luthers elever - som skilte mellom “Kristus for oss” og 

“Kristus i oss”.  Da kan de ikke ha lest Röhrers nøyaktige referater fra Luthers foreles-

ninger over Galaterbrevet, utgitt i Store Galaterbrevskommentar år 1535. 

Jeg hørte påstanden første gang våren 1967, mens jeg var LVF-stipendiat i Helsingfors.  

Tuoma Mannermaa – den prof Seppo Teinonens assistent, påstod at Luthers elever 

hadde misforstått Luthers forelesninger over Galaterbrevet, hold på latin.  Kronargu-

mentet var Luthers utbrudd da han forsnakket seg, men tok seg inn igjen med  latinets 

“immo!”  På godt norsk: Nei, hva er det jeg sier!  Straks rettet han opp fadesen.   

Men “immo” kan også bety “jeg trekker tilbake”.  Hva Luther mente med sitt «immo» 

fremgår av situasjonen.  Han nærmet seg tematikken i galaterbrevets andre del, og 

hadde vel den i tankene da han forvekslet “Kristus for oss” med “Kristus i oss”.  Immo!  

Da er det en kortslutning å påstå at Luther trakk tilbake alt hva han hittil hadde sagt 

ved hjelp av uttrykket “Kristus for oss”.  Nei, tvertimot!  Det kan enhver se ved gjen-

nomlesning av Luthers Store Kommentar til Galaterbrevet, Luthers forord medregnet.  

Mye ville ha vært annerledes i norsk kirkeliv, om ikke markedet hadde foretrukket her-

lighetsteologi fremfor lutherleseri og Konkordiebok.  

Ortodoksiens sjelesorgmotiv var nettopp skjelningen mellom Kristus “for oss” og “i 

oss”.  Det gjaldt framfor alt å forsvare tollerens enfoldige tro på syndenes forlatelse for 

Kristi skyld – og ikke av noen annen grunn!  Jeg deler Anssi Simojoki`s syn på forsk-

ningssituasjonen.  Hverken Luther eller de gammellutherske teologer har med læren 

om den tilregnede rettferdighet (el frifinnelsen) avvist Kristi virksomme nærvær i de 

troendes liv (fornyelsen).  Den bekjennelsestro lutherdom har alltid holdt begrepene 

om rettferdiggjørelse og helliggjørelse fra hverandre.  Det gjør hverken Mannermaa-

skolen (Helsingfors) eller Felleserklæringen.   



KSv/Hjelperen, side 100 

Leseren kan selv tenke etter: Går det en grense mellom Luther og hans elever, mellom 

Luther og lutherdommen, da må grensen også gå mellom Luther og Den augsburgske 

bekjennelse, ja, mellom Luther og Luthers lille katekisme!  Det stemmer ikke.   

Jesus Kristus, Gud og mann, har frelst meg – “ikke med gull og sølv, men med sitt helli-

ge, dyre blod og sin uskyldige lidelse og død for at jeg skal /…/ tjene Ham i evig rett-

ferd, uskyld og salighet”.  Og videre i forklaringen til Alterets sakrament - “hvor synde-

nes forlatelse er, der er liv og salighet.”  Forbehold i denne sak er samtidig tilpasning til 

allmenreligion og farisèerens overtro på menneskets evner for Gud.        

Leuenberg-kirkene favner Felleserklæringens farisèervisdom og vender det døve øre til 

Jesu varselrop, Mt 16:6 - Pass dere og ta dere i vare for surdeigen til farisèerne og sad-

dukéerne!   

 

Fra bekjennelsesskriftene:   

“Den rettferdighet som blir tilregnet troen eller den troende for Gud av bare nåde, 
er Kristi lydighet, lidelse og oppstandelse, fordi han har oppfylt loven for oss og 
betalt for vår synd”, FC SD 3:14f.   

Ved sin aktive lydighet oppfylte han loven for oss, og ved sin passive lydighet bar 
han syndens straff for oss, SD 3:15f.   

Troen har alltid Guds løfte for øye – at Gud vil være oss nådig Kristi skyld, Apol 
4:180.  Kristi fortjeneste utelukker alle andre fortjenestegrunner, SA B 2:24.   

Kristi rettferdighet i hans lidende lydighet er eneste grunn til opptagelse i barnekår 
hos Gud og arverett til det evige liv, FC SD 3:22, 32 

 

 

20.   EGENRETTFERDIGHETENS LYSENDE 
FORTJENESTER 
Martin Luther har regnet opp femti «fortjenester», som til sammen utgjør hva han kal-

ler en «klagesang».  Den er å finne i et tillegg til innledningen til Store Galaterbrevs-

kommentar (oppl 1538).  Oppregningen følger kapitlene i tur og orden, men uten å an-

vise de vers eller avsnitt det er tale om.  Den oppgaven har han overlatt til leseren.   

Sekter kommer – sekter går 

Slik ville Luther vise at det finnes ingen fred mellom Kristus og Belial (2 Kor 6:15).  Slek-

ter kommer og går.  Det gjør også sektene, for djevelen sover ikke, sier Luther av egen 

erfaring.  Han var blitt angrepet av til sammen tjue sekter gjennom like mange år, hver 

gang med noe nytt og uventet.  Den aller siste ville utrydde De ti bud fra menigheten 

med den begrunnelse at menneskene ikke trenger lovens skremsler, men den vennlige 

formaning med Kristi nåde.  Altså må Gud åpenbare sin vrede uten loven.  Luther sikter 

her til en uberettiget form for antinomisme (anti nomos dvs «mot lov»).   

Den falne menneskenatur vil ha sin egen rettferdighet bekreftet hos Gud og mennes-

ker.  Det fikk allerede Guds profeter erfare i den gamle pakt.  Luther viser til eksemple-

ne Hoseas og Mika (se Hos 4 og Mi 2:1-9, jf Tit 3:11).  Den som utøver prekenembetet 



KSv/Hjelperen, side 101 

ved å skille loven fra evangeliet, røver et stort stykke av Guds ord og opptrer som falsk 

profet (el heretiker, vranglærer).  Tilhørerne får ikke kjenne Gud i hans nåde, men blir 

fanget i egenrettferdighet. 

Vårt forhold til Det første bud den altavgjørende hovedsak 

Luther markerer det bibelske anliggende med sluttordene til Første parten i Lille Kate-

kisme.  I grunnteksten er de føyd til billedforbudet, som er et spesialtilfelle av Første 

bud.  Luther oppfattet at troen er poenget (2 Mos 20:5f).  Guds hellige lov avslører at 

synden mot Det første bud bryter alle bud og fortjener straff med følger for tredje og 

fjerde ættledd, mens Gud lover miskunn i tusen ættledd mot dem som holder hans bud.  

«Derfor skal vi også elske Gud og sette all vår lit til ham og gjerne gjøre etter hans 

bud».  Det er som om Luthers forklaring lener seg til den Andre parten om Troen, og 

fremhever vårt forhold til Det første bud som den altavgjørende hovedsak i alle parte-

ne og i den troendes liv.   

Sektenes virksomhet godt for noe 

Hvor Kristus er Troens rettferdighet for Gud, oppstår villfarelser (heresier).  Hvor Kris-

tus bygger sin kirke, bygger som kjent djevelen sitt kapell til forsvar for egenrettferdig-

hetens ære.  De later som om Guds ord er utgått fra dem, eller kommet bare til dem (1 

Kor 14:36).  Det må en prest (el predikant) vite.  Sektenes kirkeødeleggende virksom-

het er godt for noe.  Det blir klart hvem troens bekjennere er, de som holder fast ved 

den rett utlagte Skrift fra dens Herre.  De etterfølger apostelordets lære fra ham.  For-

holdet til apostelordets lære avslører forholdet til åpenbaringsordets Gud.  Her skilles 

sann og falsk teologi.  (1 Kor 11:19) 

Jesus innskjerpet profetenes domsforkynnelse da han avviste fariseernes lære.  Det 

samme gjorde apostlene.  Denne kirkestrid tar ikke slutt før på Dommens dag.  Fari-

seismens menneskesyn og frelseslære følger kirken som en skygge gjennom historien.  

Det skjer over alt hvor man under skinn av kristentro lærer tilhørerne at de har evnen 

til å velge det gode fremfor det onde, og samarbeide med Gud om frelsen.  Slik blir 

evangeliet om Guds frie nåde tilpasset forestillingen om den bleksottige og snille allfa-

der som med utstrakte armer venter på alle.  Man forkynner at Gud elsker menneske-

ne, og viser gjerne til menneskenes likeverd for ham.   

Hva er problemet?  Det er en forkynnelse uten «korsets anstøt» (Gal 5:11). Man unnla-

ter å forkynne hvordan Gud har elsket oss alle, for man tar hverken lov eller evangeli-

um på alvor i Jesus Kristus og ham korsfestet.  Denne unnlatelsessynd kalles «billig nå-

de».  Tilhørerne blir henvist til en idé istedenfor til Guds konkret-anskuelige handling: 

«SÅ har Gud elsket verden, at han gav sin enbårne Sønn osv (Joh 3:16, Jf Gal 6:12-14).   

En forkynnelse uten Sønnens lidende lydighet i Jesu skikkelse har utspring i mennes-

kets overtro på selvets muligheter for Gud, og menneskets iboen  de trang til å be-

grunne sitt gudsforhold «av egen fornuft eller kraft», som det heter i forklaringen (3 

trosart).  Man gjør seg lekker som om man av naturen ikke tilhører den totalitet som 

kalles «verden» - den gudsfiendtlige verden.  Guds hellige lov avslører og fordømmer 

med rette.  Evangeliet forkynner syndenes forlatelse og oppreiser fra døden i våre syn-

der.  Så kommer troen av evangeliet om Guds forsoning med verden, fullbrakt i Kristi 

død på forbannelsens tre.   



KSv/Hjelperen, side 102 

Her handler det ikke om tenkte tilfeller og generelle betraktninger, men om virkelighe-

ter - om arvesyndens motstand i alle mennesker, og om åpenbaringsordets Gud, nid-

kjær for sitt verk som han elsker.  Det kan ingen vite uten Guds vitnesbyrd i en bevitnet 

Jesus-historie - om Jesu persons hemmelighet og om hans lidelse, død og oppstandelse 

for alle og i alles sted.  Kristentroens begrunnelse er Guds Sønns lidende lydighet, som 

har oppfylt Guds liv i alle deler og i alles sted.  Gud forlikte verden med seg selv i Mid-

lerens død.  Det endegyldige og eviggyldige vitnesbyrd er Guds vitnesbyrd, da han Je-

sus opp fra de døde, rettferdiggjort i alles sted.  Han er vår hellighet og rettferdighet 

for Gud.  Gjennom ham lærer vi Gud å kjenne og ha evig liv i ham.  Ellers ikke.   

En tro med de reservasjoner eller fornektelser som fornuften krever, er ingen tro.  Tro 

med forbehold er vantro – alle syndearters mor.  Dens kjennetegn er lære og liv i be-

visst motsetning til apostelordets lære fra Skriftens Herre.  Da står ikke bruken av bi-

belord i Den Hellige Ånds tjeneste, men blir misbrukt i kalkstrykeres fromhet.  Billig 

nåde har mange ansikter, som hver på sin måte pranger med egenrettighetens lysende 

fortjeneste.   

  



KSv/Hjelperen, side 103 

Martin Luthers illustrasjon ved hjelp av Galaterbrevet:  

KAP 1.  EGENRETTFERDIGHETEN        

(1) leder bort fra kallet, gitt av nåde,  

(2) foretrekker et annet evangelium,  

(3) forviller troendes sjeler,  

(4) forvrenger Kristi evangelium,  

(5) er en forbannelse,  

(6) søker å vinne mennesker,  

(7) er mennesker til behag,  

(8) er ikke Kristi tjener,  

(9) kommer av mennesker – ikke ved åpenbaring.   

(10) Den ypperste lovrettferdighet er ingenting.   

(11) Den ødelegger Guds kirke. 

KAP 2 

(12) Den gjør rettferdiggjørelsen umulig med gjerninger,  

(13) gjør de rettferdige i Kristus til syndere,  

(14) gjør Kristus til syndens tjener,  

(15) gjenoppbygger den nedbrutte synd,  

(16) gjør oss til overtredere,  

(17) forkaster Guds nåde,  

(18) anser Kristus for å være død forgjeves. 

KAP 3 

(19) Den gjør oss til uforstandige galatere, 

(20) forhekser, 

(21) lytter ikke til sannheten, 

(22) korsfester Kristus på nytt, 

(23) tror at den har sine gjerninger å takke for Ånden,  

(24) begynner i Ånden og ender i kjødet, 

(25) er under forbannelse,  

(26) gjør tillegg til Guds testamente og forakter det, 

(27) gjør at synden flommer over,  

(28) blir lagt under synd. 

KAP 4 

(29) Egenrettferdigheten  reller under elendige ”makter”, 



KSv/Hjelperen, side 104 

(30) gjør at evangeliet blir forkynt forgjeves, 

(31) gjør at all erfaring og alt arbeid er forgjeves, 

(32) gjør oss til treller og tjenestekvinnens sønn, 

(33) gjør oss arveløse sammen med tjenestekvinnens sønn, 

(34) virker at Kristus blir oss til ingen nytte. 

KAP 5 

(35) Den gjør oss skyldige til å holde hele loven, 

(36) skiller oss fra Kristus, 

(37) er falt ut av nåden,  

(38) hindrer oss fra å løpe vel på det godes vei, 

(39) er en oppfordring som ikke kommer fra Gud, 

(40) er en fordervelsens surdeig. 

(41) Den som lærer slikt, skal bære sin dom. 

(42) Egenrettferdigheten virker at vi bites innbyrdes og blir oppspist av hverandre,  

(43) regnes blant kjødets gjerninger. 

KAP 6 

(44) Den får noen til å mene om seg selv at han er noe, den som ingenting er,  

(45) roser seg av noe annet enn Gud, 

(46) behager de kjødelige på kjødelig vis, 

(47) hater korsets anstøt, 

(48) holder ikke engang loven,  

(49) roser seg av dem som lærer kjødets gjerninger,  

(50) duger ikke til noe og betyr ingenting. 

 

Et Luther-ord om bibelbruk i korsets skole:        

- ”siden kunnskap, prøvelser og ren skriftutleggelse mangler hos prester og 
biskoper, må de henfalle til sikkerhet.  De blir ikke prøvd i fristelser, kors og 
forfølgelser, som visselig følger Ordets rene forkynnelse.  Derfor kan de umulig 
forstå Paulus.  /…/ om vi ikke holdes i øvelse med tyranners og kjetteres vold og list.   

Kjenner vi ikke skrekken for satans brennende piler i hjertet, ville Paulus forbli like 
dunkel og ubegripelig for oss, slik han har vært det for den hele verden i de 
henfarne århundrer, og fortsatt er det for våre motstandere papister og svermere.  
Det er profetiens gave - og våre studier forent med indre og ytre anfektelser - som 
gir oss nøkkelen til Paulus og hele Skriften.”  (SGal, 347.  Gal 4:13f.  WA 40 I, 634.  
Kursiv her) 

 



KSv/Hjelperen, side 105 

21.   DET FLERTYDIGE ORDET ”KIRKE” 

Mange forbinder ordet ”kirke” med kirkehuset, presten og den organiserte kirke-

virkrsomhet.  Da må man oppfatte kirken som menneskeverk, underlagt menneskers 

kontroll. 

Opprinnelig kom de kristne sammen i privathus hvor de kunne høre Ordet og holde 

Herrens Nattverd.  Der var den forsamlede menighet ”kirke” under Kristi nådige herre-

dømme.  Kirkehusene ble først vanlige på 300-tallet, da kristentroen ble anerkjent som 

offentlig religion i den keiserlige almanakk.  

Den troende kirke – den bekjennende kirke 

Uttrykket ”den troende kirke” sikter til kirkens hellige tro, den tro som Gud virker med 

sitt evangelium bevitner med apostlenes lære fra Kristus.  Den treene Gud er med 

andre troens kilde og det overordnede subjekt i kristnes bekjennelse og bønn.   

Apg 18:27 - (han) ble til stor hjelp for dem som ved Guds nåde var blitt troende.  1 Tim 4:10 – 
den levende Gud, som er alle menneskers frelser, men først og fremst de troendes. 

Kirkens tro er begrunnet i Kristi lidelse, død og oppstandelse på den tredje dag, ”slik 

Skriftene har sagt” (1 Kor 15:3f, jf Mt 16:21).  Han er den levende hjørnestein i kirkens 

grunnvoll.  Uten den Oppstandne ville kirkens Kristus-bekjennelse, apostelordets lære 

og kirkens gudstjeneste vært ukjent i verden.  Den oppstandne Kristus sammenføyer 

og sammenholder kirken som tros- og lærefellesskap.  Det gjør han med apostlenes 

lære fra ham.  Allerede kirken i Salomos buegang fremstod som apostolatets kirke, or-

todoks og konfesjonell (Apg 2:42).    

Ef 2:20f - Dere er bygd opp på apostlenes og profetenes grunnvoll, men hjørnesteinen er 
Kristus Jesus selv.  Han holder hele bygningen sammen, så den i Herren vokser til et hellig 
tempel.  1 Kor 4:17f – Timoteus /…/ skal minne dere om min vei i Kristus Jesus, slik som jeg 
lærer over alt, i alle menighetene.  Noen av dere er blitt overlegne, fordi de tror at jeg ikke 
kommer tilbake.  11:2 – Dere skal ha ros for at dere /…/ holder fast på de overleveringer jeg 
har gitt videre til dere.  15:1f – Jeg kunngjør for dere, brødre, det evangelium jeg forkynte de-
re, det dere har mottatt og står på.  Gjennom det blir dere frelst, hvis dere holder fast på det 
ordet jeg forkynte.   

Troen er aldri uten kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse til Jesu undervisning i Skriftene 

om sin person og sitt verk.  Peter bekjente på vegne av de tolv Kristus-bekjennelsen, 

som Jesu Far i himmelen er opphav til.  De bekjente ham ikke umiddelbart, men i sam-

svar med Jesu undervisning i ”Skriftene”.  Kristi person og verk er troens årsak.  kirken 

er ikke bygd et menneskes myndighet, men på det embete som bekjenner det samme 

som Peter bekjente på vegne av de tolv.  Derfor talte Jesus til Peter som en tjener: «På 

denne klippe», det vil si på dette embete vil jeg bygge min kirke…»   



KSv/Hjelperen, side 106 

Mt 16:16-18 – «Du er Messias, den levende Guds Sønn.»  Jesus tok til orde og sa: «Salig er 
du, Simon, Sønn av Jona.  Dette har ikke kjøtt og blod åpenbart deg, men min Far i himmelen.  
Og det sier jeg deg: Du er Peter, på denne klippe vil jeg bygge min kirke, og helvetets porter 
skal ikke få makt over den.» 

1 Pet 2:5 – Vær selv levende steiner som bygges opp til et åndelig tempel!  Bli et hellig pres-
teskap, og bær fram åndelige offer som Gud gjerne tar imot, ved Jesus Kristus.  2 Tim 2:15 – 
du skal vite hvordan en skal ferdes i Guds hus, som er den levende Guds menighet, sannhe-
tens støtte og grunnvoll.  1 Kor 6:15-20, 2 Kor 6:14-18, osv. 

Felles bønn i offentlighet er trosbekjennelse og må være i samsvar med Kirkens kjen-

netegn.  Det er svermeri å begrunne Guds kirkes nærvær med inderlighet, kjærlighet, 

iver osv.  De er ustadige og tvetydige kjennetegn som forgår.   

Den rett utlagte Skrift 

Hva troen tror på (fides quae), kan prøves på apostelordets lære fra Kristus.  Andre kil-

der finnes ikke.  Guds kirke på jorden har ikke noe Guds mandat til å forandre eller re-

servere seg mot apostelordets lære.  Følgelig er det ikke meninger, men den rett utlag-

te Skrift fra dens Herre som virker skillet mellom rettlærende (ortodokse) og vranglæ-

rende (heterodokse) kirker.  Dette skille består inntil Dommens dag.  Utopister prote-

sterer. 

Apostelordets lære fra Kristus er ”den sunne lære” – i motsetning til fremmed eller 

selvvalgt lære.  Det greske ordet for vranglære – heresi, kommer et ord som betyr «jeg 

velger meg» (haireomai).  Foretrekker man sin egen eller andres mening fremfor apos-

telordets lære fra Kristus, da opptrer man som heretiker.  Kunnskapskilden er en an-

nen.   

Joh 8:44 – Dere har djevelen til far, og dere vil gjøre det deres far ønsker.  Han har vært en 
morder fra begynnelsen og står ikke i sannheten; det finnes ikke sannhet i ham.  2 Tim 4:1 – 
Ånden sier med klare ord at i de siste tider skal noen falle fra troen.  De skal holde seg til ån-
der som fører vill, og til lærdommer som stammer fra onde makter.   

2 Tim 3:1-5 – i de siste dager skal det komme vanskelige tider.  For da vil menneskene være 
egoistiske, glade i penger, fare med skryt, være overmodige, snakke stygt om andre, være 
ulydige mot foreldre, utakknemlige, uten respekt for det hellige, ukjærlige og uforsonlige, fare 
med sladder, mangle selvbeherskelse, være rå, likegyldige for det gode, svikefulle, oppfaren-
de, innbilske.  De elsker lystene høyere enn Gud.  I det ytre har de gudsfrykt, men de fornek-
ter dens kraft.  Vend deg bort fra slike folk!   

Avgjørende for kirkens liv er ikke formene, men evangeliets rene lære og sakrament-

forvaltning i samsvar med Kristi ord (CA 7).  Den antikristelige åndelighet kjennes på 

selvopphøyet råderett over kirkefellesskapets ordninger.   

Sakramentene - Guds synlige Ord i kraft av Guds forkynte ord   

Det strider mot Guds ord å skille sakramentenes forvaltning fra Ordets forkynnelse – 

eller omvendt.  Skillet etablerer forestillingen om to myndighetsområder – det ene for 

presten, det andre for predikanten.  Noe lignende skjer når man underviser om Natt-

verdens sakrament uten hensyn til Kristi ord over framsatt brød og vin.  (CA 5 beskriver 

det nytestamentlige presteembete (hyrdeembete) siden aposteltiden: ”For at vi skal få 

denne tro, er evangelieforkynnelsens og sakramentforvaltningens embete innstiftet”.)  

Det er vanlig blant lutheranere å bruke ordet ”kirke” om Guds universelle (allmenne) 

kirke, og ordet ”menighet” om det ordnede nådemiddelfellesskap på stedet.  Denne 



KSv/Hjelperen, side 107 

ordbruk handler om skilte størrelser, for det lokale gudstjenestefellesskap er samtidig 

uttrykk for den universelle kirkes tilbedelse hvor som helst Guds hemmeligheter blir 

forvaltet med troskap.  Desto viktigere er de liturgiske uttrykk.  De bevitner denne un-

derfulle enhet og sammenheng.   

Den forsamlede menighet samarbeider med sin prest om de handlinger som den opp-

standne Kristus har innstiftet og befalt.  Disse handlinger betegner det unike ved pres-

tens hyrde- og lærergjerning i menigheten.  Derfor er det feil å omtale den som ”pres-

tejobben”.   

Det er forskjell på kirkefellesskap og kirkeorganisasjon.  Et kirkefellesskap omfatter 

menigheter av samme bekjennelse.  Deres samarbeid om felles støttetiltak er da å for-

stå som en troens frukt i kjærlighet.  Det er uttrykk for villfarelse og falsk åndelighet 

når mennesker representerer en kirkeorganisert uenighetskultur og føyer seg etter rø-

versynodens lærevedtak.  

Benevnelsen ”folkekirke”  

Benevnelsen gir inntrykk av en parallell til Guds folk i den gamle pakt, som i etnisk for-

stand var ”Israel etter kjødet” (1 Kor 10:18).  Til forsvar for folkekirken har men vist til 

Jesus som ikke brøt med den, tross kritikkverdige forhold.  Med denne betraktnings-

måte blandet man sammen «folk» (el nasjon) og kirke, og kalte for «separatister» de 

lutheranere som gjenopprettet menigheter på kirkens grunn, lagt i begynnelsen.  

Andre utvandret til land hvor de var fri til å gjenopprette kirkefellesskap på kirkens 

ubeskårne grunnvoll. 

Kilden til benevnelsen «folkekirke» er nasjonalromantiske idéer fra første halvdel av 

1800-tallet (eks NFSGrundtvig og filosofen Hegel.  Jf ”nasjonalkirken” i 1930-årene).  

Uttrykk av typen «Den norske folkekirke» markerer det institusjonaliserte oppbrudd 

fra den evangelisk-lutherske bekjennelse, for her rår menneskers meninger og hold-

ninger, og ikke Jesus med apostelordets lære fra ham som er Skriftens Herre og kirkens 

Lærer.  

På den ene side kan folkeviljen vinne fram gjennom representasjon i en kirkeorganisert 

råds- og møtestruktur, og med kirkemøtets flertallsvedtak kontrollere brede samfunns-

interesser.  Da fungerer den organiserte kirkevirksomhet som rammeverk for den se-

kulær-liberale kvasireligion som vil tilfredsstille dens livsfølelse og rituelle behov.  Be-

grepet ”folk” får dermed opposisjonelle overtoner (jf folkereisning, selvstyrekrav) og et 

innhold bestemt av individers frihet, likhet og brorskap (el likestilling).  Seire vinnes 

med «halleluja» og gledestårer religiøse «happenings» iverksatt fra kirkebestemt dato, 

men seirene gjelder den nyhedenske livsstil.  Den toger inn i kirkefellesskap som histo-

risk sett har tømt kirkehus for folk og la en gang så blomstrende kirkefellesskap øde.  

Hvor det unike ved kirkens budskap og virksomhet blir vraket og menigheten alminne-

liggjort, der blir virksomheten uinteressant. 

På den annen side kan også «konservative» kristne vinne fram gjennom mobilisering, 

og med kirkemøtets flertallsvedtak vinne kontroll over apostelordets lære i gudstjenes-

telige ordninger.  Da fungerer den organiserte kirkevirksomhet som rammeverk for de 

”personlige” kristne som til sammen utgjør ”kristenfolket”, men da med ”folket” som 

arbeidsfelt og misjonsmark.   



KSv/Hjelperen, side 108 

På begge sider er man bundet sammen i den overordnede fellesinteresse som den or-

ganiserte virksomhet representerer i vedtatte former.  Da fungerer forestillingen «Den 

norske folkekirke som ideologisk overbygg.  Det helhetlige hensyn fremtvinger kom-

promisser som i noen grad tilgodeser den tapende part, iallfall for en tid (biskopelig 

pragmatisme).  Så trekker partene et lettelsens sukk, for folkekirken består ved å til-

fredsstille menneskers behov for overgangsriter og magisk-terapeutisk deisme i krisesi-

tuasjoner.  Virkningen er omfattende og kirkeødeleggende.  Den omdanner folkekirken 

i folkereligionens bilde.  De kirkehus som en gang var innordnet den evangelisk-

lutherske bekjennelse under sogneprestens tilsyn, står åpner for anti-kristus i Herrens 

tempel.   

Dåpmisbruk 

Folkekirke-idèen lar dåpen være koblingen mellom borgersamfunn og kirkesamfunn, 

mellom ”folk” og ”kirke”.  Det er en påstått kobling, uavhengig av forsakelsen og kir-

kens gudgitte tro, og løst fra den evangelisk-lutherske kirkes identifikasjon med Den 

Ene Hellige Kirke i skriftbunden tradisjon.  Under parolen ”åpen folkekirke” genererer 

koblingen forestillinger om en syntese mellom kirkelige og folkelige interesser (meta-

forisk manipulasjon).  Et eksempel var venstre-grundtvigianismens(1800-t), som identi-

fiserte kirken med folkets interesser (den sekulære bekjennelsespragmatisme).   

Guds hus og kirke i nytestamentlig mening er noe annet enn et folkets hus, hvor guden 

demos (folket) rår.  Motsetningen er himmelropende.  I Guds kirke styrer Kristus med 

den rett utlagte Skrift, gitt videre til kirken i og med apostelordets lære fra ham.  Her 

lærer døpte å etterfølge alle Kristi befalinger og leve i Guds kirkeorden som Guds kjære 

barn for Kristi skyld.  I den åpne folkekirker tjener dåpen som alibi for rettighets- og 

likestillingskrav i et «indrekirkelig» demokrati.   

Det liberale folkedemokratis idèer om individers likestilling og rettigheter la premisser 

for folkekirkenes organisering i Norden.  De lavkirkelige viste til det abstrakt-

funksjonelle embete som ”alle” kristne har del i, og viste til det alminnelige preste-

dømme i kampen mot embetsmannsveldet i kirken.  Prestens utøvelse av prekenem-

betets gjerning i menigheten ble innordnet det parlamentariske system, og kirkens læ-

re og liv gjort avhengig av folkeviljen i representative organer, i siste omgang av Stor-

tingets lovgivende myndighet over Kirkeordningsloven (fra 2017).  Kirker som formelt 

sett var ”evangelisk-lutherske”, ble ofre for regimentblanding og positivistisk (ateistisk) 

kirkerett.  Et vendepunkt i Danmark-Norge var «den suveraineKongelov» fra år 1665, 

stadfestet med Norges Grunnlov av 1814.   

Ikke kirkedemokrati, men kristokrati 

Kristi kirke er verken statsstyrt eller folkestyrt.  Kirken er et kristokrati hvor Kristus ale-

ne er Herren og kilden til kirkens sendelse og prekenembetets kompetanse, autoritet 

og gyldighet i læresaker.  Denne delegering ”ovenfra” omfatter alle kirkenivå – først til 

Herrens utvalgte apostler, så til prestene etter dem, og til den bekjennende menighet i 

den gudstjenestelige samling om Ord og sakrament.   

I Kristi kirke har ingen krav på noe som helst, for i likhet med Kristus er alle tjenere i 

Guds kirkeorden og Kristus underordnet – enhver i sitt kall.  Men et kirkestyre hjemlet i 

representasjon og flertallsfornuft, må nødvendigvis agere reduktivt i sin omgang med 

kirkens grunn, lagt i begynnelsen.  



KSv/Hjelperen, side 109 

Hvem er årsak til åpen kirkesplittelse? 

De lekfolk som unntaksvis gjenopprettet det evangelisk-lutherske gudstjenestefelles-

skap (eks Nord-Sverige begynnelsen på 1800-t), de ble stemplet som ”separatister”, og 

menigheter av luthersk bekjennelse ble gitt ”kirkesvik”-status (jf landssvik).  Benevnel-

sene tilslørte den bekjennelsessituasjon da bekjennelsestroskap i praksis betyr gjen-

opprettede gudstjenestefellesskap på kirkens grunn, befridd fra statlig overstyring og 

påtvungne reservasjoner i lære og praksis, og i lydighet mot Gud mer enn mennesker 

(Apg 5:28).  

 

 

22.   DEN KJEMPENDE KIRKE   

Guds kirke i himmelen og på jorden er både den triumferende kirke for Guds trone og 

den kjempende kirke på jorden.  Hos Gud er en glede, fred og hvile som overgår all for-

stand.  Men under syndefallets kår fins en strid å unngå og en fred å bevare, men kke 

for enhver pris:  

1 Joh 5:19 - Hele verden ligger i det onde.  Rom 12:18 – Hold fred med alle, om det er mulig, 
så langt det står til oss.  2 Tim 2:23-25, Ef 4:3, 5f.   

En kamp for den himmelske læres renhet 

Åpenbaringsordets Gud kaller troens bekjennere, men især kirkens hyrder (pastorer og 

biskoper) til læreforsvar.  Det utøves ikke med privatmeninger, men med den rett ut-

lagte Skrift fra dens Herre.  Saken gjelder apostelordets læreformidling fra Skriftens 

Herre og kirkens Herre.  Da stiller vi ikke likt, for i kirken gjør kall og vigsel til hyrde- og 

læreembetet forskjellen mellom prest og menighetslem.  Det er prestens skyldighet å 

vokte den Guds hjord som er ham betrodd, og på Kristi vegne forvalte evangeliet og 

sakramentene under utøvelse av himmelrikets nøkler.  Guds ord opplyser og veileder.   

1.  Gud har opprettet det fiendskap som kaller kristne til strid  

1 Mos 3:15 – (Gud sa til djevelen) «Jeg vil sette fiendskap mellom deg og kvinnen, mellom 
deg og kvinnen, mellom ditt avkom og hennes ætt.  Den skal knuse ditt hode, men du skal 
hogge den i hælen.»  Åp 12:9 – Den store drake ble styrtet, den gamle slange, han som kal-
les djevelen og satan og som forfører hele verden, han ble kastet ned på jorden og hans eng-
ler med ham.   

Ef 6:10-20 – Bli sterke i Herren, i hans veldige kraft!  Ta på Guds fulle rustning, så dere kan 
holde stand mot djevelen lumske angrep.  For vi har ikke en kamp mot kjøtt og blod, men mot 
makter og myndigheter, mot verdens herskere i dette mørke, mot ondskapens åndehær i 
himmelrommet.  Ta derfor Guds fulle rustning på, så dere kan gjøre motstand på den onde 
dag og bli stående etter å ha overvunnet alt.  Stå da klar med sannheten som belte om livet….  

Gud var initiativtageren til ”de hellige kriger”, da israelittene inntok det lovede land 

(Josvas bok).  De var skyggebilder av troens gode strid i den nye pakt.  Nå pågår en hel-

lig krig for Guds kirkes fremtreden som apostolatets kirke med de rene kjennetegn fra 

kirkens Herre.  Så lenge denne verden består, må kristne stride for evangeliets renhet 

og sakramentforvaltning etter Guds ord.  Kirkens våpen er «Åndens sverd, som er Guds 

ord» (Ef 6:17).  Derfor må kampen stå hver gang Ordet blir forkynt og undervisning gitt 

i Guds ord.   



KSv/Hjelperen, side 110 

Joh 15:16a – jeg har utvalgt dere og satt dere til å gå ut og bære frukt, frukt som varer.  Ju-
das 1:3f – å kjempe for den tro som en gang for alle er overgitt til de hellige.  For det har sne-
ket seg inn visse folk blant dere, ugudelige mennesker som etter Skriftene for lengst er be-
stemt til dom.  De forvrenger vår Guds nåde så de kan leve et utsvevende liv, og fornekter vår 
eneste hersker og Herre, Jesus Kristus.  Mt 10:34ff.  Gal 2:4-10.   

Om faren utenfra:  

Mk 13:13 – dere skal hates av alle for mitt Navns skyld.  Men den som holder ut helt til slutt, 
skal bli frelst.  Joh 16:2 – det kommer en tid da enhver som slår dere i hjel, skal tro at han ut-
fører en tjeneste for Gud.  Sal 124 og Åp 12.   

Om ødeleggelsen innenfra:  

Gal 5:1 – Til frihet har Kristus frigjort oss.  Stå derfor fast og la dere ikke igjen tvinge inn under 
trelldommens åk.  1 Kor 10 og Heb 3-4.   

Salmenes Bok – Kristi bønnebok - lar oss ofte be om Guds redning og hjelp mot våre 

fiender, f eks Sal 3, 6, 7, 13, 31, 35, 46, 54, osv.   

Kravet til troskap og årvåkenhet i overleveringen, gjelder alle kristne, enhver i sitt kall, 

og med Kristi gjenkomst for øye: Mt 24 og Lk 12.   

Brudd med apostolisk læreoverlevering krever brudd med vranglærernes fellesskap: (i 

3 Joh er problemstillingen den motsatte – fellesskap med vranglæren er brudd med 

apostelordets lære fra Herren).   

2 Joh 9f - Den som ikke holder seg til Kristi lære, men går ut over den, har ikke samfunn med 
Gud.  Den som holder seg til læren, han har samfunn med Faderen og Sønnen.  Om noen 
kommer til dere og ikke fører denne lære, så ta ikke imot ham i deres hjem, og hils ham ikke 
(jf hilsenen i gudstjenesten: (P) Herren være med dere, (M) og med din ånd.  Hilsenen konsti-
tuerer og opphever nåderettens forsamling i Guds rike). 

”Såkornets lov” er Kristus-mønsteret i Guds kjempende kirke, Joh 12:24.   

Illustrasjon: Stefanus, Apg 7 (51f, 55f (jf Dan 7:13), 58f).  

I denne kamp er løftet om seier allerede oppfylt i Jesu lidelse og død. 

Joh 14:27 – Fred etterlater jeg dere, min fred gir jeg dere, ikke den fred som verden gir.  La 
ikke hjertet bli grepet av angst og motløshet.  16:33 – I verden har dere trengsler.  Men vær 
frimodige; jeg har seiret over verden.  Jf 3 Mos 3:15.   

Fullendelsen gjenstår, når døden blir tilintetgjort.  

1 Kor 15:26, 57 – Den siste fiende som tilintetgjøres, er døden.  /…/ Gud være takk, som gir 
oss seier ved vår Herre Jesus Kristus!  Derfor, mine kjære brødre, stå fast og urokkelig, og 

gjør stadig fremgang i Herrens gjerning..   

2.  Prestens gjerning - en strid på tre fronter  

1 Tim 6:12-16 – Strid troens gode strid og grip det evige liv som du er kalt til, og som du be-
kjente deg til da du avla den gode bekjennelse for mange vitner…. 

(a) Et forsvar for Guds ord:  

En kamp for kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse, under avvisning av lærdommer i 
strid med apostelordets lære fra Kristus og Faderen.  Kampen medfører lidelse med 
martyriets mulighet, om Gud vil.  På denne front skjer fremveksten av kirkens 
bekjennelsesformularer og bekjennelsesskrifter, slik det skjedde i oldkirken og på 
reformasjonstiden.   

(b) Et forsvar for troens bekjennere:  



KSv/Hjelperen, side 111 

Denne kamp gjelder Guds kirkes kjennetegn i menighetens samling om Ord og 
Sakrament i samsvar med Kristi ord.  På denne front føres kampen med preken, 
undervisning og læretukt.   

1 Pet 5:1-4 – Vær hyrder (pastorer) for Guds hjord…. 

(c) Et forsvar for menneskenes skyld i nærmiljø og samfunnsliv:  

Da gjelder kampen en livsstil med Kristus selvhengivende kjærlighet som eksempel i 
lydighet mot Guds bud.  På denne front har privatskriftemålet, menighetens diakoni 
og kristnes kallsgjerninger samfunnsbevarende virkninger (jordens salt).  Når 
Kristus-bekjennelsen ledsager ”gode gjerninger”, finner mennesker vei til kirkens 
fellesskap og rett lovprisning.  Samtidig markeres fronten mot den hedenske livsstil 
prisgitt menneskets onde begjær i dets opprør mot Guds gode skapervilje.   

Mt 5:13-16 - Dere er jordens salt…   

3.  Fristelsen til unnfallenhet   

Når kristne tilpasser læren til ”det jeg føler er rett for meg”, da slår de følge med 

mengden, lik drivtømmer på en mektig flod.  De viker unna striden for Guds ord, tilpas-

ser læren til syndefallskulturen og motsier apostelordets lære med forakt for den be-

kjennende kirke.  Vår onde menneskenatur fore-trekker den bekvemme løsning, ver-

dens applaus og harmoni i dette liv.  Da dyrker man avguder fremfor å etterfølge apos-

telordets lære fra åpenbaringsordets Gud og Bibelens Herre. 

Mt 4:9f – «Alt dette vil jeg gi deg, dersom du faller ned og tilber meg.»  Da sa Jesus til ham: 
«Bort fra meg, satan!  For det er skrevet: Herren din Gud skal du tilbe, og bare ham skal du 
tjene.»  5:13 – om saltet mister sin kraft, kan det da bli salt igjen?  Det duger ikke lenger til 
noe….  Åp 2:4 – dette har jeg imot deg, at du har forlatt din første kjærlighet.   

Anti-kristus er på fremmarsj hvor kirkefellesskap består med rom for lære og liv i strid 

med apostelordets lære fra Kristus Jesus, Skriftens Herre.  Forførelsen fullendes med 

handlingsrom for opposisjon under kontroll, lik hunder i bånd.  De tar dressur. 

Joh 8:28f – Når dere får løftet Menneskesønnen opp, da skal dere forstå at JEG ER han, og 
at jeg ikke gjør noe av meg selv, men taler slik Faderen har lært meg.  Og han som har sendt 
meg, er med meg.  Han har ikke latt meg være alene, for jeg gjør alltid det som er etter hans 
gode vilje (42f, 47, 51).  Jf Mt 23:13-33.  Fil 3:7f, 17.  1 Kor 4:16, 11:1, osv. 

 

 

23.   «ORDETS REGEL» KIRKENS RETTESNOR 

Joh 10:4-5, 27 – sauene følger ham, for de kjenner hans stemme.  Men en fremmed følger de 
ikke; de flykter for ham, fordi de ikke kjenner stemmen til den fremmede.  /…/ Mine sauer hø-
rer min røst, jeg kjenner dem, og de følger meg.        

Hjordens adferd omfatter Hyrdens adferd og stemme.  Hyrden er det Guds Lam som 

har båret verdens synder (Joh 1:29).  Med ham til gave, følger hjorden Den Gode Hyr-

des eksempel i kjærlighetens gjerninger.  Hjorden – den troende kirke, lever i troens 

lydighet etter Guds gode skapervilje og med Kristus som eksempel.  Guds folk kjennes 

på etterfølgelsen i Lammets spor, hvor enn det går (Åp 14:4).   

«Ordets regel» er Kristi ord – i en sum Kristi virksomme ord over fremsatt brød og vin, 

både testamentord, tydningsord og befalingsord.  Fra ham har vi mottatt den rett ut-



KSv/Hjelperen, side 112 

lagte Bibel, gitt kirken i og med apostelordets lære.  Den er i sannhet «Guds ord» fra 

Bibelens Herre (1 Tess 2:13, jf 1 Kor 15:1-3, osv).   

Bibelen vitner med sin ordlyd om Jesu person og verk, utlagt av ham selv.  Han ga vide-

re læren fra sin Fader, mottatt fra evighet av.  Det trofaste og sanndrue vitne er Ordet 

som ble menneske i Jesu skikkelse (Joh 1:14).  Den trofaste kirke bekjenner sin eneste 

Lærer og rettskilde, og utøver sin nåderett med den himmelske lære fra Faderen og 

Sønnen (2 Joh 2:18ff).  Derfor formaner apostelen, at vi aldri må gå utover det som står 

skrevet (1 Kor 4:6).  I så fall farer vi vill og fører andre vill.  Hvordan påstå noe slikt?  

Svar: På grunn av Guds endegyldige eviggyldige vitnesbyrd. 

Åpenbaringsordets Gud har bevist sin og Jesu troverdighet da han reiste Jesus opp fra 

de døde på den tredje dag, slik Det gamle testamente vitner om ham.  Åpenbaringsor-

dets Gud er kilden til kirkens Kristus-bekjennelse og nåderett i en bevitnet Jesus-

historie.  Den er ikke avsluttet, men fortsetter i nåtid.  Det kan vi vite av Guds kirkes 

kjennetegn, innstiftet og befalt av den korsfestede og oppstandne Kristus.  De er ytre 

tegn i en dennesidig historie.  De høres og ses hvor de blir forvaltet i den forsamlede 

menighet slik han har befalt.  I motsatt fall må troløse tjenere spørre: Hvor er Jesus?   

Synlige påminnelser er allerede prekestolen, døpefonten og Herrens bord – og med 

skriftestolen i det gammellutherske kirkerom.  De er påminnelser om det apostoliske 

prekenembete, himmelrikets nøkler, misjonsbefalingen, dåpen og alterets sakrament, 

innstiftet «i den natt da han ble forrådt».  Forvaltet på troskapens vilkår, vitner tegne-

ne om Den Gode Hyrde, virksom i den forsamlede menighet.  Sett fra vår side, er kir-

kens historie historien om nådemidlenes bruk og om «de helliges samfunn» om de hel-

lige ting, forvaltet på Guds vilkår, i samsvar med Kristi ord uten forbehold eller lær-

dommer oppfunnet av mennesker.   

Kristi befalinger er lette å holde, men etterfølgelsen medfører de omkostninger som 

Gud tillater.  Likevel er korsets åk gagnlig og lett, for syndebyrden har Den Gode Hyrde 

båret.  Kristus ved Faderens nådeside er vår skatt i himmelen.  Han alene er årsaken til 

vår barnerett og nåderett hos Gud, gitt den enkelte i dåpen.  Derfor må døpte lære Or-

dets regel, skal de kunne gjenkjenne Den Gode Hyrdes stemme, ferdes rett i Guds kirke 

og fly inntrengere og røvere.   

Martin Luther brukte uttrykket “Ordets regel” i en preken som nok blir sjelden lest el-

ler opplest i vår tid.  Den finnes i den norske Kirkepostillen på Tredje Pinsedag (s 302).  

Tekst: Joh 10:1-11.  Det fins bare tre Luther-prekener over denne teksten, alle fra 

1520-tallet, og derfor gjenspeiler de konfrontasjonen den gang mellom det evangeliske 

presteembete og Romerkirkens offerprestedømme.  En nyttig påminnelse for oss er 

Luthers utleggelse av det siterte Jesus-ord, Joh 10:4-5, her i oppdatert språkdrakt: 

- “alle kristne har makt og rett til å dømme om all lære, skille seg fra falske lærere 
og biskoper og ikke lyde dem /…/ andre kjennetegn trengs ikke enn de Kristus har 
gitt.  Denne dom er de skyldig til å følge og altså flykte fra alle slike, uansett hvem 
og hvor store og mektige de enn er.   

Hermed er alle de avsatt fra sitt embete og sin myndighet som vil styre i kirken og 
likevel ikke forkynne Kristi ord, men sine egne bud.  De krever av folk at man skal 
adlyde dem som biskoper, de som representerer kirkens organiserte 
myndighetsområde (el ordentlige regimente).   



KSv/Hjelperen, side 113 

Dertil er Kristi hjord skyldig til å etterfølge denne Kristi dom og anse slike for 
avsatte, ja, som fordømte og utskilte fra Kristi kirke, og å flykte for dem som 
forbannede.  Så sant de vil være Kristi fromme og trofaste hjord, skal de ikke la seg 
røve eller selv gi bort denne sin domsmyndighet, så de bifaller, antar eller følger hva 
de andre måtte beslutte annerledes, de være paver, biskoper eller kirkemøter.” 

Kirkens fremste martyr er Den Gode Hyrde, som ga sitt liv til løsepenge for sin hjord.  

Vi er dyrt kjøpt.  Hjorden tilhører ham – og ingen annen.  Og ingen kan være hyrde for 

en menighet uten å være villig til å lide for Ordets skyld, så får lidelsen komme som 

Gud vil.   

Apg 20:28 – Gi akt på dere selv og på hele den hjord hvor Den Hellige Ånd har innsatt dere til 
biskoper, til å være hyrder for Guds kirke, som han har kjøpt med sitt eget blod (e Sv Kyrkobi-
bel).   

Ordets regel normerer samarbeidet i menigheten.  Den er «Guds hjord» (1 Pet 5:2).  

Med Kristus til gave, fornyer han våre liv med herlighetsriket for øye.  Skjult under kor-

set bærer Ordets regel frukt til Guds ære.   

 

Til bibelstudium og samtale:   

Med Ordets regel følger «utskillingens regel» – nei til fremmede guder og 
avguderisk myndighet, Jos 24:14-15.  Mt 7:15-27, 16:25.   

Apostolatets kirke kan ikke fremstå uten «utskillingens regel».  Se Rom 16:17f, Gal 
1:8f.  Kol 2:8.  2 Tess 3:6, 2 Tim 3:5-9, Tit 1:16, 3:10, 2 Joh 10f.   

Kirkens rettsgrunn, se Ef 2:20, 1 Tim 3:15, osv.   

Eksempel: Sendebrevet til Laodikea-menigheten, Åp 3:14ff.  

 

 

24.   DEN ÉNE HELLIGE KIRKES ENHET OG VEKST   

Først to observasjoner i Nytestamentet:  (1) Ikke noe sted fremstiller Guds kirkes hel-

lighet som en kvalitet ved kristne mennesker.  (2) Ikke noe sted fremstiller kirkens en-

het og vekst som et produkt av mennesker, det være idéer, behov, hensikter, proselyt-

tering og organisasjonstalent.  Alt slikt vitner om ”lyst til tom ære”, Gal 5:26.   

Joh 17:19 – Jeg helliger meg selv for dem, for at også de skal være helliget i sannhet. 

Jesus - den ene Hellige og Rettferdige, skilte seg ut for å frembære seg selv som et hel-

lig offer for alle oss andre.  Den Ene for alle.  Denne enestående hendelse er Jesu 

øversteprestelige gjerning.  Den er det store og uuttømmelige hovedtema i Bibelen, og 

skal så være i hver eneste preken.   

Kristus har helliget sin kirkebrud med sin offerdød, og hun tjener Gud i Kristi hellighet 

rettferdighet.  Den Hellige Ånd skiller kirken ut fra alt som er syndig og urent.  Med Or-

det og sakramentene som midler, tilregner han kirken Kristi hellighet og han gjør hen-

ne hellig, hva hun allerede er i ham.   



KSv/Hjelperen, side 114 

Ef 5:25f - Kristus elsket kirken og gav seg selv for henne, for å hellige henne ved å rense 
henne i vannets bad med ordet, og for å stille kirken frem for seg i herlighet.  (E Sv Kyrkobi-
bel.).   

Jesus ber ikke bare for apostlene og deres etterfølgere i prekenembetet.  Han ber for 

alle kristne og hver enkelt til samme tid: - «at de alle skal være ett, likesom du Fader, i 

meg og jeg i deg, at også de skal være ett i oss, så verden skal tro at du har sendt 

meg.»   

Ordene taler om det guddommelige vesen.  Sønnen er av samme vesen som Faderen – 

«du, Fader, i meg og jeg i deg.»  Han ber for alle kristne, at de skal være ett i Faderen 

og Sønnen.  Eller sagt med apostelen Peter: Han ber for oss om «samfunn med gud-

dommelig natur» (2 Pet 1:4).  Hvordan er det mulig, undres vi.  «Ved de dyrebare og 

meget store løfter», forklarer han.  

Når evangeliets rene lære blir mottatt, da oppstår en guddommelig enhet mellom 

mottageren og Guds kirke i himmelen og på jorden.  Guds kirkes enhet er en læreenhet 

på gudgitt læregrunn.  (CA 7.)  

Den som reserverer seg mot apostelordets lære fra Sønnen og Faderen, han stiller seg 

utenfor den rettroende kirkes guddommelige enhet.  Denne enhet kommer synlig til 

uttrykk i Den Hellige Nattverd – i kommunionen: 

1 Kor 10:16f – Velsignelsens kalk som vi fremsier velsignelsesbønnen over, er den ikke sam-
funn med Kristi blod?  Siden det er ett brød, er vi, skjønt mange, ett legeme.  Vi får jo alle del i 
dette ene brød.  (E Sv Kyrkobibel.) 

De helliges samfunn i de hellige ting er årsaken, når vi forkaster vranglæren og holder 

oss borte fra vranglærernes altere.  I stedet kneler vi ved de altere hvor evangeliets re-

ne lære blir forkynt og vi mottar med munnen Kristi legemes og blods sakrament, slik 

Kristi ord sier.  Da blir vi forent med ham og er ett i Faderen og Sønnen.  Den Hellige 

Ånd virker ved Kristi evangelium den tillitsfulle tro på Kristi ord – om underet han gjør 

og gaven han lar rekke fram i en jordisk skikkelse til mat og drikke.  Da forkynner vi 

med vår kommunion Herrens død inntil han kommer, for at verden skal tro at Faderen 

har utsendt Sønnen i Jesu tjenerskikkelse til løsepenge alle.   

Guds underfulle gave tatt i betraktning, må vi for all del unngå å gjøre vår nattverdfei-

ring og altergang til hovedsaken i messen.  De helliges samfunn består i Guds underful-

le gave – Faderens forsoning med verden i den natt da Sønnen ble forrådt.  Gjør vi kir-

kens enhet og vekst til et produkt av menneskers skjønn og anstrengelser, vanhelliger 

vi Guds navn og stiller oss utenfor Guds Ene Hellige kirkes enhet.  Derfor bruker vi ikke 

den skjønnmalende ordbruk om «kirkefellesskap på tilstrekkelig grunnlag», «forbrød-

ring i kjærlighet», «tjenestefellesskap», «åpen folkekirke» og lignende.  

Kristus forener og gir vekst  

Den treéne Gud forener kirken og lar henne vokse med sitt skapende ord.  Han inn-

lemmer mennesker ved tro og dåp, og bygger kirken.  



KSv/Hjelperen, side 115 

1 Kor 3:7 – Derfor er de ikke noe, hverken den som planter eller den som vanner, men bare 
Gud som gir vekst. Kol 2:19 

Ef 2:21f – (Kristus Jesus) holder hele bygningen sammen, så den i Herren vokser til et hellig 
tempel, og gjennom ham blir også dere bygd opp til en bolig for Gud i Ånden.   

Kristus er til stede i den forsamlede menighet på troskapens vilkår, for prekenembetets 

utøvere er kalt til å forvalte Guds rikes hemmeligheter slik han har befalt.  Da vokser 

kirken ”innenfra” - i dem som hører Kristi ord forkynt og anvender forsoningens goder, 

enhver på seg selv.  De blir rotfestet i Guds ord og bærer frukt, Gud til ære.        

1 Kor 4:1f, 6 – Så skal dere /…/ se på oss som Kristi tjenere og forvaltere av Guds hemme-
ligheter.  Nå kreves det av forvaltere at de viser troskap. /…/ at dere kan lære ikke å gå ut 
over det som er skrevet. . 

Joh 17:20f – Jeg ber /…/ også for dem som ved deres ord kommer til tro på meg.  Jeg ber at 
de alle må være ett, likesom du, Far, er i meg og jeg i deg.  Slik skal også de være i oss, for at 
verden skal tro at du har sendt meg.  Jf 10:17.  Mt 16:18.  Ef 3:14-19, Kol 2:6f. 

På kirkens grunn, lagt i begynnelsen   

Kristus bygger sin kirke og forener den på apostlenes og profetenes grunnvoll, hvor 

han selv er den levende hjørnestein.  Grunnvollen består i den rett utlagte Skrift fra 

dens Herre.  På denne basis blir den Kristus-virkelighet bygd opp ”som ikke er gjort 

med hender”, Mk 14:58.  Guds kirke hører uatskillelig sammen med Kristus, og er det 

mysterium som hans legeme var i Jesu skikkelse.  Den troende kirke er Kristus-

virkelighet og bærer Guds eget vesen fra evighet.   

Joh 2:19 – Jesus svarte: «Riv ned dette templet, og jeg skal reise det opp på tre dager.»  

1 Kor 3:16f – Vet dere ikke at dere er Guds tempel, og at Guds Ånd bor i dere?  Dersom noen 
ødelegger Guds stempel, skal Gud ødelegge ham.  For Guds tempel er hellig, og dette tempel 
er dere.  Ef 2:20f.  

I nåtid er Guds kirke å finne i den forsamlede menighet med de gudgitte kjennetegn.  

Tegnene høres og ses i en, jordisk virkelighet av kjøtt og blod.   

Rom 12:1f – Ved Guds barmhjertighet formaner jeg dere, brødre, til å bære legemet fram som 
et levende og hellig offer som er til Guds behag.  Det skal være deres åndelige gudstjeneste.  
Og la dere ikke lenger prege av den nåværende verden, men la dere forvandle ved at sinnet 
fornyes, så dere kan bedømme hva som er Guds vilje: det gode, som er til hans behag, det 
fullkomne.  Joh 15:19, jf 17:15, 18:36, 1 Joh 4:5f. 

Kristi legemes vekst   

Storhetsidéer motiverer alliansebevegelser og den moderne økumenisme, med drøm-

mer om ”et stort økumene”.  Typisk er uhistoriske forbilder om den udelte kirke gjen-

nom tusen år, og «den apostoliske menighet» etter modell fra menigheten i Korint.  Da 

overser man Jesu lignelser om såkornet og surdeigen (Mt 13:33-43).  De er Kristus-

lignelser om «såkornets lov». 

Joh 12:24 (Jes 53) – Hvis ikke hvetekornet faller i jorden og dør, blir det bare det ene korn.  
Men hvis det dør, bærer det rik frukt.  Mt 13:33-33.  Apg 15:11, Rom 6:10f, 1 Kor 15:36, Gal 
3:20f osv.   

I Nytestamentet fins ingen skildringer av endetiden som en gullalder for Guds kirke på 

jorden.  Her finnes ingen løfter om en sukséhistorie.  Jesu lignelser varsler det skjulte 

skjebnefellesskap med gudmenneskets lidelse, død og oppstandelse.  Kristi legemes 



KSv/Hjelperen, side 116 

enhet og vekst er Kirkens enhet og vekst hos dem som hører Kristi ord, bekjenner ham 

og holder fast ved apostelordets lære fra ham.  Hos dem er Kristus virksom med sitt 

ord. 

Ef 4:15ff – la oss holde oss til sannheten og i alt vokse opp i kjærlighet til ham som er hodet, 
Kristus (e Sv Kyrkobibel).  Fra ham kommer hele legemets vekst; det sammenføyes og holdes 
sammen av hvert støttende bånd, alt etter den oppgave som er tilmålt hver enkelt del, og slik 
vokser legemet og blir bygd opp i kjærlighet.  Jf 2:20-22.   

Kristi løfte til sin kirkebrud gjelder Åndens gjerning.  Åndens midler er Kristi evangelium 

og sakramenter.  Ved dem skaper han og styrker troen på Kristi velgjerninger ”for oss”.   

Joh 16:14 - Han skal ta av mitt og forkynne dere”.  Rom 10:16f.  Jf Apg 15:7 – ved min munn.   

Kristi kirke vokser innenfra i enhet og sannhet  

Kirkevekst er alltid Kristi legemes vekst ”innenfra”, i det gjenreiste skaperverk. (CA 5)  

På grunn av arvesynden må veksten være ufullendt inntil troens bekjennere legges i 

grav.  Likevel består Guds kirkes enhet, for Guds ords sannhet er én.  Enhet og sannhet 

er her her to sider av samme sak og av grunnleggende betydning i det menighetsbyg-

gende arbeid.   

Kol 3:16a - La Kristi ord bo rikelig blant dere!        

Motiveringen er gitt med dåpen til Jesu død og oppstandelse (Rom 6:3-11).  Det mer-

kes når troen øves i gjerninger som har Guds ord og bud for seg, enhver i sitt kall.  

Virkningen gjør ”de helliges forsamling” til et liturgisk og diakonalt fellesskap på Ordets 

grunn, gitt den enkelte i dåpen.   

Ef 2.8-10 – av nåde er dere frelst, ved tro.  Det er ikke deres eget verk, men Guds gave.  Det 
hviler ikke på gjerninger, for at ingen skal rose.  For vi er hans verk, skapt i Kristus Jesus til 
gode gjerninger, som Gud på forhånd har lagt ferdige for at vi skulle gå inn i dem.  Tit 3:4-8.  1 
Kor 3:16f, Ef 2:21f, osv.   

På frifinnelsen følger fornyelsen – aldri omvendt.  Den Hellige Ånd er livgiveren i deres 

innerste (hjerter) som tror frifinnelsen, fullbrakt ”i Lammets blod”.  De er Guds kirke i 

egentlig mening.  Etter troen følger kjærligheten, virksom i gjerninger som har Guds 

ord og befaling for seg (Første Parten).  Hos dem er Kristus virksom med sin Ånd, som 

lar kirken vokse i kraft av Kristi ord og bli rotfestet ”i Kristus” (Kol 2:7).   

Menneskers lengsel etter den rettferdighet som evangeliet åpenbarer, vitner om den 

spede Kristus-tro underveis, også kalt «den lengtende tro».  Andre bekjenner frimodig 

Kristi velgjerninger, men felles for den svake og den sterke er Kristus i sin hellighet og 

rettferdighet.  Troen har Kristus, som gjør fattige rike.  Kristi forbønn omfatter dem al-

le, og han oppmuntrer oss til å høre og ta vare på Kristi ord.  Han gjør vårt legeme til et 

tempel hvor Den Hellige Ånd bor.   

Joh 17:15 – Jeg ber ikke om at du skal ta dem ut av verden, men at du skal bevare dem fra 
det onde.  

Mt 7:24 – Den som hører disse mine ord og gjør etter dem, han blir lik en klok mann som 
bygde huset sitt på fjell.  Jes 55:3: ”Hør Herrens ord, så skal deres sjel leve!”  Lk 11:28 – Sa-
lige er de som hører Guds ord og tar vare på det.  Joh 5:25.  Fil 4:9, Åp 3:3, osv.   

Joh 14:23f – Den som elsker meg, vil holde fast på mitt ord, og min Far skal elske ham, og vi 
skal komme til ham og ta bolig hos ham (5:23).  Lk 10:16.  1 Kor 3:16.   

Det sakramentale kristenliv  



KSv/Hjelperen, side 117 

Veksten innenfra – i nådemidlenes bruk – kjennetegner lemmenes liv i Kristi kirke, så 

lenge vi lever her.  De troende lever av Guds kirkes kjennetegn, og blir oppbygget 

sammen med de andre.  Kirkens enhet er aldri en «jeg vil-enhet», eller en “jeg alene-

vekst», men alltid en «sammen med Kristi legemes enhet» og alltid en «sammen med 

Kristi legemes vekst».  Jf Ef 4:15f.  Målet er felles for alle: ”det evige liv, at de kjenner 

deg, den ene sanne Gud, og ham du utsendte, Jesus Kristus” (Joh 17:3).  

Gal 3:26f – dere er alle Guds barn ved troen på Kristus Jesus.  Alle dere som er blitt døpt til 
Kristus, er blitt ikledd Kristus.  Rom 6:3f, 13:14.  Gal 5:16. 

Den rangsnudde prioriteringsmåte  

Den lar virksomheten være innordnet menneskers vilje, interesser og behov.  Da må 

veksten søkes i opptelling og statistikk, og enhetskriteriet være kirkefariseismens gode 

miljø.  Men de helliges samfunn i de hellige ting dør av slikt.   Et eksempel var Tyatira-

menigheten, Åp 2:18ff.   

25.   GUDS KIRKES ENHET STÅR IKKE I GJELD TIL 
KJØDET 
 

Alt i kirken handler om dåpen 

Rom 1:28, 32 – Fordi de ikke brydde seg om å ha kunnskap om Gud, overgav Gud dem til de-
res egen sviktende dømmekraft, så de gjør slikt som ikke sømmer seg.  De er fulle av all slags 
urett, umoral, pengejag og ondskap…  /…/ De vet at Guds lov sier at de som gjør slikt, fortjenr 
å dø.  Men ikke bare gjør de dette selv, de roser også andre som gjør det.  

Rom 6:3, 11 – vet dere ikke at alle vi som ble døpt til Kristus Jesus, ble døpt til hans død?  
/…/ På samme måte skal dere regne dere som døde for synden, men som levende for Gud i 
Kristus Jesus.  8:12 – Derfor står vi ikke i gjeld til kjødet, så vi skulle leve etter kjødet (NO 30). 

Gal 5:24 – de som hører Kristus Jesus til, har korsfestet kjødet med dets lyster og begjæ-
ringer.  

Hvor er kilden til kirkens enhet og vekst?  Overskriften antyder to typer svar.  Til den 

ene siden går de som begrunner kirkens enhet og gudstjenestefellesskap «ovenfra» - i 

kirkens Herre, Kristus Jesus.  Til den andre siden går de som begrunner enhet og guds-

tjenestefellesskap «nedenfra» - i mennesket.  Begrunnelsen forutsetter et valg mellom 

uforenlige svar.   

Begrunnelsen «nedenfra»   

Noen finner kilden til kirkens enhet i troendegruppen (el vennesamfunnet), andre i den 

nattverdfeirende menighet, og atter andre i sognemenigheten (territorialmenigheten).  

Med medlemsskap i den kirkeorganiserte virksomhet lar de seg representere i dens 

råd- og møtestruktur i en parlamentarisk struktur.  I siste omgang er det kirkemøtets 

flertall som avgjør spørsmål om lære og kirkefellesskap på «alles» vegne, ikke sjelden 

med kampvoteringer etter en opprivende debatt, offentlig og i lukkede fora. 

Tilpasningen til det liberale folkedemokratis idéer om individers rettigheter og likhet 

synes å være en selvfølgelighet for de aller fleste kirkeaktører.  Denne tilpasning åpner 

indirekte for reservasjoner mot apostelordets lære fra Kristus, som regel under innfly-

telse fra kirker i den reformerte protestantisme.  Denne innflytelse kommer til uttrykk 



KSv/Hjelperen, side 118 

på to måter - dels i prioriteringen av fellesskap fremfor lære (el etikk fremfor dogma-

tikk), dels i ”erklæringer” om kirkefellesskap på ”tilstrekkelig” grunnlag.   

Gjennom debatt og psykososiale prosesser ender man opp med «konklusjonsteologi».  

Den legger avgjørende vekt på «det helhetlige hensyn» (pragmatisme), på god avstand 

fra kilden og likevel i samsvar med den.   

I den grad man gir opposisjonen et liturgisk handlingsrom, er den underlagt flertallets 

interessekontroll representert ved biskopens «tilsyn», som påser at praksis foregår i 

vedtatte «former».   

Vi merker oss lærevedtak begrunnet i kilden «nedenfra» - i menneskers meninger og 

holdninger, og konklusjoner begrunnet i en humanisert rettsorden kalt «gjeldende kir-

kerett».  I realiteten fatter man lærevedtak i et kirkerettslig tomrom, løst fra kirkens 

gudgitte bekjennelse og rett (f eks Mt 16).  I dette tomrom demonstrerer man at «kir-

ken» er sin egen åpenbaringskilde, som om den står i gjeld til den onde menneskena-

tur (kjødets lyst).  Slike kirkemøter er fra gammelt av kalt «røversynoder».  De røver 

apostelordets lære med tilslørende ord om forbehold, alles beste og enhet på tilstrek-

kelig grunnlag.  Utformet i liturgiske ordninger, blir døpte opplært i å stole på bortfor-

klarende tolkninger, holde menneskers befalinger i den innbilning at Gud er med oss 

alle dager. 

Begrunnelsen «ovenfra» 

Den møter oss i den skriftbundne kirketradisjon fra den gamle kirke siden aposteltiden, 

representert ved bekjennelsestro (konfesjonell) lutherdom.  Her er Kristus kilden til 

kirkens enhet i bekjennelsen til den rett utlagte Bibel, gitt kirken i og med apostelor-

dets lære fra Skriftens Herre, Jesus Kristus.  «Hellige dem i sannheten, ditt ord er sann-

het», ber han i sin bønn til Faderen (Joh 17:17).  De som kommer til tro på ham ved 

apostelordets lære fra ham, de bekjenner ham med Den Hellige Ånds hjelp og holder 

fast ved apostelordets lære fra ham.  På dette vilkår «bor» Faderen og Sønnen hos oss 

(14:23).   

Kilden «ovenfra» er Faderens enbårne Sønn i Jesu ringe skikkelse.  «Han gav seg selv 

for våre synder for å ta oss ut av denne onde verden etter Guds og vår Faders vilje», 

skriver hans apostel (Gal 1:4).  Så er Kristus den som sammenføyer og sammenholder 

kirken.  Midlet er sannhetens ord fra Faderen, gitt videre i prekenembetets gjerning til 

den forsamlede menighet.  Hensikten er den kirkevekst som lar døpte vokse opp i 

kjærlighet til Kristus, som er sitt kirkelegemes hode og frelser.  (Ef 2:20ff, 4:12-16.)  

Kilden ovenfra gjør kirkens enhet til en læreenhet, og lar oss leve i samfunn med ham i 

en kristokratisk kirkestruktur.  Sett fra vår side, er kilden gitt i og med dåpen til Jesu 

Kristi død.  I dåpen ble Guds forsoningsverk gitt den enkelte til del, så i vi med Kristus 

til gave kan etterfølge Kristi eksempel i gjerninger som har Guds ord og gode skapervil-

je for seg.  Dette «ja» i livets vitnesbyrd har en nei-side når dåpen praktiseres i forsa-

kelse og tro.  Med forsakelsen «korsfester» vi den onde menneskenatur (Gal 5:24).  

Troen stoler på Kristi lidende lydighet, som er vår hellighet og rettferdighet for Gud.  

Med Kristus til gave går vi til vår gjerning, enhver i sitt kall.  Ved troen skaper han det 

nye menneske som skal leve evig for Gud, «liksom han er stått opp fra døde, lever og 

råder i evighet» (forkl LK 2 trosart).  

Guds kirkes enhet og vekst fremstilt i 16 punkter 



KSv/Hjelperen, side 119 

1) Guds nåde og handlende allmakt virker kirkens enhet og vekst.   

Dette under skjer ikke umiddelbart. På bibelsk vis må enhetens kilde og begrunnelse 

være åpenbaringsordets treene Gud.  Han gjør under med sitt talte, skrevne og inkar-

nerte Ord, skaper troen av ingenting, og sammenføyer og sammenholder sin hjord i 

enig bekjennelse til hans ord. 

Joh 17:6-8, 11f, 17, 19-21 – Jeg har åpenbart ditt navn for de mennesker du gav meg fra ver-
den.  De var Dine og du gav meg dem, og de har holdt fast på ditt ord.  Nå vet de at alt det du 
har gitt meg, er fra deg.  For jeg har gitt dem de ord du gav meg, og de har tatt imot dem.  Nå 
vet de i sannhet at jeg er utgått fra deg, og de har trodd at du har sent meg.  /…/ de er i ver-
den, og jeg går til deg, Hellige Far, bevar dem i ditt navn, det navn du har gitt meg, så de kan 
være ett, likesom vi er ett.  Da jeg var hos dem, bevarte jeg dem i ditt Navn, det navn du har 
gitt meg.  Jeg vokter dem  /…/ Hellige dem i sannheten, ditt ord er sannhet.  /…/ Jeg innvier 
meg for dem, så de også skal være innviet ved sannheten.  Jeg ber ikke bare for dem, men 
også for dem som ved  deres ord kommer til tro på meg.  Jeg ber at de alle må være ett, like-
som du, Far, er i meg og jeg i deg.  Slik skal også de være i oss, for at verden skal tro at du 
har sendt meg. 

Misbruken av v 21 – løsrevet fra sammenhengen – stammer fra greven Nicolaus v Zin-

zendorf (1701-60), hovedkilden til den filadelfiske tradisjon og moderne økumenisme.  

2) Skriftens evangelium er midlet Den Hellige Ånd bruker når han gjør sin gjerning i 

hjertene.   

Han kaller, opplyser, forsamler og helliggjør Guds kirke, og bevarer henne hos Jesus 

Kristus i den éne rette tro.  Troens vilkår er Guds forsoning med verden i gudmennes-

kets død.  Uten dette vilkår, er ikke Kristus Guds tilregnede rettferdighet i hjerter som 

tror.   

Illustrasjon: Veiskillet i nattverdlæren: Til den ene side går de som tror Kristi ord om 
gaven vi mottar med munnen.  Til den annen side går de som søker kirkens enhet i 
”den nattverdfeirende menighet”, det vil si enhet i den tilegnede rettferdighet med 
rom for bortforklarende og tilslørende reservasjoner overfor Kristi ord (Verba).        

Ef 2:19ff – dere er de helliges medborgere og tilhører Guds familie.  Dere er bygd opp på 
apostlenes og profetenes grunnvoll, men hjørnesteinen er Kristus Jesus selv.  Han holder hele 
bygningen sammen, så den i Herren vokser til et hellig tempel, og gjennom ham blir også dere 
bygd opp til en bolig for Gud i Ånden. 

3) Kirkens enhet består i syndenes forlatelse på grunn av Kristi lidende lydighet. 

Enheten består i den rettferdighet som evangeliet åpenbarer uavhengig av lov.  Denne 

rettferdighet av nåde mottas synlig i sakramentets skikkelser, slik Kristi tydningsord 

sier.  Herrens Hellige Nattverd (el kommunion) er kirkens enhet uttrykt i den sakra-

mentale handling: Kristus er den som innvier (konsekrerer) med sine ord i sin tjeners 

munn.  Nattverdgjestene (kommunikantene) bekjenner Kristi ord (Verba), mottar ga-

ven med munnen og har samfunn med Kristi legemes og blods eviggyldige offer for 

verdens synder.  De kommuniserer hva de er – ett med Guds kirke i himmelen og på 

jorden.   

1 Kor 10:16f – Velsignelsens beger som vi velsigner, gir det oss ikke del i Kristi blod?  Brødet 
som vi bryter, gir det ikke del Kristi legeme?  Fordi det er ett brød, er vi alle ett legeme.  For vi 
har alle del i det ene brød. 

4) Herrens Hellige Nattverd er enhetens sakrament.   



KSv/Hjelperen, side 120 

Kristi kirke bekjenner med nattverdens liturgi Herren over enhetens sakrament og ihu-

kommer hans fullbrakte og eviggyldige offerdød for Faderen.  Vi istemmer uten forbe-

hold hans konsekrasjonsord over fremsatt brød og vin - om underet han gjør og gaven 

vi mottar med munnen.   

5) Kristi ord er regelen – og ingenting annet.   

Hvor Kristi ord er regelen (Verba est regula), uttrykker liturgien i ord og handling den 

tro som Den Hellige Ånd virker med ”Kristi ord” – og ingenting annet.  Hans ord beskri-

ver underet han gjør i den forsamlede menighet, når han gjør sitt ofrede legeme og 

blod synlig i brødets og vinens skikkelser.  Nattverdgjestene mottar gaven med mun-

nen, bekjenner Kristi under til frelse, og har del i Kristi Golgata-offer i samfunn med 

Guds kirke i himmelen og på jorden.  Men den som ikke er beredt til å bekjenne Kristi 

ord, er ikke beredt til et disippelliv i lære og liv, og enda ikke rett beredt til Herrens 

Nattverd.   

Joh 10:4 – sauene følger ham, for de kjenner hans stemme.  Rom 10:16f – ikke alle var lydi-
ge mot evangeliet.  Jesaja sier: Herre, hvem trodde vårt budskap?  Altså kommer troen av 
prekenen, og prekenen ved Kristi ord (e Sv Kyrkobibel.  Prekenen, egtl «det hørte».) 

6)  Guds verk er enhet i læren.  

Kirkens bekjennelse istemmer og bevitner den rett utlagte Bibel, gitt kirken i og med 

apostelordets lære fra dens Herre.  Den trofaste formidling lærer døpte å ferdes i Guds 

kirke, synlig og lokaliserbar i den forsamlede menighet hvor evangeliet og sakramente-

ne blir forvaltet slik Kristus har befalt (CA 7).   

- ”uten sekter og splittelser” (Luthers Store Katekisme, Troen, 51).   

7) Kirkens enhet er ingen skueartikkel, men en trosartikkel.   

Gud kjenner sine, og blant dem finnes også de som lever i ”den lykkelige inkonse-

kvens”.  De tror syndenes forlatelse på grunn av Kristi lidelse, død og oppstandelse, 

uten å oppfatte den selvmotsigende medvirkning i et vranglærende kirkefellesskap, og 

uten å erkjenne sitt behov for disippelskap og undervisning i en rettlærende sammen-

heng.  

2 Tim 2:9, 19 – Guds ord bærer ikke lenker.  /…/ Guds faste grunnvoll står, og den har et segl 
med denne innskrift: «Herren kjenner sine»…. 

8) Kirkens enhet består gjennom endetiden, tross tiltagende forførelse og forvirring.  

Med evangeliet og sakramentene som midler, tilbyr Gud og rekker oss sin rettferdighet 

i Kristi lidende lydighet for verdens synder.  Og Den Hellige Ånd virker med de samme 

midler – når og hvor han vil – den tro som griper frifinnelsen i Kristi død. 

1 Mos 15:6 - Abraham trodde Herren, og han regnet ham det til rettferdighet (NO 30.  «Der-
for» finnes ikke i grunnteksten).  Jf Sal 106:31.  Gal 3:6, 26f.  Jak 2:23.  

9) Kirkens bekjennelse til den rett utlagte Skrift fra dens Herre overstiger grenser av 

språklig, sosial, etnisk og kulturell art.   

Enighet i sak gir seg til kjenne i sakssvarende uttrykk på mangfoldig vis.  En illustrasjon 

er fellesskap mellom kirker i enig bekjennelse, men organisert hver for seg.   

Illustrasjon: Brevene i Nytestamentet adressert til «de hellige» i ulike 
menighetssituasjoner.  Apostelordets lære fra enhetens Herre forener dem i samme 
sinn og samtale.  Jf forvirringen under syndefallets kår, 1 Mos 11 



KSv/Hjelperen, side 121 

Kontrastene mellom rettlærende og vranglærende kirker handler ikke om toleranse, 

raushet og kollegialitet, men om lærdommer i strid med apostelordets lære fra Kristus.  

Kirkesplittelsen er en kjensgjerning straks motsigelsen er rangert som ”ikke kirkesplitt-

ende” og dermed vernet om i fellesskapets gudstjenestelige ordninger.  

10) Kirker som forringer Guds universelle nåde i Kristi lidende lydighet, har brutt med 

kirkens enhet i troen på syndenes forlatelse for Kristi skyld.   

De må begrunne kirkefellesskap ved å tilsløre den tilregnede rettferdighet, og dermed 

tilsløre Kristi lovoppfyllelse i alles sted.  Med stor konsekvens blir kirkens kjennetegn 

forvrengt og kirkens enhet forfalsket.  Karakteristisk er prioriteringen av embetsplikt og 

lojalitet mot ”overordnet” myndighet, regelverk og forskrifter.  Følgene viser seg i 

læreforvirring, uforutsigbarhet og uvisshet om kirketilhørighet.   

”Da gjerningene likevel ikke skjenker samvittigheten fred, velger man seg stadig nye 
/…/ ved siden av Guds bud, for derved å frembringe noe stort og merkverdig, som 
man kan stille mot Guds vrede og dom” (Apol 4:212).   

11) Kirkens enhetskilde er Kristi bibelutleggelse, gitt kirken i og med apostelordets lære 

om Jesu Kristi person og verk.   

Også senere embetsutøvere er kalt til å fullføre Kristi oppdrag og utøve Kristi fullmak-

ter.  De har arbeid mer enn nok: Å stadfeste Kristi lære med skriftbevis, forvalte sak-

ramentene under utøvelse av løse- og bindemakten, og være forbilder for troens be-

kjennere i lære og liv.  Andre forsoningsmetoder er utelukket, for Gud er i Kristus Jesus 

en forsonet Gud.  

Joh 8:31f – Hvis dere blir i mitt ord, er dere virkelig mine disipler.  Da skal dere kjenne sann-
heten og sannheten skal gjøre dere fri.  Ef 2:20.   

Rom 5:1 – Da vi altså er blitt rettferdige ved tro, har vi fred med Gud ved vår Herre Jesus 
Kristus.  Kol 2:10 – i Kristus, som er hode for alle makter og myndigheter, har også dere fått 
del i denne fylde (forts viser til dåpen).   

12) Læretilpasninger til menneskers krav og behov ødelegger kirken. 

Falske profeter forførte mange i den gamle pakt.  I kirkens historie har det til alle tider 

vært prester og teologer som begrunner læretilpasninger med bortforklarende tolk-

ninger i tillit til eget skjønn.  Slik har de vunnet mengdens applaus og sympati.  Uten 

ordnet læretukt under utøvelse av kirkens rett, er prisen alltid den samme – den rett 

utlagte Bibel fra dens Herre og kirkens ødeleggelse.   

Joh 17:20 – Jeg ber /…/ for dem som ved deres ord kommer til tro på meg (N       Apg 2:14-

36).  1 Kor 4:6 – at dere kan lære ikke å gå ut over det som er skrevet.   

”Enhet på tilstrekkelig grunnlag” medfører fortielser og reservasjoner.  Eksempler: For-

tielsen av den bibelske arvesyndslære med rom for menneskets medvirkning i frelsen, 

fortielsen av Kristi ord over fremsatt brød og vin, med rom for menighetens ”virkekraf-

tige” frembæring, og fortielsen av frifinnelsens evangelium med forbehold om at også 

fornyelsen (el helliggjørelsen) hører med, det vil si gjerninger gjort i tro.        



KSv/Hjelperen, side 122 

1 Kor 14:36f – Var det kanskje fra dere Guds ord gikk ut, eller er det bare til dere det er nådd 
fram?  Hvis noen mener at han er profet eller åndsfylt, så skal han vite at det jeg skriver, er 
Herrens bud.  Gal 5:13 – Dere er kalt til frihet, brødre.  La bare ikke friheten bli et påskudd for 
den syndige natur, men tjen hverandre i kjærlighet. 1:6ff, osv.   

13) Kristenhetens oppsplitting i stadig nye kirker og trossamfunn vitner om en dyptgå-

ende og akselererende krise.        

Fremveksten av den moderne økumenisme siden 1850-årene medførte et veiskille i 

kirkens historie.  Sagt med Luther ville kirkeledere være ”skarpsindige dommere mel-

lom Ånd og bokstav” og ble infisert av djevelens list (SA C 8:3-6).  Av hensyn til all-

mennytten vant en mengde svermerier innpass i kirkens rom.  Samtidig beholdt man 

den evangelisk-luthersk bekjennelse, formelt sett (de iure), og i praksis av underordnet 

betydning.  Allmennyttens preferanse bekreftet superapostlenes høvdinge- og bispe-

status, samtidig som den underkjente apostelordets læreautoritet, kompetanse og 

gyldighet fra Skriftens Herre.   

14) Smågruppen - den sosiale motor også i frafallets prosess.   

Den onde menneskenatur gjør motstand mot Ordets regel, men følger satans regel 

”har Gud virkelig sagt?” (1 Mos 3:1).  Vantroen driver frem tanker, ord og gjerninger i 

smågruppens søken etter selvbekreftende tanker, opplevelser og aktiviteter.  I kraft av 

mengden, driver de frem stadig nye pavedømmer til vern om gamle og nye læreimpor-

ter.  Til sist agerer bispemøter og kirkemøter som om de står ”i gjeld til kjødet” (Rom 

8:12 NO 30).   

Smågruppen lar oss forstå kirkens sekularisering som et indrekirkelig fenomen med 

mobiliserende kraft, og samtidig smågruppens betydning som den sosiale motor i den 

apostoliske læretradisjon i hjem og menighet.        

15) I Nytestamentet er kjødelige motiv nevnt når brudd med apostelordets læreutsagn 

fører til partidannelser og kirkesplittelse.   

Rom 16:18 – Den slags mennesker tjener /…/ sin egen mage.  Med fine ord og talemåter fø-
rer de godtroende folk på avveier.  1 Tim 6:3-5 – Om noen farer med en annen lære og ikke 
holder fast ved vår Herre Jesu Kristi sunne ord /…/ da er han hovmodig og skjønner ingen 
ting.   

Joh 5:44 – Hvordan kan dere tro, dere som gjerne vil ha ære av hverandre og ikke søker ære 
hos den eneste Gud?  Gal 6:12 – slike som vil ta seg godt ut blant mennesker og slippe å bli 
forfulgt på grunn av Kristis kors.  5:26 – lyst til tom ære (NO30.  Også kalt «prestesjuka»).  Fil 
2:3.   

Mt 27:19 (Pilatus’s hustru) – «Ha ikke noe å gjøre med denne uskyldige mannen!»  1 Tim 
1:13 – i min vantro visste jeg ikke hva jeg gjorde.  Joh 16:2f.  Jak 4:4 – vennskap med verden 
er fiendskap mot Gud.  Mt 6:24.  (Uvennskap er et motiv kjent fra kirkens historie, Apol 
4:242f).   

16) Interesser styrt av kjødelige motiv er symptomer på overfladisk syndserkjennelse og 

unnfallenhet overfor Guds ord.   

Symptomene vitner om arvesyndenes kraft i menneskets innerste og definerer men-

neskets nød på vredens hav.   

1 Kor 2:14 – slik et menneske er i seg selv, tar det ikke imot det som hører Guds Ånd til.  
1:23, osv.  Jf Fil 1:19 og Ef 1:19 - , 

Overfladiskhet og unnfallenhet rammer ”de helliges forsamling” på fire kjerneområder:  



KSv/Hjelperen, side 123 

a. Guds nådemidler: Man underkjenner Guds bruk av ytre midler til å meddele 
syndenes forlatelse for Kristi skyld, og med Kristus til gave gi evig liv.  Man stoler 
heller på en selvbestemt tro og et selvbestemt prekenembete i strid med Herrens 
bud.   

b. Kristi ord over fremsatt brød og vin.  Man bortforklarer og underkjenner Kristi 
allmaktsord, og legger avgjørende vekt på menighetens «virkekraftige» 
nattverdfeiring og nattverdgjestenes spising, drikking.  Man underkjenner Kristis 
allmaktsord med påkallelse av Den Hellige Ånd og bønn om å gjøre brød og vin til 
Kristi legeme og blod (forvandlingsepiklese).  Ikke noe sted i Nytestamentet knytter 
Den Hellige Ånd til Herrens Nattverd.  Denne falske åndelighet medfører en total 
forvrengning av den nytestamentlige tro.  

c. Guds universelle nåde.  Med henvisning til en generell teori om menneskene i vår 
tid, med påstand om at menneskene ikke etterspør en nådig Gud, så lar man være å 
forkynne «Kristus og ham korsfestet» (1 Kor 2:2).  Tilhørerne får ikke høre at Kristus 
er oppstanden på grunn av rettferdiggjørelse, og blir heller ikke kalt til omvendelse 
og syndenes forlatelse fordi Gud er en forsonet Gud, og Kristus vår rettferdighet for 
Gud.  Avgjørende betydning blir tillagt den enkeltes medvirkning i frelsen og den 
selvbestemte tro.   

Joh 1:29 – Se, der er Guds Lam som bærer verdens synd.  3:16ff.  1 Joh 1:2, 1 Tim 2:4-6.   

d. Den Hellige Skrift som eneste kilde og norm for kristen lære og liv.  Man 
prioriterer selvets bibelutleggelse i overtro på fornuftens lys i menneskets 
gudsforhold.   

Skadevirkningene drives frem av meningsytringer og debatt etter mønster fra det libe-

rale folkedemokrati, og munner ut i flertallsvedtak kalt ”kirkens syn”, eller den kvasite-

ologi som normerer fellesskapets lære og liv med krav på alles lojalitet og embetsplikt 

mot ”overordnet” myndighet.  I klartekst: «Kirkens syn» er det surrogat som erstatter 

kirkens bekjennelse til den rett utlagte Skrift fra dens Herre.   

Fremgangsmåten i frafallskirker viser at valgbare aktører er fremmede for bekjennelse 

i nytestamentlig mening (homologi).   De er fremmede for det dype i kristendommen 

og det unike og underfulle ved kirkens lære og praksis.  Med fremmedgjørelsen for-

stummer den glade tilbakemelding til Herren, for man hører ikke Den Gode Hyrdes røst 

i apostelordets lære.  

Joh 10:35 – Skriften kan ikke settes ut av kraft.  2 Tim 3:16, 1 Pet 1:10-12, osv.   

Forholdet ”kirkens syn” og ”kirkens røst” tilsvarer forholdet sann og falsk kirke, eller 

sann og falsk teologi.  Forholdet aktualiserer skriftemålet.   

Det er privatskriftemålet Luther sikter til med forklaringen i Lille Katekisme om ”kris-

tenheten på jorden” (el Guds kirke).  Der er det Den Hellige Ånd daglig gir ”meg og alle 

troende full forlatelse for all synd”.  Denne gave lar oss kjenne ”den eneste sanne Gud 

og den han utsendte, Kristus Jesus”, Joh 17:3.  Kjenner vi enhetens Herre gjennom hans 

ord, handler vi ikke som om vi står i gjeld til kjødet, men praktiserer vår dåp.  Vi forsa-

ker djevelen og alle hans gjerninger og alt hans vesen, og vet å verdsette kirkens enhet 

i den uforbeholdne og hengivne bekjennelse til Kristi ord.   

 Min hovedkilde: Pieper-Mûller 1985, 12-17, 644-648. 

 

 



KSv/Hjelperen, side 124 

26.   DEN FARE SOM TRUER KIRKEN INNENFRA 

La meg begynne med benevnelsene «den åpne folkekirke» og «Den norske folkekirke».  

De signaliserer ikke kirkemisjonens virkeområde, men tilhørighet, fjernt fra den opp-

standnes Jesus og hans marsjordre: «Forkynn i Jesu navn omvendelse og syndenes for-

latelse for alle folk», Lk 24:47.   

Den organiserte folkekirke ligner et folkets hus, hvor folkesuvereniteten rår med fler-

tallsmakt gjennom representasjon i en parlamentarisk råds- og møtestruktur.  «Folket» 

krever rett til å praktisere lære og liv i samsvar med yndlingsidèer i det sekulær-liberale 

samfunn.  Når nødvendig, må kirken omvende seg, be om forlatelse og virke på folkets 

nåde!   

I Den norske folkekirke er det første sodomittiske par vigslet med en liturgi vedtatt av 

kirkemøtet.  Drøyt hundre prester vegrer seg mot å bistå denne praksis.  Begrunnelsen 

spriker, for bekjennere i nytestamentlig mening er de ikke, og har de heller ikke vært.  

Siden kvinneprest-reformen ble iverksatt i 1973 har folkekirken løsnet fortøyningene til 

Bibelen og den evangelisk-lutherske bekjennelse.  Den ligner en båt i drift for vind og 

vær.   

Jesu varselrop mot fariseernes surdeig ble overhørt i tillit til at «konservative» skulle 

kunne bringe kirken på rett kurs.  Men et kirkefellesskap som består ved å gi vranglæ-

ren rom i sine ordninger, lar seg ikke korrigere i samsvar med kirkens evangelisk-

lutherske bekjennelse.  Noe slikt historisk dokumentasjon fins ikke.  Surdeigen har 

gjort sin virkning. 

«Kirke» i nytestamentlig mening 

Den forsamlede menighet bør vite den nytestamentlige mening med ordet kirke (ecc-

lesia), for hvem er vi?  En påminnelse er følgende Luther-sitat:  

Kirken er «et kristent, hellig folk som tror på Kristus, og som derfor kalles et kristent 
folk.  Det har Den Hellige Ånd som daglig helliger det, ikke bare med syndenes 
forlatelse, som Kristus har skaffet til veie, men også ved å avlegge, forsake og døde 
syndene.  Derfor kalles det et hellig folk /…/ eller – som man også bruker å si: «den 
hellige kristenhet» eller «hele kristenheten», i Det gamle testamente omtalt som 
Guds folk».   

/…/ den som ikke rett tror på Kristus, han er ikke kristelig eller kristen.  Den som 
ikke har Den Hellige Ånd mot syndene, han er ikke hellig.  Det er grunnen til at de 
kan ikke være et kristent, hellig folk, det vil si sancta et catholica ecclesia.   

/…/ Men ecclesia er ikke bare aposteltidens hellige, kristne mennesker, som er døde 
for lenge siden, men de som lever til tidens slutt.  Det finnes alltid på jorden et 
hellig, kristent folk der Kristus bor, virker og råder i kraft av gjenløsningen, ved 
nåden og syndenes forlatelse, og Den Hellige Ånd i den daglige forsakelse av 
syndene og livets fornyelse, så vi ikke forblir i syndene våre, men kan leve et nytt liv 
og gå frem i alle slags gode gjerninger og ikke i gamle, onde gjerninger – alt i 
samsvar med De ti bud eller Mose to tavler.»  (Luther i sitt skrift Om konsilene og 
kirken.  1532.) 

Gudfryktighets skinn 

Blant troens bekjennere finnes de med gudfryktighets skinn.  Ved deres medvirkning 

blir villfarelser utbredt og kristne forført.  (CA 8.)  Ingen ytre kirkeorden kan forhindre 



KSv/Hjelperen, side 125 

kirkens blandede sammensetning.  Alle slike tiltak medfører samme resultat - den fa-

riséiske kirkeimitasjon.  Slik er kirkesituasjonen på denne jord inntil Kristi gjenkomst.   

Det er av grunnleggende betydning å holde fast ved det bibelske endetidsperspektiv på 

kirkens kår i en fallen verden.  Guds evangelium og sakramentene er rene kirketegn, 

men ren er ikke den forsamlede menighet.  Den er også historien om svikefulle reser-

vasjoner mot apostelordets lære fra kirkens Herre.  Det er først på Dommens dag Kristi 

kirkebrud trer synlig fram i sin renhet, ikledd Jesu Kristi hellighet og rettferdighet.   

Ef 5:25-27 – Kristus elsket kirken og gav seg selv for henne, for å hellige henne ved å rense 
henne i vannets bad med ordet, og for å stille kirken frem for seg i herlighet, uten flekk eller 
rynke eller noe slikt, hellig og uten feil skulle hun være.  (E Sv Kyrkobibel.)  Joh 3:29, 1 Pet 
3:7.  Joh 3:5, 13:10, Tit 3:5.  Høys 4:7, Ef 1:4, Kol 1:22. 

Illustrasjoner: Lignelsen om god og dårlig fisk i garnet, Mt 13:47-52.  Skillet på Dommens 
dag, Mt 25:31ff. 

Vi må anse for kristne alle de som i ord og handling lar seg hjelpe med Guds ord, tar 

imot kallet, istemmer kirkens tro på evangeliet, og ellers viser at de forkaster vrang læ-

re og skyr dens forkynnere.  Livets vitnesbyrd ses, men ikke troen.   

Blant dem som før i troen på Kristus og hans verk, fins også de som ytre sett tilhører 

heterodokse kirker.  Luther viste til pavedømmet (Romerkirken), hvor mennesker tross 

all vranglære hører skriftlesningene, ber Herrens bønn, tror absolusjonen, osv.  Og når 

presten holder krusifikset frem for den døende, oppmuntrer han og sier: ”Se på Jesus, 

som døde for deg på korset!”  Den som tror hva krusifikset påminner oss om, sovner 

inn i fred.   

Kirkens wittenbergske reformasjon var ingen ny kirkedannelse, men den gamle kirke i 

den skriftbundne tradisjon fra aposteltiden.  I likhet med kirkens bekjennelser i oldkir-

ken, vokste reformasjonstidens bekjennelser frem med «ja» til den rett utlagte Bibel 

fra dens Herre, og med «nei» til vrang lære i strid med apostelordets lære fra Herren.  

Disse bekjennelser ble samlet og utgitt i Konkordieboken år 1580.  Vår identifikasjon 

som lutheranere er slettes ingen ny kirke, men den gamle kirke – apostolatets kirke 

uten rom for fremmede lærdommer.  

Forordet til Konkordieboken fremholder at det finnes mange gudfryktige og redelige 

mennesker i de kirker som ennu ikke er kommet til enighet med oss i alle ting.  De er 

slike som vandrer i hjertets enfold.  For deres skyld må ”lutheranere” være bekjennel-

seskirke i nytestamentlig mening, og samlingen om Bibel og bekjennelse være kirke-

hjem for bekjennere spredt omkring.  Der skal de finne kirkehjem på den ubeskårne 

grunnvoll -  ”på apostlenes og profetenes grunnvoll, hvor hjørnesteinen er Kristus Jesus 

selv”, Ef 2:20.  Så består ikke kirkens enhet i det gode miljø eller i mennesker som tror 

og mener det samme som meg, men i den læreenhet som består i sannhetens ord fra 

Faderen ved Sønnen, og gitt videre til kirken i og med apostelordets lære fra ham 

(Joh17:8, 17, 20f). 

Kirkens enhet er og blir en enhet på Skriftens grunn, utlagt av Herrens selv (Joh 17:14-

23).  Kirken har ikke noen annen grunnvoll enn denne, lagt i begynnelsen av ham som 

er Alfa og Omega (Åp 1:8, 21:6, 22:13).  Jesu bønn for kirkens enhet er ingen bønn om 

en konstruert kirkeenhet på tilstrekkelig grunnlag.  Han ber ikke for menneskers orga-

nisatoriske evner og administrative kløkt, men for Den Ene Hellige Kirke – hans kirke-

brud, utvalgt før verdens grunnvoll ble lagt (Ef 1:3f, Mt 25:34).  Det er disse som med 



KSv/Hjelperen, side 126 

Den Hellige Ånds hjelp tror Guds tro, gitt videre til kirken gjennom apostelordets lære 

fra Sønnen og Faderen.   

Kirken tror og bekjenner hva åpenbaringsordets Gud sier om inkarnasjonens myste-

rium og Sønnens lidende lydighet i Jesu ringe skikkelse.  Han er Guds rettferdige Tje-

ner, som har oppfylt Guds lov i alle deler, og det Guds rene Lam som har båret verdens 

synder.  Kirkens enhet er enhet i bekjennelsen til apostelordets lære fra Kristus.  Derfor 

samler bekjennelsen og gjør oss til ”fullkomment ett”.   

Verden kan umulig forstå hva kirkens enhet består i, når kirkemøter og prelater verner 

om lære og praksis i strid med apostelordets lære fra kirkens Herre.  Verden rår hvor 

falske profeter rår med politikervisdom nedfelt i kirkefellesskapets ordninger.  Slike 

virksomheter undertrykker Guds kirkes rene kjennetegn innenfra – med flertallsvedtak 

i fellesskapets ordninger og av helhetlige hensyn under skinn av kirkeomsorg.  Men 

vedtakene er uten den autoritet, kompetanse og gyldighet som Kristi apostler og deres 

etterfølgere har i kraft av den rett utlagte Skrift fra dens Herre (jf Apg 15).   

Mennesker forstår den visdom som bekrefter dem i deres frafall og vantro.  De har 

sansen for den falske kirke, som på sin side kan påregne deres sympati så lenge den 

varer.  Det som har gjort varig inntrykk til alle, er det bekjennermot som med målrettet 

utholdenhet etterfølger apostelordets lære som Guds ord, tross store personlige om-

kostninger.   

De helliges skrøpelighet 

Kirkens blandede beskaffenhet må ikke forveksles med de helliges skrøpelighet.  Den-

ne forveksling har konservative ulik observans begått siden Filip Jakob Speners reform-

strategi i boken «Pia Desideria» (1675) og i hans katekismeforklaring  til Luthers Lille 

katekisme (1677).  Følgene merkes til denne dag i kirkeredder-strategien.   

Prester og lekfolk ville fullføre og redde kirkens reformasjon med det hellige levnet, 

praktisert i troendegrupper innen sognemenighetens ordninger.  Norm og rettesnor 

var den asketisk-puritanske moraltradisjon siden Augustin.  Med henvisning til gode 

hensikter forsvarte de medvirkningen i sognemenighetens ordninger, men bordet 

fanget.  Den politiske betraktningsmåte reiste med tiden spørsmålet: Er det rom for 

oss?  Da begikk man en annen forveksling.  Den gjenopprettede læreenhet på kirkens 

grunn forvekslet man med den rene menighet – som ikke finnes i denne verden.  Så 

fortsatte man fedrenes praksis som ingenting var hendt.  Om man ikke kunne redde 

folkekirken, så reddet man sin virksomhet med frafallskirken som rammeverk. 

Pietismens historie gir mange påminnelser, blant dem hører den kristnes livsvilkår: Li-

vet i Guds kirke på jord leves sakramentalt, alltid med den frelsesbesittende tro på då-

pens grunn.  (Mt 16:18, 28:20.)   

Joh 14:23 – Den som elsker meg, vil holde fast på mitt ord, og min Far skal elske ham, og vi 
skal komme til ham og ta bolig hos ham.  20:22f.   

1 Kor 10:16f – Velsignelsens beger som vi velsigner, gir det oss ikke del i Kristi blod?  Brødet 
som vi bryter, gir det ikke del i Kristi legeme?  Fordi det er ett brød, er vi alle ett legeme.  For 
vi har alle del i det ene brød.  Apg 2:42, 18:9-11.  Ef 2:1f, 1 Tim 3:15, osv.   

Guds løftepakt i dåpen blir stadfestet med syndsforlatelsen, offentlig forkynt i preke-

nen og tilsagt den enkelte i skriftemålet, når som helst noen ber skriftefaren om det.  

Med Kristi legemes og blods sakrament blir troen styrket i «de helliges samfunn» med 



KSv/Hjelperen, side 127 

ham i de hellige ting.  Kort sagt: En kristen henter frem «gode ting» fra Guds forråd, 

som troen lever av (Mt 12:35, Lk 6:45).   

Sammenhengen mellom Guds kirke og kirkefellesskap  

Sammenhengen består i evangeliets rene lære og en rett sakramentforvaltning i de 

helliges forsamling (CA 7).  Er denne sammenheng brutt i fellesskapets ordninger, kre-

ver Guds ord av troens bekjennere at de gjenoppretter prekestol- og nattverdfelles-

skap i samsvar med Guds kirkes gudgitte kjennetegn på den ubeskårne grunnvoll, lagt i 

begynnelsen.  Ved å praktisere «utskillingens regel» og dermed bevare Guds kirkes re-

ne kjennetegn, er det gjenopprettede gudstjenestefellesskap apostolatets kirke på det-

te sted:  

Utskillingens regel, Jos 24:23f – «Skill dere nå av med de fremmede gudene dere har, og 
bøy hjertet til Herren, Israels Gud!» sa Josva.  Folket svarte: «Herren, vår Gud vil vi tjene, og 

hans ord vil vi lyde.»  1 Mos 19:12-14.  Jes 48:20-22, 52:11f.  Jer 51:6, 45.  Jf Mt 24:15f. 

Kirkerettens grunnregel, Mt 7:6 – Gi ikke det hellige til hundene og kast ikke perler for svi-
nene, så de tramper dem ned under føttene og vender seg om og river dere i stykker.   

Den apostoliske regel, Apg 5:29 – Du skal lyde Gud mer enn mennesker.  

I den nye pakt er utskillingens regel ført videre i den apostoliske lære- og rettstradisjon 

fra kirkens Herre.  Den er kirkerettens grunnregel, men blir den satt til side, stadfester 

historien Kristi advarsel, som har en langt videre adresse enn stats- og folkekirkene.  

Mange reserverer seg mot utskillingens regel ved hjelp av bortforklarende tolkninger 

og av hensyn til egen bekvemmelighet og helhetlige hensyn, men fremstår likevel som 

Bibel- og bekjennelsestro, men uten troverdighet.   

Rom 16:17 – Hold øye med dem som skaper splittelse og fører til fall ved å gå imot den lære 
dere har tatt imot.  Hold dere unna dem (jf 6:17).   

Mt 7:15f, 16:17, 22f.  Apg 13:51, 18:6f, 19:9 (jf Mt 10:14).  Gal 1:8f, 4:3, 9, Kol 2:6-8.  2 Kor 
6:14-17, 2 Tess 3:6,14.  1 Tim 6:3-5, 2 Tim 3:2, 5f, Tit 3:10f.  2 Joh 7-10, Åp 18:4.   

Kirkefellesskap noe annet enn et tjenestefellesskap 

Hverken tjenestefelleskap, kollegialitet eller det gode miljø begrunner kirkens enhet 

eller samfunn.  De hører ikke med til kirkens gudgitte kjennetegn i omfattende mening.  

Hvorfor late som om det er tilfelle?  Folkekirkens biskoper og kirkemøtet prioriterer 

hensynet til det organiserte tjenestefellesskap.  Ingenting synes viktigere enn å verne 

om en «uenighetskultur» som underkjenner Kristi ord og befalinger til kirken.  Hvilke 

bibelord begrunner fellesskap med vranglære?  De fins ikke.   

Jeg har vært menighetsprest i Den norske kirke noen år, og siden 1977 vært observatør 

til surdeigens virkning, som Jesus advarte mot.  Overtroen på menneskets evner i sitt 

gudsforhold har virket med kirkeødeleggende kraft.  Da man overskred apostelordets 

skranke i kvinneprest-saken og senere i «dissenter-saken» ved Det teologiske Menig-

hetsfakultet, var det som om en demning brast.  Virkningen ble kirkeødeleggende.  Læ-

rerflertallet ga etter for yndlingsidèer i det sekulær-liberale samfunn, og «konservati-

ve» fulgte med, lik drivtømmer i den liberale teologitradisjon og moderne økumenis-

me.   

En illustrasjon: Omkr 1975 hadde «Foreningen for Bibel og Bekjennelse over 400 
medlemmer, de aller fleste prester i Den norske kirke.  De unnlot å gjøre sin 



KSv/Hjelperen, side 128 

skyldighet i en bekjennelsessituasjon.  Foreningen rekrutterer ikke lenger prester 
derfra.   

I sin bok «Om konsilene og kirken» (1539) regner Luther opp syv kjennetegn ved Guds 

kirke på jorden: Først Guds hellige ord, dåpens hellige sakrament, alterets hellige sa-

krament, og himmelrikets nøkler anvendt offentlig og privat.  Deretter følger «bønn og 

lovprisning» og «korset».   

De fire første kjennetegn er av kirkegrunnleggende art.  Skal bli forkynt, utdelt, forval-

tet og praktisert på Kristi vegen, må det finnes prester og biskoper.  Derfor kaller og 

vigsler kirken skikkede menn til å forvalte kirkens klenodier i prekenembetets gjerning 

(Ef 4:8).  Vi merker oss Luthers ord om «korset»: 

Skal kirken bli likedannet med sitt hode, Kristus, må Guds hellige, kristne folk tåle 
alle slags prøvelser og forfølgelser «av djevelen, verden og kjødet (som Herrens 
bønn viser)», sier Luther.  Hvorfor, kan vi spørre?  Jo, de holder seg til Kristus og 
Guds Ord, og holder ut for Kristi skyld (Mt 5:11).  Etterfølgelsen døder den gamle 
Adam, og du blir helliget, sier Luther, og fortsetter: Du lærer «tålmodighet, 
ydmykhet, mildhet, lovprisning og takksigelser, og frimodighet under lidelse.  Dette 
er å bli helliget av Den Hellige Ånd og å bli fornyet til et nytt liv i Kristus.  Slik lærer vi 
å tro på Gud og stole på ham.»   

Menighetens samling om Ord og sakrament handler hverken om den rene menighet 

eller det gode miljø, men om Guds ords virkekraft.  Den oppstandne Kristus samler og 

forener den hjord som hører hans stemme.  De kjenner ham og følger ham.  De prakti-

serer «Ordets regel».  De flyr røvere og følger Kristi ord med den uforbeholdne be-

kjennelse til Den Gode Hyrde.  Dermed blir Konkordiebokens bekjennelser fra oldkir-

ken og reformasjonstiden kristnes samlingsmerke i tidens løp.  Noen annen oppgave 

har de ikke. 

Den fare som truer kirken innenfra, er arvesyndnes motstand mot åpenbaringsordets 

Gud.  Denne fare lurer i vårt eget bryst.  Døpt til Jesu Kristi død, står vi ikke i gjeld til 

den onde menneskenatur, men forsaker den onde lyst i vårt innerste med daglig anger 

og bot.  Det gjør vi med Kristus Jesus til gave.  Vi er frelst av nåde for å leve under Kris-

tus i hans nåderike, og med ham til eksempel tjene ham i gjerninger som har Guds ord 

og befaling for seg.  I denne daglige øvelse setter vi vår lit til ham har frelst oss, og virk-

som ved troen lar han det nye menneske stå frem og til sist oppstå oppstå på den yt-

terste dag, «likesom han er stått opp fra de døde, lever og råder i evighet» (LK forkl 2 

trosart).    

 

 

27.   APOSTOLATETS KIRKE   

Guds kirke er ikke bare «Èn, Hellig, Allmenn kirke».  Hun er også «Apostolisk».  Den ni-

censke bekjennelse fra år 325 presiserer at den «allmenne» (katolske) kirkes geografis-

ke utbredelse er den «apostolisk» kirkes utbredelse i tidens løp siden aposteltiden.    

Lokalkirken kan ikke være «apostolisk» uten å være apostolatets kirke fra begynnelsen.  

Hva vil det si?  Et kort svar er dette: Kristus venter å motta på den ytterste dag den læ-

re han ga videre til sine utvalgte apostler i begynnelsen.  Den apostoliske kirke er den 

trofaste kirke. 



KSv/Hjelperen, side 129 

Mt 28:18f – Meg er gitt all makt i himmelen og på jorden.  Gå derfor ut og gjør alle folkeslag til 
disipler, døp dem i Faderens og Sønnens og Den Hellige Ånds navn og lær dem å holde alt 
det jeg har befalt dere.  Og se, jeg er med dere alle dager inntil verdens ende. 

Oppgaven synes umulig.  Den syntes umulig også for kristne i aposteltiden (1 Tim 4:1f).  

Det er nok å vise til kirkens histore like fra aposteltiden.  Historien bekrefter apostelor-

dets lære fra Kristus, om den forvirring og det frafall som antikrist (el Den lovløse) vir-

ker med alt større omfang gjennom endetiden før Kristi gjenkomst.  Dette lar Gud skje 

med dem som går fortapt fordi de ikke tok imot kjærligheten til sannheten (Joh 16:13.  

Jf 2 Tess 2:9-12.  Mt 24:23f, Joh 8:44f.  1 Joh 2:18-22, 4:3.  2 Joh 7.) 

Prekenembetets oppdrag er til alle tider mulig på Guds vilkår og med Guds hjelp.  En 

illustrasjon gir den avskjedstale som apostelen Paulus holdt for prestekollegiet i Efesus.  

Paulus varslet at vranglærere ville trenge inn blant dem for å trekke disiplene med seg 

(Apg 20:29f).  Med seg selv som forbilde (v 19, 31) beskriver han motstrategien: Å utfø-

re Jesu befaling uten å holde noe tilbake av «Guds plan og vilje» (el frelsesråd); å for-

kynne offentlig og privat omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk, å våke og 

formane hver eneste disippel i tillit «til Gud og hans nådeord» (v 20f, 27, 31f), og gjøre 

dette uten tanke på personlig vinning (v 33).   

Denne strategi er et stykke korsteologi.  Vi skimter konturene av Guds Sønns lidende 

lydighet og selvhengivende kjærlighet i Jesu tjenerskikkelse.  «Vær hyrder for Guds 

menighet, som han vant ved sitt eget blod», det vil si ved den enbårne Sønnens blod, v 

28  

Til bibelstudium: Sal 74:2, Joh 10:1f, 15, Mt 20:28.  Ef 1:7, 5:25-27.  Kol 1:14.  Jf formaning-
ene til prestene: 1 Tim 3:1-7, 4:16.  Tit 1:7-9.  1 Pet 1:18f, 2:24f, 5:1-4.  Åp 1:5, 5:9.   

Apostelen holdt ikke noe tilbake.  Uten forbehold holdt han Herrens befaling.  «Å hol-

de» sin herres befaling, det er å utføre den i ord og gjerning.  I nytestamentlig ordbruk: 

Den som utfører Herrens befaling uten å trekke noe fra eller legge noe til, avlegger en 

Kristus-bekjennelse: Du er «min Herre», og hva du har gjort for meg, det bekjenner jeg 

ved å holde dine befalinger (jf LK forkl 2 trosart – akslingen i LK).  Alternativet er for-

nektelsen: Ord og gjerning i strid med Kristi ord og befaling.   

Prekenembetets oppdrag (f eks Mt 28:19f) omfatter både kirkens geografiske utbre-

delse til folkeslagene og utbredelsen i tidens løp - i generasjonsløpet (jf Sal 78).  De 

handlinger som den oppstandne Kristus innstiftet og viser til, gir himmelske goder i nå-

tid, men det tar minst tre generasjoner å etablere en tradisjon og bare en dag å bryte 

den.  Denne erfaring reiser tre spørsmål til ettertanke og samtale i menighetens virk-

somhet:   

 Hvilke vilkår må være til stede for at formidling skal finne sted?   

 Hvilken rettesnor gjør forskjellen på nyttige og unyttige, eller tjenlige og skadelige 
skikker og tradisjoner i vår virksomhet?   

 Hvordan bør endringer skje på en slik måte at de bygger opp og bevarer menighetens 
enhet i bekjennelsen? 

Mt 10 - Jesu utsendelse av de tolv et grunnmønster i tidens løp 

Faderen er opphav til utsendelsen.  De tolv dro ut som Kristi delegater (apostler), med 

befaling om å forkynne ”himmelriket er nær” og handle i Kristi sted, v 1, 7 (jf 4:17).  

”Den som tar imot dere, tar imot meg, og den som tar imot meg tar imot ham som har 

utsendt meg”, v 40  



KSv/Hjelperen, side 130 

Lk 10:16 – Den som hører dere, hører meg.  Jf Lydia, Apg 16:15, og galaterne, Gal 4:14b.   

Av frelseshistorisk betydning var den prioriterte utsendelse - først ”til de fortapte får 

av Israels hus”, v 6.  Sammen med oppdragets innhold fulgte lønnsvilkårene eller nåde-

lønnen, v 8-10, med gyldighet for embetsutøverne etter apostlenes bortgang.  Også 

fremgangsmåten normerer kirkens praksis i tidens løp.  Det gjelder å undersøke hvor 

inngang gis i nåtid, v 11-15.  

Apg 13:46f – Det var nødvenidig å forkynne Guds ord til dere først.  Men siden dere avviser 
det og selv ikke finner dere verdige til det evige liv, så går vi nå til hedningene.  For dette er 
Herrens befaling til oss: Jeg har satt deg til et lys for folkeslag, for at du skal bringe frelse helt 
til jordens ende.   

1 Kor 9:7 – Hvem planter en vingård uten å få spise av frukten?  2 Tess 3:8f, 1 Tim 5:18, osv) 

Kristi beskrivelse av apostolatet lar oss gjenkjenne Kristus-paradigmet i Sønnens for-

nedrelse, v 24f, 38-42.  ”Dere skal bli hatet av alle for mitt navns skyld”, v 22.  Allikevel 

er det ingen grunn til å frykte, for ”det er deres Faders Ånd som taler i dere”, v 20.  

”Hva jeg sier dere i mørket, det skal dere si i lyset, og hva dere hører i øret, det skal de-

re forkynne på takene”, v 27. 

1 Kor 2:4 – Jeg la ikke fram mitt ord og mitt budskap med overtalende argumenter og vis-
domslære, men med Ånd og kraft som bevis.  Joh 14:26. 

Den målrettede utholdenhet i bekjennelsen 

Kristus-bekjennelse innebærer Kristus-etterfølgelse, for troen er aldri uten livets vit-

nesbyrd.  Derfor er den målbevisste utholdenhet i bekjennelsen et gjennomgangstema 

i Nytestamentets skrifter, og kjennetegner Kristi kirkes fremtreden like fra begynnel-

sen.  En Kristi delegat kjennes på utholdenhet og trofasthet i sin embetsgjerning.  

Normen er gitt for kirkens fremtreden som apostolatets kirke i tidens løp. 

Mt 10:22b – den som holder ut inntil enden, skal bli frelst.  Heb 10.  Apg 2:42 – de holdt fast 
ved apostlenes lære osv.  1 Kor 4:2, 2 Kor 12:12.   

Illustrasjoner: 1 Kor 9:24-27 (løpebanen) og 10:1-12 (israelittenes exodus fra faraos 
Egypt).  Ef 6:10-20 (Guds våpenrustning).   

Guds trofasthet krever trofaste bekjennere 

Det fins ikke grader av trofasthet.  Gud ER den Trofaste.  Kilden til den målbevisste ut-

holdenhet er Guds løfte, gitt den enkelte i dåpen.  Åpenbaringsordets Gud har oppfylt 

sitt Kristus-løfte for sin egen skyld (jf 1 Mos 12:1-3).  Gud har gitt seg selv til kjenne i 

Jesu lidelse, død og oppstandelse, ”slik Skriftene har sagt”, 1 Kor 15:3.  Dette har han 

gjort for at de som hører Kristi ord, skal lære Gud å kjenne gjennom ham.   

Mt 10:32f – Hver den  som bekjenner meg for menneskene, vil også jeg bekjenne for min Fa-
der som er i himmelen.  Men den som fornekter meg for menneskene, vil også jeg fornekte for 
min Fader som er i himmelen.  2 Tim 2:11-13 – Er vi døde med ham (Kristus), skal vi også le-
ve med ham.  Om vi holder ut, skal vi også herske med ham.  Om vi fornekter, skal også han 
for-nekte oss.  Om vi er troløse, forblir han trofast.  Han kan jo ikke fornekte seg selv.  Jf Mk 
10:16, Joh 3:18.  Heb 10:23 – La oss holde urokkelig fast ved håpets bekjennelse, for han 
som ga løftet, er trofast.   

Hebreerbrevets store tema er Kristus-bekjennelsens ankerfeste i Guds trofasthet, som 

Gud har vist menneskene med løftene han har oppfylt i en bevitnet Jesus-historie: 



KSv/Hjelperen, side 131 

Heb 1:1-3 – Mange ganger og på mange måter har Gud talt for lenge siden til fedrene ved 
profetene.  I disse siste dager har han talt til oss ved sin Sønn, som han har satt til arving over 
alt.  Ved ham har han også skapt verdensaltet.  Han er en utstråling av Guds herlighet og bil-
det av hans vesen, og han bærer alt ved sitt mektige ord.  Da han hadde fullført renselsen for 
våre synder, satte han seg ved Majestetens høyre hånd i det høye. 

Guds trofasthet gjør apostolatets kirke forutsigbar gjennom historien.  Hun formidler 

apostelordets lære fra Skriftens Herre og kirkens Lærer, og vitner sant om Gud.  Den 

falske kirke fremtrer med læretilpasninger til yndlingsidéer i samtiden, som om kirkens 

begynnelse er nå - hos oss, og Guds ord kommet bare til oss (1 Kor 14:36).  Illustreren-

de er den tekniske språkbruk hos apostlene Paulus og Johannes.   

Paulus brukte gjerne synagogens termer, som jødekristne var fortrolige med.  Johan-

nes brukte gjerne termer som hedningekristne oppfattet med bakgrunn i hellenistisk 

kultur.  Innholdet eller meningen gjorde han anskuelig med Kristi ord og gjerninger 

(Kristus-paradigmet). 

En Jesu disippel «blir» i Jesu ord og «tar vare på» dem.  Termene uttrykker hva kristen-

troen består i og kjennes på.  Først gaven: Troen har Guds nåde til alle – gudmennes-

kets død for verdens synder.  Deretter ”nåde over nåde” med Jesus som eksempel i 

selvhengivende kjærlighet, Joh 1:16.  

Joh 13:14f – Når jeg som er herren og mesteren, har vasket deres føtter, så må også dere 
vaske hverandres føtter.  Jeg har gitt dere et forbilde.  15:10ff.  Jf Mt 8:19, 10:38, 16:24.  Joh 
8:31 (tærein = holde, bevare). 

Johannes supplerer de andre evangelistene med Jesu undervisning om åpenbaringsor-

det gitt verden i en sendelsesrekke: Faderen – Sønnen – Ånden - apostlene (og senere 

etterfølgere i prekenembetet).  Sendelsesrekken gjelder opphavet, formidleren og 

hjelperen i prekenembetets gjerning.   

I tillegg til de tekniske apostel-termene fra synagogen, bruker Johannes synonymet 

pémpein (= å sende el sende av sted).  Johannes underviser om troen som ”tar vare 

på” ordene fra Faderen og «holder» dem (tærein).  En Kristi delegat holder fast ved 

Kristi ord og formidler dem i lære og liv.  Samme tema står sentralt i Pauli undervis-

ning.  (Se nærmere Såkorn, bind 1, excurs om ”bekjennelse i bibelsk mening”.  

Joh 14:21, 23 – Den som har mine bud og holder dem, han er det som elsker meg.  /…/ Den 
som elsker meg, vil holde fast på mitt ord…  Jf 1 Kor 11:2, 15:2 (katekjein).   

Et Jesu vitne (martys) ”blir” i Sannheten og ”vandrer” i den.  Det er av grunnleggende 

betydning for kirken i denne verden at man holder fast ved Kristi ord i prekenembetets 

gjerning.  Da er den forsamlede menighet apostolatets kirke på dette sted.  Ellers ikke.   

Den apostoliske læreformidling i aposteltiden 

Nytestamentet lest i sammenheng, gir innblikk i aposteltidens læreformidling i løpet av 

et tidsspenn på vel seksti år.  Følgende oversikt legger vekt på pastoralbrevene med 

bibellesning og selvstudium for øye. 

Apostlenes kronvitne-posisjon 

Sett bakover i tid, ender perspektivet i en bevitnet Jesus-historie  - om den fornedrede 

og herliggjorte Guds Sønn i Jesu lidelse, død og oppstandelse.  Denne begynnelse om-

fatter Jesu utvalgte apostler i deres kronvitneposisjon, 1 Kor 11:23, Lk 24:47.   



KSv/Hjelperen, side 132 

De tolv stod i et umiddelbart forhold til kirkens Lærer – Kristus Jesus.  De ble kalt til 

apostler av ham umiddelbart, og de var øyenvitner til den Oppstandne Kristus.  De ble 

dessuten utrustet med Den Hellige Ånd til å overgi Kristi lære til kirken for all ettertid 

(jf Ef 2:20).  Apostelordets læremyndighet er avgjørende for kirkens fremtreden som 

Guds kirke i tidens løp.   

Apostolatets kirke i apostelordets etterfølgelse som Guds ord 

Målet: Å lære mennesker den eneste Gud å kjenne gjennom den han utsendte, Jesus 

Kristus, og ha evig i ham.   

Begrunnelsen: Guds løfter i den gamle pakt er oppfylt i Jesu lidelse, død og oppstandel-

se.  Derfor er Guds evangelium til alle mennesker en oppmuntring til å vende om og 

leve forlikt med en forsonet Gud.   

Guds ord og handlinger formidlet i tidsløpet (det diakrone perspektiv), etablerer fore-

stillinger om hendelsesrekker like fra begynnelsen i Jerusalem (Lk 24:47).  Poenget er 

ikke rekonstruksjon – et umulig prosjekt, men Guds tiltale i et prekenembete innstiftet 

i fortid, og praktisert i nåtid.  Denne formidling skjer hvor menigheten er apostolatets 

kirke på stedet.   

Prekenembetets utøvere i tidens løp er satt til å forvalte Kristi lære fra Faderen, den 

hans utvalgte apostler overga til kirken for alle tider.  De er ikke kalt umiddelbart – lik 

Herrens apostler, men kalt middelbart gjennom kirkens (menigheten) kall.  Med apost-

lene som forbilder skal den enkelte prest formidle (tradere) apostelordets lære i nåtid 

– og ingenting annet.  Denne «Ordets regel» i gudstjenestefellesskapets praksis bygger 

Guds kirke på grunnvollen, lagt i begynnelsen.   

Gjennom kirkens historie har apostelordets etterfølgere etterlatt mange spor i lære og 

liv, tross skrøpeligheter.  Et eksempel er kallsbøkenes ”series pastorum”.  De handler 

ikke om presterekkene og personlighetene, men om apostolatet i prestens kallsgjer-

ning.  Presterekken er en påminnelse om menighetens livskilde.  Den lever av apostel-

ordets lære fra den treène Gud, og takker Gud for den trofaste forvaltning, og ber om 

å bli bevart på den ubeskårne grunnvoll.    

Nåtidsperspektivet på den forsamlede menighet 

Disippelposisjon 

Forholdet mellom den gang og nå er en forskjell i tid, men ikke med hensyn til det inn-

hold og den virkelighet som Jesu undervisning bringer.  Øyenvitne-posisjonen hører 

fortiden til – enn så lenge.  Disippelposisjonen er konstant uansett tid.  

Først i rekken finner vi Jesu disipler og øyenvitnene til Den oppstandne (Lk 1:1-4), og 

blant dem Kristi utvalgte apostler (Joh 1:35ff, Mt 10, 1 Joh 1:1-5, osv).  Lignende hen-

delser gjentar seg i menighetens samling om Ord og Sakrament forvaltet på troskapens 

vilkår.  Lesninger og utleggelser lar Jesu undervisning komme til orde, og døpte får 

istemme ”den tro som en gang for alle ble overgitt til de hellige”, Jud 3.  Saken gjelder 

alltid den nytestamentlige tro her og nå, aldri de gamles forskrifter, Mt 15:2.  

Forholder avsender og mottager (actus tradendi)  

I nåtid kommer Gud sitt folk i møte gjennom de befalinger som den oppstandne Kristus 

gav for å formidle den rett utlagte Skrift om ham og hans verk.   



KSv/Hjelperen, side 133 

Mt 4:17 - omvend dere, for himlenes rike er kommet nær!  2 Kor 5:19ff. 

Kristi virksomme nærvær i den forsamlede menighet skjer alltid på Guds vilkår, ved 

prester som - lik Herrens apostler - lærer døpte mennesker å holde ”alt» hva Kristus 

befalte å lære dem.  Der er Kristus menighetens Lærer.  En prest har et særlig ansvar 

for menighetens grunnvoll i den offentlige prekengjerning.  Samtidig har menighets-

lemmene et medansvar.  Kallet gjør forskjellen.   

Eksempler på formidlingssituasjoner: En kristen husorden med bibellesning og 
bønn.  Den innbyrdes samtale om det man har hørt i preken og undervisning, aller 
om aktuelle emner fra bibelhistorie og katekisme, kan hende ispedd fortellinger om 
henfarne bekjennere.   

Slike hendelser illustrerer smågruppens kjerne-funksjon i den apostoliske kirke- og læ-

retradisjon, når to-tre deltagere anvender Guds ord og utveksler erfaringer, gir råd og 

oppmuntrer hverandre.  Her handler samtalen om den ”grunnleggende undervisning”, 

1 Kor 15:3.  Den virker trang til å vite mer og begrunne troen (jf 14:36).  Men uten ba-

siskunnskap, oppstår lett unyttig kiv (Tit 3:9) om saker som ikke vedkommer det byg-

gende menighetsarbeid.  Da stilner samtalen og kristne ligner stumme hunder (Jes 

56:10).  Det er traderingskrise. 

Den oppstandne Kristus i menighetens sentrum 

I nåtid rettes oppmerksomheten mot den opphøyede Kristus i hans allmakt og suvere-

nitet, Heb 1.  I sentrum står Kristus, virksom i den forsamlede menighet med evangeli-

et og sakramentene (1 Kor 10:16, 11:26-30).  Prekenen proklamerer offentlig Guds for-

soning med verden i Kristus, og oppmuntrer tilhørerne til å la seg forlike med Gud og 

leve forlikt med ham, 2 Kor 5:20, jf Joh 3:16 osv.   

På tomannshånd har formaningen adresse til den enkelte, f eks ”du er mannen”, 2 Sam 

12:7.  Er overtredelsen erkjent, blir evangeliet anvendt på den enkelte i skriftemålet, i 

samsvar med Jesu fullmaktsord - ”jeg forlater deg Dine synder i Faderens osv”.  Se Joh 

20:23, jf Mt 9:2, 1 Kor 4:1f.   

Illustrasjon: 1 Kor 5-6.  

I det menighetsbyggende arbeid kjennes Guds kirke på nådemidlenes bruk i en bevit-

net brukerhistorie.  Med evangeliet og sakramentene som midler, setter Kristus spor i 

deres liv som stiller sine legemer til disposisjon for ham og praktiserer sin dåp, Rom 

6:12.  (Jf ”hvetekornets lov”, Joh 12:24).  Sporene i fortid oppmuntrer til målrettet ut-

holdenhet i nåtid.   

Illustrasjon: 1 Kor 15:1-3.  Apostelordene forener overlevering og tiltale.  I sentrum 
står verken kirken, overleveringen eller embetsutøveren, men gudmennesket Jesus 
i hans fornedrelse og opphøyelse (jf 2 trosart).   

Vi merker oss de tekniske termene - ta imot (paralambànein), overlevere (para-

didònai), og holde fast ved (katékjein) osv.  Den trofaste formidling i lære og liv er det 

nødvendige vilkår, skal menigheten bli bygd opp på kirkens grunnvoll og være 

apostolatets kirke hvor mennesker lærer den eneste sanne Gud å kjenne i hans inners-

te hjertelag (Joh 17:3).   

Ukjent for Nytestamentets skrifter er kirkefellesskap begrunnet i «tilstrekkelig» enig-

het.  Ukjent er også forestillingen om en apostolisitet som fins spredt mer eller mindre 



KSv/Hjelperen, side 134 

rundt omkring.  Hvor det er tale om mangelsykdommer, stiller «Kristi visitas» diagno-

sen og forordner medisinen med læren fra ham (Åp 2-3).   

Situasjonen er en annen hvor den organiserte kirkevirksomhet foregår i gudsopprørets 

tegn, og består i kraft av reservasjoner mot Guds kirkes rene kjennetegn.  Der under-

kjenner man prekenembetets fullmakter og oppdrag, og dermed den autoritet og 

kompetanse som en prest har i kraft av apostelordets lære fra kirkens Herre og Lærer, 

Jesus Kristus.  Med reservasjonene forfaller menighetslivet til religiøse «happenings» i 

vedtatte former på almenreligionens vilkår.   

Apostolaets kirke er de som følger Lammet, hvor enn det går (Åp 14:4).  

 Hovedkilder:  Sasse 1975 (1956) I, 188-204.  - Legarth 1995.   

 

 

28.   APOSTOLATETS KIRKE PÅ HISTORIENS ARENA  

I begynnelsen   

Til kirkens læretradisjon hører erindringer fra Jesu disippelkrets, som mottok hans un-

dervisning i ”Skriftene” og var øyenvitner til hans undergjerninger.  Etter Pinsedagen 

kom skrivere til, og resultatet ble evangeliene etter Matteus, Markus, Lukas og Johan-

nes.   

Nedskrevne beretninger oppfrisket og kontrollerte erindringene.  Etter hver som 

mange deltok og gjentok det passerte, ble fortellingsstoff og menighetspraksis forenk-

let og skjematisert.  Irrelevante detaljer falt bort, men ikke alle.  Det oppstod formel-

lignende sammenfatninger og tekniske termer som lettet både identifikasjon og for-

midling.  Evangeliene er ikke et resultat av tilfeldigheter.  Evangelistene hadde inngå-

ende kjennskap til Kristi lære.  Det fremgår av redigeringen og av innskutte kommenta-

rer, GT-sitater, opplysninger o. l.  I denne prosess var synagogegudstjenesten og de jø-

dekristne miljøer rundt Middelhavet av stor betydning, især i Jerusalem – i ”urmenig-

heten”.  Men viktigere: Et overordnet ”JEG” gjennomtrenger tekstene. 

Kristi utvalgte apostler stod i en særstilling.  De var øyenvitner til den oppstandne Kris-

tus og utrustet med Den Hellige Ånd, mer enn andre kristne.  De var i stand til å gjengi 

Kristi lære - som Ånden minnet dem om, når nødvendig på fremmede språk.  Med læ-

ren fra Kristus la de grunnvollen for kirkens liv på jorden, Ef 2:19ff. 

Vår tilgang til den rett utlagte Skrift er Nytestamentets skrifter fra apostlers hånd, som 

derfor kalles ”apostoliske” skrifter.  De er - lik apostolatet den gang – Guds rettesnor 

(kànon) for kirkens lære og liv i den nye pakt.  Hvor kirken fremtrer uten reservasjoner 

som apostolatets kirke, står kristne - uansett tid og sted - i samme posisjon til apostle-

nes lære som kristne i aposteltiden.  

Eksempler: Markus-evangeliet, skrevet av Peters tolk Markus (ifølge en Papias-
tradisjon).  Karakteristisk for Peters undervisning var korte beretninger og Jesus-ord 
beregnet for memorering.  Det samme fremgår av Apg 10.   

Mot slutten av aposteltiden skrev apostelen Johannes sitt evangelium, hvor han sup-

plerer de andre evangeliene med undergjerninger, samtaler og historiske detaljer.  

Åpenbaringsboken er Jesu åpenbaringsbok til sin apostel Johannes og kirkens historie-



KSv/Hjelperen, side 135 

teologi.  Dens tema er kirkens historie gjennom endetidens trengsler, det vil si den kir-

ke som følger Lammet, «hvor enn det går» (Åp 14:4) med Jesu Kristi gjenkomst i sin 

Guddoms herlighet, synlig for alle på Dommens dag.  Den trofaste kirkes historie er 

den røde tråd i verdenshistorien, inntil dagen kommer, da den allmektige Gud og 

Lammet demonstrerer sin trofasthet og gjennomfører løftene om den nye jord.  Da er 

livet under syndefallets kår slutt, og Guds folk har nådd målet i tilstander som overgår 

alt hva mennesker kan fatte.   

Hva Paulus-brevene sier om embetsutøvernes oppdrag og fullmakter, var kjent fra før.  

Derfor poengterer Kristus det konstante innhold i den apostoliske læreoverlevering fra 

ham, jf 1 Kor 7:17, 11:16, 14:33 osv.  Apostelordets lære har altså økumenisk gyldighet 

fordi det er apostolisk (ikke omvendt!).  Jf Apg 2:42, 1 Kor 4:17 (å minne dere om), 

14:34 (i alle de helliges menigheter), osv.        

Også Johannes-evangeliet fremhever det konstante læreinnhold i apostelordets lære, 

men innskrenker seg til supplere de andre evangeliene (f eks Mt 10) med underberet-

ninger og formidle evangeliet om Jesu person og verk overfor mennesker i den greske 

kulturkrets og tankeverden med krav til retorisk formidling i litterære former.  Oppga-

ven var påtrengende i en tid da menighetene kom under press fra gnostisk åndelighet, 

med forakt for skaperguden og det inkarnerte Guds ord i mannen Jesus.  Johannes har 

formidlet Jesu åpenbaringer i en disposisjonen som forløper i en trinnvis opp- og ned-

stigning, hvor synet av Herrens ark er bokens høydepunkt og Jesu trøstemotiv i sin 

kirkevisitas på jorden.        

Kirkens apostolisitet står og faller med apostelordets lære fra Herren, gitt kirken i be-

gynnelsen for å bli formidlet i nye disippelgenerasjoner inntil dagenes ende.  I den tro-

faste kirke er den oppstandne Kristus virksom.  I kraft av sin Guddoms person er han 

Begynnelsen og Enden, Alfa og Omega, den første og den siste (Åp 1:8, 2:8, 21:6, 

22:13).    

Guds kirke er en Guds skapelse, skapt og opprettholdt i samsvar med Guds rådslutning 

før alt ble til.  Med hensyn til begynnelsen er det ingen forskjell mellom Guds skaper-

verk og kirke.  Altså må vi forstå dem i lys av troens artikler om personene i Treenheten 

- uten sammenblanding, og takke og love Gud for hans oppholdende gjerning som ska-

per og gjenløser (jf Lille Katekisme, forkl til Første bud, Trosartiklene og Fjerde bønn).   

Kristi disippelundervisning de førti dagene mellom hans oppstandelse og himmelfart 

var av forberedende betydning for kirken.  Kristus ga disippelkretsen forstand til å be-

vitne det som var skrevet om ham hos Moses, Profetene og i Salmene (Lk 24, Apg 1).   

Like fra Pinsedagen trådte den nye pakts kirke frem som Guds kirke (Apg 2).  Her var 

ingen initieringsfase.  Til forskjell fra andre kollektivtradisjoner fremsto kirken uten en 

uklar initieringsfase.  Den mangler.  På Pinsedagen fremstod Guds folk i den nye pakt 

som den etablerte kirke.  Like fra begynnelsen foregikk urmenighetens virksomhet i 

samsvar med Guds løfter, og i samsvar med den Oppstandnes befalinger og fullmakter 

til apostlene og deres etterfølgere i prekenembetet.  Alle de kirkegrunnleggende hand-

linger var der fra begynnelsen – Kristi virksomme nærvær ved apostlenes lære fra ham, 

og likeså dåpen, absolusjonen og kommunionen innstiftet av ham.  Den samme bruk i 

nåtid bevitner den Oppstandnes nærvær i den forsamlede menighet, virksom med 

dennesidige midler, slik han lovte.   



KSv/Hjelperen, side 136 

I fortsettelsen 

Apostlenes etterfølgere i prekenembetet kjennes på to ting – (1) den rett utlagte Bibel 

fra dens Herre, gitt kirken i og med apostelordets lære, og (2) Guds ”hemmeligheter” 

(mysterier/sakramenter), forvaltet slik den oppstandne Kristus befalte.   

Prekenens gyldighet som Guds ord består i det apostoliske og profetiske Kristus-vitnes-

byrd, ”slik Skriftene har sagt”.  Det samme vitnesbyrd som legitimerte apostlene - om 

den oppstandne Kristus, hans person og verk, legitimerer etterfølgernes kallsgjerning i 

all ettertid og under alle forhold.  De taler og handler som Kristi delegater i Kristi sted, 

Lk 10:16, 1 Kor 4:1f osv.  Under denne forutsetning er det ikke galt å kalle en prest for 

Ordets «lærer».   

En prest (el pastor) er satt til å formidle den lære som Herrens apostler gav videre til 

kirken i begynnelsen.  Da er Kristus kirkens Lærer i prekenembetets gjerning (Joh 8:25), 

og lærer menigheten gjennom trofaste medarbeidere (f eks Kristi ord over fremsatt 

brød og vin).  Troskapens kriterium har Kristus anskueliggjort med seg selv som forbil-

de, Joh 7:14-18.   

Andre lærere eller lærdommer skal være utelukket fra kirkens prekestoler og læreka-

tedre, og likeså fra kirkens kommunion ved Herrens bord.  Utelukket skal også Anti-

kristelige tradisjoner være, begrunnet i selvbestaltede superapostler og deres innsikter 

fra en annen kilde (Joh 8:44, 1 Tim 2:8ff, 1 Kor 14:34ff, Gal 1:14, Kol 2:6-8). 

Avgjørende for kirkens apostolisitet er ikke tradisjoner fra fordums tid, men det sak-

forhold som består mellom Herren og hans delegat.  En reservasjon mot apostelordets 

lære fra begynnelsen er en reservasjon mot Kristi ord i fortsettelsen.  Samme virkning 

har en lærdom som ikke fins i Nytestamentet (f eks forvandlingsepiklese etter Kristi 

testamentord under Herrens Nattverd).  En rettskaffen prest holder fast ved den rett 

utlagte Skrift fra ham som er ”det troverdige og sanne vitne, BEGYNNELSEN til Guds 

skapelse”, Åp 3:14.  Guds løfter er oppfylt i hans lidelse, død og oppstandelse, slik Det 

gamle testamentets skrifter vitner om ham. 

Denne legitimeringsmåte begrunner prekenembetets gjerning i all ettertid.  Mt 16:21a 

– Fra den tid begynte Jesus å forklare for sine disipler at han måtte gå til Jerusalem og 

lide meget osv.  (Jf Lk 24:26f, 44b.)  Derfor må prekenembetets forvalteroppdrag være 

likeså konkret-anskuelig som Kristi embeter var det som profet, prest og konge i kjøtt 

og blod, og lik ham legitimere sin kallsgjerning med ord og fullmakter fra ham - lik de-

legaten i forholdet til sin herre.   

Liksom skapelsen er irreversibel, er apostolatet irreversibelt i Guds kirkeorden.  Og lik-

som frelseshistorien er irreversibel, er den apostoliske læretradisjon irreversibel.  År-

saken er Kristi utvelgelse av apostlene, utsendt med mandat og fullmakter fra ham, Joh 

14:23, 17:8, 20, 20:21-23.  Liksom Sønnen lot seg binde til det skaptes orden som 

mann, bandt han prekenembetet til det skaptes orden.  Dermed er apostolatets kirke 

fri til å bekjenne under syndefallets kår den gode Skaperen i kirkens orden, løst fra 

verdens forvrengte idèer om det androgyne «menneske».  Trofaste embetsutøvere 

forvalter ”Guds hemmeligheter” på Guds vilkår i en skapergitt orden for skapelsen og 

kirken (1 Kor 4:1f, Mt 28:20).  De er i sin delegat-posisjon Kristi ”medarbeidere” og all-

tid avhengige av ham – aldri omvendt.  



KSv/Hjelperen, side 137 

Hva Gud har talt og gjort i frelseshistorien, det er talt og gjort ved Guds virksomme ord 

i hans profeters munn, og til sist ved det inkarnerte Guds Ord i Jesu ringe skikkelse.  Og 

hva Gud i nåtid taler og gjør i sin kirke på jorden, det gjør han med sitt skapende ord i 

sine utsendingers (el delegaters) munn.  I sentrum står Kristi virksomme nærvær med 

sitt skapende ord. Da er han som er Midleren for Guds skaperverk og forsoningsverk, 

også Midleren for Guds frelsesgoder i sitt skaperverk under syndefallets kår.    

Kristi kirkebrud på jorden mottar himmelske gaver i jordiske skikkelser.  Guds verk er 

”såre godt”, som i begynnelsen, så nå og alltid og i all evighet, 1 Mos 1:21, 25.  (Jf Joh 

1:14, 3:5, 17:3, 21:23, 1 Kor 11:24f.)  Og alt som er skapt, synlig og usynlig, svarer: 

”Ham som sitter på tronen og Lammet tilhører velsignelsen og prisen og æren og kraf-

ten i evighetenes evigheter.” Åp 5:13 

Utelukket er læreformidling tilpasset allmennytten 

I skarp kontrast til apostolatets kirke står analogislutninger om kirke, samfunn og folk, 

som ingenting beviser.  Like skarp er kontrasten til den tenkemåte som begrunner det 

abstrakt-funksjonelle embete, innordnet idéer om individers likestilling og rett, og om 

allmennytten (det pragmatiske hensyn).   

Tankekonstruksjoner av denne type tjener den politiske hensiktsmessighet, relativt 

uavhengig av apostelordets lære fra ”ham som er fra begynnelsen”, 1 Joh 2:13 (jf Joh 

8:58 osv).  Tre konsekvenser følger umiddelbart:  

(1) Ignorans overfor apostelordets lære fra begynnelsen.  Den forplikter ikke, men rok-

ker ikke ved bevitnede kjensgjerninger, blant dem prekenembetets mandat og reelle 

kompetanse fra begynnelsen.   

(2) Falske legitimeringsmåter med henvisning til kirkens kulturhistoriske betydning og 

læretilpasninger til menneskers behov.  Men hverken tilslørende ordbruk eller såkalt 

”hermenevtisk refleksjon” rokker ved prekenembetets  mandat og fullmakter fra Kris-

tus.  

(3) Gjenstridighet mot den kirkebot som Kristus formaner og oppmuntrer til.  Med 

gjenstridighet utfordrer man Guds nidkjærhet for den kirkerest som etterfølger apos-

telordet som Guds ord og bekjenner det i liturgiske ordninger. 

I Guds kirkeorden er det ikke vår bønn eller lovprisning som virkeliggjør Guds plan og 

vilje, like lite som bonden frembringer avlingen.  Det gjør åpenbaringsordets Gud i sin 

handlende allmakt – i sitt skaperverk og i sin kirke på jorden.  I den forsamlede menig-

het er han virksom med evangeliet og sakramentene som midler, når prekenembetet 

utøves slik han har befalt.  Virkningen er apostolatets kirke på stedet – tilgjengelig i nå-

tid slik hun var det i begynnelsen (Apg 2:42), for målet står fast: 

Joh 17:3 – det evige liv, at de kjenner deg, den eneste sanne Gud og den du utsendte, Kris-
tus Jesus.  (Jf Fil 3:8-11)   

 

 



KSv/Hjelperen, side 138 

29.   KIRKENS KATOLISITET ER ”APOSTOLISK” 

Den såkalte «apostoliske» trosbekjennelse – også kalt «Credo»  var opprinnelig en kort 

bekjennelse til de tre personer Faderen, Sønnen og Den Hellige Ånd i Den Hellige Tre-

enhet.  Formen gjenspeiler dåpliturgien, da katekuménene med sitt ”ja” istemte kir-

kens bekjennelse før selve dåphandlingen. 

Benevnelsen ”apostolisk kirke” er første gang bevitnet i et skriv fra Alexander av Alex-

andria år 324.  Året etter finnes benevnelsen i en avsluttende, kirkebeskrivende set-

ning til Den nicenske trosbekjennelse: - ”den katolske og apostoliske kirke”.  Men 

fremdeles lød den tredje trosartikkel - ”og på Den Hellige Ånd”.   

Hvorfor «apostolisk»? 

Predikatet ”apostolisk” markerte kirkens læreformidling med henvisning til skrifter fra 

apostlenes hånd.  Ordet dukket opp i konfrontasjoner med dem som forfektet andre 

veier til ”innsikt” (gnosis).  Gnostikernes kilde var apokryfe (skjulte el hemmelige) skrif-

ter med påstand om at de stammet fra Jesu disippelkrets og formidlet den ”egentlige” 

kristentro.  Det sier seg selv at for mange ble ordet ”apostolisk” et honnørord i kampen 

om den rette overlevering.  Angrepene kom fra mange hold, for den gang var den ny-

testamentlige tro på vikende front i et religiøst mangfold.  

Etter hvert som man erkjente behovet for et kirkebeskrivende tillegg, kom flere be-

kjennelsesformular i omløp, inntil konsilet i Konstantinopel år 381 vedtok ett av dem: - 

”én, hellig, katolsk, apostolisk Kirke”.  På romersk-katolsk hold har man anfektet mø-

tets status som økumenisk konsil (consilium generale), vesentlig fordi biskopen av Rom 

ikke var representert da tillegget ble stadfestet under konsilet i Kalcedon år 415. 

Credo’s kirkebeskrivelse identifiserer den rettlærende kirkes utbredelse (katolisitet) 

ved hjelp av apostelordets læreoverlevering fra kirkens Herre (apostolisitet): Katolsk er 

den kirke som i tidens løp overgir Kristi utleggelse av ”Moses og profetene”.  Den er 

gitt videre til kirken gjennom de skrifter som beviselig stammer fra Kristi utvalgte 

apostler.  Kort sagt: Kirken er katolsk i kraft av sin apostolisitet.  Eller sagt med andre 

ord: Den katolske kirke er apostolatets kirke.  Noen annen kirkeidentitet har ikke den 

evangelisk-lutherske kirke, annet enn å være den gamle kirke i den apostoliske lære-

tradisjon fra Skriftens Herre og kirkens Lærer, Jesus Kristus.   

Andre har brukt ordet «katolsk» synonymt med «vidsynt» eller «omfattende» med 

hensyn til læren.  På den annen side har andre brukt ordet «apostolisk» om karismatis-

ke menigheter etter mønster fra Korint-menigheten, og gjerne forbundet med en be-

stemt menighetsordning (som ikke fins foreskrevet i NT).  Med stor konsekvens opp-

står kirkefellesskap «på tilstrekkelig grunnlag», hvor «liv» har prioritet fremfor «lære», 

eller etikk fremfor dogmatikk.  Kirkefellesskap av denne type var den gamle kirke (old-

kirken) fremmed like fra aposteltiden. 

Det nytestamentlige kánon – kirkens rettesnor 

Forhistorien viser til kirkens Kristus-bekjennelse og apostlenes etterfølgere i preken-

embetet.  De ledet an i en læreoverlevering med støtte i skrifter fra apostlenes hånd.  

Denne overlevering medførte menighetenes resepsjon av Det nye testamentes 27 

”apostoliske” skrifter (i øst Athanasius år 367, i vest Augustin og en nordafrikansk sy-

node år 393).   



KSv/Hjelperen, side 139 

Avgjørende for menighetenes resepsjon var skriftets virkning – mennesker som var 

blitt hjulpet til tro på det inkarnerte Guds ord.  Det er hva de skrifter gjør som formid-

ler Kristi lære.  De har gyldighet for kirken hvor som helst i tidens løp.   

Vi merker oss en treleddet hendelsesrekke: Først Kristus-bekjennelsen (Mt 16), deret-

ter den Oppstandnes utsendelse av apostlene, og til sist kirkens resepsjon den nye 

pakts kànon (NT).   

Det spesielle ved kirken i den nye pakt er apostolatets oppdrag og fullmakter fra den 

oppstandne Jesus Kristus.  Apostlene var øyenvitner til ham, kalt umiddelbart av ham 

og utrustet av ham på Pinsedagen med Den Hellige Ånds gaver, så de kunne gi videre 

Kristi undervisning i Loven, Profetene og Salmene, Lk 24:44.  Både aposteldisipler og 

menighetene med sine prester/biskoper bevitnet apostlenes særstilling bevitnet: De 

formidlet apostelordets lære og etterfulgte apostelordet som Guds ord i lære og liv.   

Og likevel: Det unike ved kirkens virksomhet er ikke dens opprinnelse, men det evange-

liske prekenembete: Det bevitner ikke bare Kristi forsoningsdød og oppstandelse med 

løse- og bindemakt fra ham, og med sakramenter innstiftet av ham.  Den oppstandne 

Kristus er selv virksom med disse nådemidler, fororvaltet på troskapens vilkår i den 

forsamlede menighet (Lk 10:16, Mt 28:20, Joh 14:23f).   

1 Kor 11:2 – Jeg roser dere fordi dere /…/ holder fast ved de tradisjoner som jeg har overgitt 
til dere (jf v 23, 15:2).   

Hvor det skjer, fremtrer apostolatets kirke i samlingen om Guds hemmeligheter (1 Kor 

4:1f, mysterier el handlinger som formidler frelse).  Troen lever av dem for menneske-

nes skyld.  Men forvaltet på menneskers vilkår, eller av gammel vane, blir menigheten 

uten misjonerende kraft og dør ut.  

Gal 2:5, 5:1, Kol 1:23, 2:5, 2 Tess 2:15, Heb 2:1-4, 4:14, 2 Pet 1:19.  Tit 1:9, osv.   

Den trofaste kirke formidler læren fra begynnelsen, stadfestet med Jesu oppstandelse 

og overgitt fra ham ved de apostler han utvalgte og utrustet til denne oppgave.  Kilden 

er enestående - i siste instans den enbårne Sønnens lære fra Faderen.  Med sin utleg-

gelse av ”Skriftene” (GT) åpnet han apostlenes forstand til å forstå hva Skriftene vitner 

om ham.  Utrustet med Den Hellige Ånd på Pinsedagen, la de kirkens læregrunn for all 

ettertid.  I denne posisjon var de enestående, og i sin embetsgjerning ble de forbilder 

for senere prester/biskoper (jf kirkeårskalenderens aposteldager).   

Denne kirkeidentifikasjon ved hjelp av prekenembetet (el apostolatet) medfører av-

grensninger mot fremmed lære.  En kirkeødeleggende trussel var i de første kristenge-

nerasjoner hemmelige (okkulte el apokryfe) skrifter med påstand om å formidle Jesu 

egentlige lære fra en indre disippelkrets (gnostikerne, Markion, Arius o a).  Skriftene 

var ukjente for aposteltidens kristne.  Med denne avgrensning ble tradisjonen uteluk-

ket som sideordnet åpenbaringskilde med henvisning til andre personer enn Herrens 

utvalgte apostler.   

I tidens løp er prekenembetet under kontinuerlig press.  Fra alle kanter høres krav om 

tilpasninger til yndlingsidéer i samtiden, så Kristi delegater blir stadig fristet til å fortie 

upassende deler av Guds vilje og frelsesplan, og i deres sted forkynne noe annet.  Da 

gjør den trofaste kirke hva Herren krever under motsigelser.  Hun bekjenner i ord og 

handling apostelordets lære fra Skriftens Herre, forvalter sakramentene slik Kristus har 



KSv/Hjelperen, side 140 

befalt, og markerer avstand til lærdommer fra andre kilder.  Kort sagt hun «holder fast 

ved» Guds kirkes unike kjennetegn, gitt i begynnelsen med løftet om den Oppstandnes 

virksomme nærvær.   (Apg 2:42, 46, 1 Kor 15:2, 2 Kor 4:11, Ef 6:13, Åp 3:11, 12:17, 

14:12 o a.)   

Illustrasjon: ”De apostoliske fedre” (skriftene fra første generasjon etter apostlenes 
bortgang).  I likhet med apostlene før dem, gjorde de flittig bruk av GT når de 
begrunnet Kristus-bekjennelsen.  Skriftene deres tegner bildet av prester og 
biskoper (ledere for prestekollegier) som førte kirkens Kristus-bekjennelse i munnen 
og formidlet apostlenes lære i den skriftbundne tradisjon.  Ved dem framstod den 
bekjennende kirke som apostolatets kirke etter aposteltiden.   

Jødekristne og kristne fra andre folkeslag samlet seg derfor om trofaste prester og 
biskoper og samarbeidet med dem i deres embetsgjerning.  Det var denne 
kirkesamling Ignatius innskjerpet på sin ferd mot martyriet i Rom.  Ordet 
”apostolisk” er en stadig påminnelse om normen for kirkens lære liv, gitt en gang 
for alle i og med apostelordets lære (NT).   

Kirkens historie brukt som sannhetsbevis 

Det hender lærekonflikter aktualiserer den gamle problemstilling fra de første kristen-

generasjoner: Hvilket historie-argument har status som Guds åpenbaringsord til kir-

ken?  Svar: Den lære som beviselig er overgitt og praktisert i kirken siden aposteltiden.  

(Jf ”Bileams lære” og ”nikolaiittenes lære” i Pergamon-menigheten, Åp 2:14f, og ”kvin-

nen Isebel” i Tyatira-menigheten, begge steder mot slutten av aposteltiden, 2:20-23.)   

Et par eksempler: Først Luthers diskusjon med Zwingli om dåp av spedbarn fra 
kristne hjem.  Fra aposteltiden (NT) finnes indirekte utsagn om saken.  Senere 
fedreutsagn har apostolisk gyldighet fordi de bevitner den overleverte praksis siden 
aposteltiden.   

Et annet eksempel: Kirkens kall av skikkede menn til apostlenes etterfølgere i 
prekenembetet – i likhet med Kristi kall av apostlene.  Med Guds kirkeorden vitner 
menn og kvinner om den gode Skaperen, som de har lært å kjenne i Kristus Jesus.  
De vitner om Guds godhet i hvert deres gudgitte kall – mannen i sitt farskall, 
kvinnen i sitt morskall.   

1 Kor 14:36f, 1 Tim 2:13f.  Jf 1 Mos 2:21-23, 1 Kor 11:8f, Ef 5:22ff.   

Konklusjon 

Den trofaste overlevering i skriftbunden tradisjon danner innholdet i kirkens katolisi-

tet.  I kraft av sin apostolisitet er den forsamlede menighet Guds Éne, Hellige, Allmen-

ne Kirke på dette sted.  Andre lærdommer blir derfor avvist. 

Det vil alltid finnes velmenende mennesker som under skinn av kristentro mener å ha 

en ”dypere innsikt” enn apostelordets lære fra Kristus.  Kirkens historie dokumenterer 

deres opptreden som superapostler som prester, biskoper og lekfolk i fremtredende 

posisjoner.  Men ingen spekulasjon om livets mål og mening har gyldighet i Guds kirke.  

Derfor har skriftene fra apostlenes hånd (NT) status som kirkens kànon eller rettesnor 

– i kraft av den rett utlagte Skrift fra dens oppstandne Herre.   

Mennesker kan avvise Paulus med argumentet ”det er hva Paulus mener”, som om 

Herrens apostel overgir privatmeninger.  De kan også vise til ”Jesu lære” i evangeliene, 

som om apostlene lærte noe annet senere.  Eller de kan vise til ”Jesus fra Nasaret”, 

som om kirken bekjenner en annen Jesus enn den historiske Jesus.   



KSv/Hjelperen, side 141 

Spekulative fremstillinger av denne type overser de strenge krav til læreformidling som 

Jesus krevde og apostlene praktiserte, og overser Guds vitnesbyrd.  Åpenbaringsordets 

Gud har reist Jesus opp fra de døde og stadfestet Jesu undervisning i ”Skriftene” om sin 

person og sitt verk: Jesus fra Nasaret er Guds lovede Messias (Kristus) - sann Gud og 

sant menneske, og Gud har fullført sin forsoning med verden i Jesu død.   

Med prekenembetet som middel, stiller Gud hvert menneske til ansvar for sitt liv med 

den siste dom for øye.  Med sin hellige lov viser han det liv vi er skapt til å leve som 

mannkjønn eller kvinnekjønn.  Gud lar oss bruke hans bud som skriftespeil for at vi skal 

våre liv på alvor for ham.  Dette gjør Gud for at vi skal vende om til ham, tro hans usi-

gelige nåde og barmhjertighet på grunn av Kristi fortjeneste.  Gud er en forsonet.  Med 

evangeliet oppmuntrer han alle til å vende om og leve forlikt med ham.  I tillit til syn-

denes forlatelse for Kristi skyld kaller han oss til å leve med Kristus til gave, og med 

ham til eksempel gjøre gjerninger som har Guds ord og  kjærlighetsbud for seg.   

Mennesker går egne veier for å løse egen skyld og skam og håpløshet.  Gud søker oss 

gjennom sin kirkes underfulle kjennetegn, og blant dem dåpen til Jesu død hvor han 

gjorde den enkelte delaktig i Guds forsoningsverk.  Det gjorde han for at vi skal leve 

med den oppstandne Jesus som Guds kjære barn, og tjene ham i hans nåderike kledd i 

Guds evige rettferdighet.   

Men foretrekker vi andre kilder, midler og begrunnelser enn de underfulle og unike 

ting ved apostolatets kirke, da sitter vi igjen med religiøse happenings i en kirkevirk-

somhet som mennesker forstår.  Der blir vi bekreftet med billig nåde i vår egen rett-

ferdighet.  Men de som er fattige i seg selv, de rekker hatten fram.  Himmelriket tilhø-

rer dem.  (Mt 5:3.) 

 

 

30.   FORBRØDRING I DEN FALSKE APOSTOLISITET 

Det revolusjonære uttrykk er den filadelfiske troendegruppe med basis i den felles nå-

deserfaring i vekkelsens opplevelsesmystikk.  Den nye kirkevisjon var gjenfødte, leven-

de kristne i et hellig liv og levnet (praxis pietatis).  Kjært barn har mange navn, f eks 

brødresosietet, forening eller vennesamfunn.  Målsettingen var å ødelegge «konfe-

sjonskirken» innenfra under parolen «veien videre».  Med forkjærlighet for den unge 

Luther, anklaget man den eldre Luther for å ha stanset kirkens reformasjon på halv-

veien.   

Med sognemenighetens (el territorialmenighetens) ordninger som rammeverk om tro-

endegruppens virksomhet, fremstod gruppen som et supplement til det evangelisk-

lutherske gudstjenestefellesskap.  Samtidig dro den fordel av den organiserte kirke-

virksomhet.   

Med det formelle brudd fremstod troendegruppen som et alternativ og derfor kalt 

«separatister».  Med basis i opplevelsesmystikk uten et ordnet nådemiddelfellesskap 

er det dem man refererer til med benevnelsen radikalpietister.  På grunn av den løse 

struktur fikk de kort varighet, og deres utbredelse og oppslutning vanskelig å doku-

mentere i ettertid.  I den folkelige sammenheng ble de referanseramme for oppfat-



KSv/Hjelperen, side 142 

ninger om kristendom, ikke minst på grunn av den heltestatus som enkelte av dens le-

derskikkelser fikk. 

Historisk sett, er det tale om en virksomhet typisk for spiritualistisk-mystiske gruppe-

dannelser siden tidlig middelalder.  Denne tradisjon fortsatte på luthersk kirkemark via 

spiritualistene (svermerne) på reformasjonstiden til pietismens retninger ved inngang-

en til 1700-tallet.  I ettertid ble det vanlig skjelne mellom den kirkelige pietisme (Spe-

ner og Francke), herrnhutisme (Nicolai v Zinzendorf, d 1760) og radikalpietismen (Gott-

fried Arnold, d 1714).  Ulike strategier av politisk art medførte den tvetydighet som 

kjennetegner gruppevirksomheter i lavkirkelige organisasjoner (det abstrakt-

funksjonelle embete).   

Samtidig med pietismens fremvekst under reformert innflytelse gikk lutherdommen i 

oppløsning som konfesjonell enhet.  Dette skjedde med diverse reservasjoner mot 

Konkordiebokens bekjennelser, som likevel beholdt sin formelle status som kirkens ba-

sis.   

Anm. På reformert hold mistet Den nicenske bekjennelse status som den økumenis-
ke bekjennelse.  Dermed var det ikke lenger mulig for lutherske teologer å føre læ-
resamtaler på en felles lærebasis med en motpart som begrunner kirkefellesskap 
med andre kriterier enn læreenhet i den uforbeholdne bekjennelse til apostelordets 
lære fra Kristus.  Denne konflikt tilspisser seg i forholdet rettferdiggjørelse og hellig-
gjørelse, og i nattverdlæren, hvor reformertes utgangspunkt er troendemenighe-
tens nådeserfaringer eller åndelighet (spiritualitet) ivaretatt med tilslørende og 
bortforklarende ord om Kristi tydning av den gave han lar rekke fram.   

Utopien ”den apostoliske menighet”  

En sentral formidler var den unge grev Nicolai von Zinzendorf (1701-1760), som lot kir-

kens historie munne ut i et Jesus-monarki, når konfesjonskirkenes ”Babel” går til grun-

ne og blir avløst av endetidens åndskirke.   

Et grunnmotiv hos ham var kampen mot dogmatiske ”meninger”, gitt til kjenne i aver-

sjon mot konfesjon.  Et forsøk på bibelsk begrunnelse er den optimistiske tolkning av 

sendebrevet til Filadelfia-menigheten (Åp 3,7ff); om en overkonfesjonell, filadelfisk 

kristendom, hvor mystisk inderlighet er kirkens enhetsbånd og et forvarsel om kirkens 

gullalder i endetiden.   

I nåtid fremstår den efaringsbaserte Filadelfia-enhet som tegn på en gudvillet plan for 

hele kristenheten, når vekkelser medfører kjærlighetens forbrødring og samarbeid på 

inderlighetens grunn, og etter hvert synliggjør kirkens enhet i frihet fra konfesjonenes 

meningstvang og lærestrid.  Zinzendorfs misbruk av Joh 17:21, løsrevet fra sammen-

hengen, fikk omfattende følger. 

Joh 17:21 – Jeg ber at de alle må være ett (, likesom du, Far, er i meg og jeg i deg.  Slik skal 
også de være ett i oss, for at verden skal tro at du har sendt meg. 

Zinzendorf leste inn en enhetsteori og brukte Jesus-ordet som et kronargument for 

kjærlighetens forbrødring i den erfarte blodsnåde i vekkelsens Jesus-mystikk.  I likhet 

med sine forløpere på reformasjonstiden forvekslet han adjektivet «eins» (enig, jf 

overenskomst) med tallordet «Eines» (ett).  Jesus ber i sin øversteprestelige bønn (Joh 

17:21) – ikke om en organisert kirkeenhet, men kun for dem som ved apostlenes ord 

tror på ham (v20), at de skal være helliget i Sannheten (v 19), dvs enige i Faderens ord, 



KSv/Hjelperen, side 143 

gitt i og med Sønnen (v17).  Bønnen om «at de alle må være ett», gjelder med andre 

ord den læreenhet som er mellom Faderen og Sønnen, «at også de skal være ett i oss» 

(v 21).  Han som er det inkarnerte Guds Ord (Joh 1:14), bærer Navnet over alle navn 

(Fil 2:11, Åp 19:13).  Den enhet som apostelordet virker med læren fra Faderen og 

Sønnen er ingen ytre enhet, men enhet i læren.  Denne enhet kalles «de helliges sam-

funn». 

Denne enhet er poenget i Luthers forklaring til Det andre bud.  Vi skal ikke bruke Guds 

navn til løgn og bedrageri, og dermed verne om lære og liv i strid med Guds ord.  Det 

er også poenget i forklaringen til Første bønn: - «den som lærer og lever annerledes 

enn Guds ord lærer, han vanhelliger Guds navn blant oss.  Bevar oss fra det, himmelske 

Far!»   

Jesus ber: «Hellige dem i Sannheten, ditt ord er Sannhet» (v 17), og ber at disiplene må 

holde fast ved det hellige evangelium som han har gitt dem fra Faderen, og de bli bevart 

fra falsk lære, og inneslutter i sin forbønn den troende kirke (v 20, jf v 6, 8, 20).   

I den filadelfiske økumenikk er ikke vranglæren problemet, men den rettlærende kirke 

representert ved konfesjonell lutherdom liturgiske ordninger.  Et slikt kirkefellesskap 

kaller han ”sekt”, ”konfesjon” eller ”religion”.  I den filadelfiske tradisjon siden Zin-

zendorf er ikke vranglæren årsaken til kristenhetens splittelseshistorie, men en mangel 

ved de kristne.  Medisinen er den åndsbårne forvandlingsnåde, om bare den filadelfis-

ke vekkelse slipper til.  Da er forutsetningen den at troen oppstår umiddelbart og lever 

uavhengig av apostelordets lære.  Derfor må bekjennelsen være det personlige vitnes-

byrd om den erfarte nåde, og ikke kirkens bekjennelse til apostelordets lære fra Fade-

ren og Sønnen, det vil si den tro som Den Hellige Ånd virker suverent med Guds ords 

sannhet om ham som er Sannheten. 

En konfliktmodell 

Fra flere hold overtok Zinzendorf visjonen om kjærlighetens forbrødring mellom sanne 

troende.  Den blir en realitet hvor de troende danner det gudvillede alternativ til ord-

net nådemiddelfellesskap i sognemenighetens ordninger og den organiserte kirkevirk-

somhet.   

Dermed overtok Zinzendorf den konfliktmodell som er særlig kjent fra reformasjonsti-

dens spiritualister og gjendøpere: På den ene side ”den apostoliske menighet” av san-

ne troende i opposisjon til den territorielle menighet, på den annen side den under-

trykkende kirkereligion representert ved pavekirken og konfesjonell lutherdom, som til 

sammen danner en avguderisk enhet.   

Til forskjell fra radikalpietistene ville Zinzendorf realisere visjonen om en ”apostolisk” 

menighet innenfor det organiserte kirkefellesskap, altså uten det åpne, formaliserte 

brudd.  Målet var en kirkefornyelse innenfor det falske kirkevesen med sin tradisjonel-

le kristendom.   

Herrnhutisk og gammelpietistisk strategi 

I likhet med gammelpietismens ecclesiola-program (Spener) i sognemenighetens ord-

ninger, tok også Zinzendorf avstand fra den såkalte ”separatisme”, det vil si radikalpie-

tistenes formaliserte brudd med den ”offisielle” kirke.  Men her er en forskjell med 

hensyn til horisont: For Zinzendorf var det ikke tale om en kirkefornyelse innen sogne-



KSv/Hjelperen, side 144 

menighetens ordnede gudstjenestefellesskap, men om det globale åndssamfunn i 

grupper av likesinnede sjeler uavhengig av konfesjon og kirkeorganisasjon.   

Hertil kommer en prinsipiell forskjell.  Gammelpietismens ecclesiola-strategi siden 

Spener og Francke forutsatte at den forsamlede sognemenighet er en kristen menig-

het.  Zinzendorf derimot fant ”Guds menighet” et annet sted - i den ”apostoliske” 

sammenslutning av sanne troende.  Der finnes det troendesamfunn som avløser det 

gamle kirkevesen.   

Den ”apostoliske forordning” 

Anledningen til å organisere en ”apostolisk” menighet bød seg i 1727, under en vekkel-

se blant mähriske flyktninger i Herrnhut.  De ble organisert etter en ”apostolisk forord-

ning” (Satzung).  Her var katolikker, calvinister, lutheranere, schwenkfeldianere og se-

paratister av mange slag, men forenet på rettferdiggjørelsens og (!) helliggjørelsens 

grunn (jf Borgå-avtalen, Leuenberg-konkordien, osv).  Alle lot de meningsforskjellene 

fare i lydighet mot kjærlighetens bud uten all sekterisme (konfesjon).  

Zinzendorf fikk anledning til å avlegge ordinasjonsløftet (el religionseden) med forbe-

hold overfor forkastelsesformlene i Confessio Augustana.  For ham var bekjennelse 

ingen lærebekjennelse i nytestamentlig mening, men et personlig vitnesbyrd på inder-

lighetens grunn, for utelukket var kirkens læreenhet i den uforbeholdne bekjennelse til 

apostelordets lære, og likeså Guds kirkes rene kjennetegn i en dennesidig, jordisk bru-

kerhistorie (CA 7).  Det lå under Zinzendorfs verdighet å reflektere nærmere over inn-

holdet i Konkordiebokens bekjennelser, som for ham ikke var annet enn læresetninger 

og skoleteologi - det vil si ”meninger”.  Den samme ignorans kjennetegnet bibelbru-

ken.  Upassende bibelord sorterte han bort.  I tråd med denne betraktningsmåte opp-

fattet Zinzendorf motsetningen mellom reformert og luthersk som ordstrid.  Den vitnet 

om en mangel ved de kristne.  Med stor konsekvens fulgte den åndeliggjorte kirkes læ-

rerelativisme i det herrnhutiske unionsprogram.   

I Herrnhut ble hjertenes enhet manifestert i lojaliteten mot «den apostoliske forord-

ning», som dermed fikk den status som en lærebekjennelse har.  For første gang på 

luthersk kirkemark ser vi her følgene av å sideordne rett og vrang lære i kirkefellesska-

pets ordninger, nemlig den ordningsjustis som gjør ”kirkens ordninger” til fellesskapets 

samlingsmerke og kriteriet på troskap.   

Et fellesskap begrunnet i den reduktive metode 

Den filadelfiske endetidsdrøm er begrunnet i en uhistorisk forestilling om apostelti-

dens menigheter, deres virksomhet og ordning tidlig i aposteltiden.  Visjonen åpner for 

analogibevis, som regel begrenset til Korint-menighe-tens åndsmanifestasjoner og en 

menighetsordning etter calvinsk mønster (forstander, eldsteråd og tilsynsmann).   

Med dette utgangspunkt, betraktes kirkens historie i et forfallsperspektiv fra liv til død.  

Målsettingen virker selvinnlysende: Å arbeide for en renessanse av kristen forbrødring 

og enhet med basis i erfaringer og kjarismer.   

Menighetsordningens bekjennelseskarakter forutsatte en viss enighet i ”det sentrale” 

eller ”det grunnleggende” i Bibelens budskap.  Prinsipielt sett må den samlende mini-

teologi da være den lære medlemmene er enige om og finner tilstrekkelig.  Fortsatt 

uenighet blir redefinert og rangert som ulike ”meninger” om saker av underordnet be-



KSv/Hjelperen, side 145 

tydning, for den åpne lærestrid om de sentrale lærestykker anses bilagt ”i kjærlighet”.  

Man later som om eksempelvis forholdet lov og evangelium ingenting har med 

«evangeliet» å gjøre.  (Jf Borgå-avtalen, Leuenberg-avtalen, folkekirkens «uenighets-

kultur».)  Karakteristisk er vage talemåter og tilslørende ord om ”forsonet ulikhet” og 

”tilstrekkelig enighet”.  Virkningen ble ødeleggende for prestens hyrde- og lærergjer-

ning forpliktet på «kirkens ordninger» fremfor kirkens bekjennelse i nytestamentlig 

mening (homologi).   

Den reduktive fremgangsmåte innskrenker kirkens grunn lagt i begynnelsen.  Med de 

beste hensikter bevitner man indirekte fronten mellom apostolatets kirke og anti-

kristens kirkeødeleggende virksomhet.  Fronten går mellom herlighetsteologi og kors-

teologi.  På den ene siden hører de som søker frelsesvisshet i opplevelsesmystikk, in-

derlighet, tegn og under.  På den andre siden hører de som søker Guds frelsesgoder i 

Kristi virksomme nærvær med evangeliet og sakramentene, forvaltet i den forsamlede 

menighet slik han har befalt.  Avtaler om kirkefellesskap på tilstrekkelig grunnlag gir 

inntrykk av en felles basis, men spørsmålet om hvordan  man får del i Guds frelsesgo-

der, avslører grunnleggende uenighet om Jesu person, verk og mål.  Fronten består 

inntil Dommens dag.   

Korsteologer begrunner barnekår hos Gud med frelsen gitt i dåpen, og Guds løfte om 

salighet for hver den som tror.  De formidler en gudskunnskap som er indirekte be-

grunnet i Guds åpenbaringsord og stadfestet med Kristi oppstandelse fra de døde og 

bevitnet med Guds kirkes unike kjennetegn, gitt i begynnelsen.  Således er den rett ut-

lagte Skrift fra dens Herre eneste kilde til viten om Guds vesen og vilje.   

Herlighetsteologer begrunner frelsesvisshet med menneskets evner til å samarbeide 

med Gud om frelsen, og med postulater om Jesus i hjertet og en umiddelbar tilgang til 

gudskunnskap.  Den sjelesorg som her tilbys, appellerer til valg og overgivelse gitt til 

kjenne med geberder, følelsesutbrudd, lovprisning, osv.  Men en frelsesvisshet be-

grunnet i erfaringer, krever bekreftelse i nye opplevelser, i «velsignelser» (blessings) av 

ulike slag, i stadig nye kampanjer og sukséhistorier (2 Kor 5:7).  Den reduktive metode 

rammer åpenbaringsordets lære om mennesket under syndefallets kår, og vitner om 

et farisèisk opprør mot åpenbaringssordets trofaste Gud Fader, Sønn og Helligånd i 

Guds handlende allmakt. 

Korsteologer oppmuntrer søkende til å høre Guds Ord, i tillit til Den Hellige Ånds suve-

rene gjerning ved evangeliet, for troen gis ikke umiddelbart, gjennom syner, åpenba-

ringer og egenaktivitet, men i en bevitnet Jesus-historie, slik Skriftene har sagt.  De for-

kynner offentlig Guds gode skapervilje og stiller mennesker til ansvar for ham, og 

oppmuntrer angrende syndere til å vende om til en forsonet Gud og leve forlikt med 

ham.  Og siden  ikke alle har frimodighet til å anvende Kristi fortjeneste på seg selv, 

innbyr de til det private skriftemål og meddeler syndenes i Kristi sted til den som ber 

om det.  De viser vei til kirkens samfunn i Kristi legemes og blods sakrament, og opp-

muntrer alle døpte til et liv på dåpens grunn, enhver i sitt kall, og med Kristus til gave, 

gjøre gode gjerninger med Kristus til eksempel.   

Alternativene tilsvarer skillet mellom den dokumenterbare kirkevirkelighet, slik den er 

beskrevet i det apostoliske ord, og den påståtte kirkevirkelighet i mennesketankens 

fantasitegninger.  Den påståtte forbrødring kjennes på den formale språkbruk og på 



KSv/Hjelperen, side 146 

ordninger i et kirkerettslig tomrom, hvor menneskers ordninger og tradisjoner er over-

ordnet apostelordets læremyndighet og kirkens gudgitte rett.   

Illustrasjon: Kol 2:6-20.   

De fleste kirkesamfunn gjør krav på å være apostolisk 

Begrunnelsen for den påståtte apostolisitet kan være lærens alder, utbredelse og opp-

slutning.  Men slike begrunnelser beviser ingenting.  En historisk rekonstruksjon  r hel-

ler ikke mulig.   

En teori om presteordinasjonen hevder at biskopen gjennom sin håndspåleggelse 

meddeler ordinanden «en uutslettelig embetsnåde», som biskopen selv har mottatt 

gjennom rekker av biskopelige håndspåleggelser tilbake til apostlene.  Teorien er en 

religionsimport og gammelt nytt i menneskehetens historie.  En annen begrunnelse er 

en menighetsordning fra aposteltiden.  En tredje er trosytringer eller ”tegn” i form av 

helbredelser ved bønn, eller følelsesutbrudd kalt ”åndsdåp” og ”tungetale”.  Økt til-

slutning gjennom kampanjer betraktes som Guds verk.   

Kirkefellesskap begrunnet i skjønnsmessige betraktninger om «tilstrekkelig enhet», 

forutsetter den filadelfiske oppfatning om en apostolisitet mer eller mindre spredt 

omkring, inntil den forekommer ”i tilstrekkelig grad”.  Slike konstruksjoner utelukker 

bot for vrang lære, for de gamle lærebekjennelser består, og med dem motstridende 

lærdommer eller vrang lære med status som ”læreforskjeller” man fortsatt kan være 

uenige om.  I denne betraktningsmåte er Guds kirkes en enhet en idè, eller tenkt virke-

lighet, som manifesterer seg i gudstjenestefellesskap begrunnet i postulater og skjønn.  

Slikt er overtro.   

I den apostoliske læreoverlevering er Guds kirke en dennesidig læreenhet begrunnet i 

den inkarnerte Guds Sønn, som ga læren fra Faderen videre til sine utvalgte apostler, 

utrustet med Den Hellige Ånds gaver på Pinsedagen til sin kirkegrunnleggende gjerning 

med Kristi ord og lære.  På kirkens grunn, lagt i begynnelsen, består Guds Ene Hellige 

kirke av mennesker i enig bekjennelse til Kristi ord.  (Joh 17, Ef 2:20, osv.) 

Bekjennelsestro lutheranere nøyer seg med et ”nei” til påstanden om å tilhøre ”Lu-

thers kirkestiftelse” i Wittenberg ved inngangen til 1520-årene.  Kommer denne på-

stand fra Romerkirken, må vi spørre: Hvor var Romerkirken før pavedømmet?  Kom-

mer denne påstand fra unionistisk eller reformert hold, må vi spørre: Hvor var Guds 

kirke gjennom de mange århundrer før dere?   

Problemet er kirkens identifikasjon som apostolatets kirke i nåtid.  Hvor er apostelor-

dets etterfølgere å finne i våre dager?  Eller det nærgående spørsmål: Medvirker jeg i 

et gudstjenestefellesskap med rom for lærdommer og praksis i strid med apostelordets 

lære fra kirkens Herre?  I så fall: Hvor finner jeg det gudstjenestefellesskap som er «be-

kjennelseskirke» i nytestamentlig mening, også kalt «konfesjonell» lutherdom, hvor 

kirkens enhet er en læreenhet på kirkens ubeskårne grunnvoll, lagt i begynnelsen, så 

gudstjenestefellesskap med vranglære er utelukket fra fellesskapets prekestoler, lære-

katetre og liturgiske ordninger?   

Kriteriet for et rett svar er det samme i dag som for kristne i aposteltiden: Den uforbe-

holdne etterfølgelse av apostelordets lære som Guds ord.  Det er ingen selvfølge.  Sva-

ret blir avgitt med den prekenen og det liturgiske formular, og den undervisning som 

gis der og da (actus tradendi).  Er svaret bekreftende, kan tilhørerne gå visse om at i 



KSv/Hjelperen, side 147 

dag har Den Hellige Ånd vært i arbeid med oss (fritt e H Sasse).  Men er svaret benek-

tende, kan årsaken være ordninger som hjemler ja og nei til apostelordets lære.   

Romerkirkens problem - kristenhetens problem?   

Romerkirkens problem er de mange lærestykker som er kommet til etter Luthers død 

(1546).  Aktuelle eksempler: Læren om kirkens tradisjon som en sideordnet åpenba-

ringskilde til Skriften (Tridentinum), og læren om religionenes utvikling i kraft av Kristi 

virksomme nærvær og kirkens dialog (Vatican 2).   

Sideordningen ”Skrift OG tradisjon” åpnet for konklusjonsteologi etter den vincentins-

ke regel – ”det som er blitt lært over alt, alltid og trodd av alle”.  Dermed ble kirken på 

stoisk vis prisgitt ”folkets røst” og evolusjonismens vinder.  Romerkirken har utelukket 

seg selv fra den kirkereformasjon som gjenoppretter lære og praksis i samsvar med 

”Skriften alene” og ”troen alene”.  Romerkirken betrakter sin historie som et samar-

beid mellom Kirken og Den Hellige Ånd.  Kirken tolker Skriften i en opphøyet posisjon 

over den rett utlagte Skrift, gitt videre i og med apostelordets lære.  Med stor konse-

kvens blir Det gamle testamente gjenstand for en stemoderlig behandling.  Noe lig-

nende skjer i småpavedømmene i biblisistiske tradisjoner i både lærde og naïve utga-

ver.   

Teologene i den wittenbergske reformasjon grep fatt i det symptom som utartet i Ro-

merkirken, nemlig den onde menneskenatur «uten frykt for Gud, uten tillit til Gud og 

med begjær» (CA 2).  Derfor formaner apostelordet mot kristne mot å opptre som 

selvkloke disipler (Rom 12:16), å trakte etter forgjengelig ære (Gal 5:26), eller opptre i 

rollen som superapostler, det vil si falske apostler (2 Kor 11:5, 13, jf Mt 7:15f, 24:11, Åp 

2:2).   

I moderne tid ble denne selvopphøyede åndelighet hele kristenhetens problem gjen-

nom svermeriets inflammasjon, alltid under skinn av opplysning og fremskritt, erfaring 

og innsikt.  Faller vi i for den falske teologi, går vi våre egne veier (Jes 58:13), spår av 

egen lyst (Esek 13:2) og agerer med «dypere innsikt» i rollen som herrer over apostel-

ordets lære fra Skriftens Herre.  Men åpenbaringsordets Gud vil ikke handle med oss 

mennesker utenom sitt Ord og Sakrament (SA C 8).  Her må kristne praktisere sin dåp, 

forsake djevelens gjerninger og all hans «pompa», og bøye seg for en bibelteologisk 

kjensgjerning. 

Også den frafalne lutherdom fremstod ved en rekke anledninger i full offentlighet som 

medspiller i tragediens utbredelse.  En slik anledning fant sted i året 1997, da den rett-

ferdighet som evangeliet åpenbarer uten lovgjerninger, ble offer for forsøket på å 

komme til enighet med Romerkirken om saken.  Under skinn av klarhet, ny innsikt og 

supplerende perspektiv, ble forskjellen mellom rettferdiggjørelse og helliggjørelse, fri-

finnelse og fornyelse tilslørt og sammenblandet.  Den bekjennelsestro lutherdom, i ar-

ven fra Luther og den wittenbergske reformasjon, ble uten videre lagt til side i ly av 

den sammenblanding som allerede skjedde på reformasjonstiden, anført av Andreas 

Osiander (d 1552), først Luthers medarbeider, senere motstander av evangeliet om 

synderens frifinnelse på grunn av lidende lydighet og den alene.  Også fornyelsen hører 

med (De Iustificatione, 1550).  Den osiandrinske rettferdiggjørelse bidro allerede den 

gang til den falske forbrødring på fariseismens grunn.  Problemet var Guds universelle 

nåde (favor Dei), som Romerkirken utelukker, tross dens begrunnelse gjennom hele 



KSv/Hjelperen, side 148 

Bibelen.  Da står vi overfor det kirkeproblem hvor enhver er seg selv nærmest.  ”Det er 

da vel ikke meg, Herre?”  Mt 26:22.   

Også Martin Luther stod overfor motstandernes overmakt og fremgang i deres 
kamp mot frifinnelsens evangelium og Guds universelle nåde.  Hva så?  Ved en 
anledning viste han til Guds opprettholdende gjerning i kirkens historie, og 
konstaterte at det hellige prekenembetet er blitt bevart i kirken siden aposteltiden 
(Om vinkelmesser og prestevigsler, 1533).  Gud har bevart prekenembetet til tross 
for teorier om messens offer og en forvrengt praksis, og til tross for teorier om 
biskopens overhøyhet og overføring av en ”uutslettelig egenskap” under 
prestevigselen, med påstand om at presten under messen kan frembære Kristi 
legeme og blod som et ”ublodig” offer for Gud.   

Det er her verdt å merke seg at Luther rettet søkelyset mot ”Ordets tjenere”, og ikke 

kirkens historie i alminnelighet.  Prekenembetets oppdrag siden Oppstandnes mandat 

og fullmakter til apostlene står fast, og utøves hvor prester er fri til å være trofaste mot 

Kristi ord og befaling.  Derfor ble den wittenbergske reformasjon fra første stund en 

kamp om løse- og bindemaktens embete (avlatshandelen).  Noe lignende gjentok seg 

et par århundrer senere, da pietister og rasjonalister angrep prestens vokterembete 

ved Herrens bord (konkret uttrykt i skriftestolen nær Herrens bord). 

Det bør tilføyes: Det evangeliske presteembetet er blitt bevart også i kirker som ble 

lutherske av formalitet, til tross for at «Ordets tjenere» ble «kongelige» embetsmenn i 

strid med toregiment-læren, og til tross for læren om det abstrakt-funksjonelle preke-

nembete, ukjent for kirken gjennom mange hundreår - også for Luther.  Reformatore-

nes kamp gjaldt den overlevering som faktisk skjer over kirkens prekestoler og læreka-

tedre.  Derfor måtte de avgi svar med prekener, undervisning og et liturgisk formular 

som lar tilhørerne høre og bruke den rett utlagte Skrift fra dens Herre.  På dette vilkår 

er det Herren forener og sammenholder kirken og utruster døpte til Ordets etterfølgel-

se med den kommende verden for øye.  

Splittelse og frafall skjer når gudstjenestelige ordninger verner om lære og liv i strid 

med apostelordets lære fra Skriftens Herre.  Under slike forhold kan ingen vite med 

sikkerhet hvor den apostoliske kirke er, for den lære som ble forkynt oss i dag, er side-

ordnet med motstridende lære i kirkefellesskapets ordninger og belastet med uforut-

sigbarhet.   

Likevel kan den evangelisk-lutherske bekjennelse fremdeles bestå i kraft av sin formel-

le status, det vil si uten å være fellesskapets trosbekjennelse i nytestamentlig mening 

(homologi).  Slik opphørte kirker av evangelisk-luthersk bekjennelse å representere 

den gamle kirke i den skriftbundne læretradisjon.  En kjærlighetslære kan tilsløre den-

ne kjensgjerning, men ikke oppheve den.  Forførende er visjonen om en kollegial 

uenighetskultur innhyllet i kjærlighetens kappe.  Med fagre ord og velmente hensikter 

utelukker man apostolatets kirke, hvor Gud bevarer apostelordets etterfølgere fra det 

onde og verner gudstjenestefellesskapet på kirkens gudgitte grunn under utøvelse av 

den gudgitte rett.  

Joh 17:15 – Jeg ber ikke om at du skal ta dem ut av verden, men at du skal bevare dem fra 
det onde. 

Hovedkilde: Leiv Aalen: Den unge Zinzendorfs teologi.  Oslo 1952.  Diss.  Samme: Die 
Theologie des jungen Zinzendorf.  Berlin & Hamburg.  = Arbeiten zur Geschichte und 
Theologie des Luthertums.  Bd XVI.  (= Diss. Lagt til et kapitel om Z’s kirkesyn.   



KSv/Hjelperen, side 149 

 

 

31.   ”ET INDREKIRKELIG DEMOKRATI” EN KIRKE-
VIRKSOMHET PÅ FOLKETS VILKÅR  

Det liberale demokrati, begrunnet i idène om individers “likhet, frihet og brorska“, kan 

overføres på den kirkeorganiserte virksomhet.  Resultatet kjenner vi: I Norge Den 

norske folkekirke, også kalt «åpen folkekirke».   

Problemet oppstår i det lokale gudstjenestefellesskap: Samlingen om Ord og Sakra-

ment er innordnet «menneskelig» rett i et kirkerettslig vakuum, det vil si uten pasto-

ralrett og menighetsrett til vern om kirkens bekjennelse i liturgiske ordninger.  Dette 

problem forplanter seg «oppover» i det organiserte kirkefellesskap, hvor prekenembe-

tets utøvere er berøvet muligheten til «frie synoder» (consiles liberales), frie til å stad-

feste apostelordets lære fra kirkens Herre og utforme den i sakssvarende praksis etter 

mønster fra den første synode – Jerusalem-synoden (Apg 15).  Hvor folkesuvereniteten 

rår, vil stadige tilpasninger til den moderne økumenisme og det sekulær-liberale sam-

funn omdanne kirkefellesskapet i samsvar med falske apostlers lære, og de liturgiske 

ordninger bevitne menneskers visdom og overhøyhet.   

Benevnelsen «folkekirke» 

Kilden til denne begrepsbruk er nasjonalromantiske idèer fra første halvdel av 1800-

tallet (eks NFSGrundtvig, filosofen Hegel  (jf benevnelsen ”nasjonalkirken” i 1930-

årene).  Under samfunnsforhold hvor tilnærmet hele befolkningen var døpt med kris-

ten dåp og konfirmert, falt det naturlig å markere sammenblandingen i den statlige 

lovgivning, f eks konfirmasjon et nødvendig vilkår for giftemål og evangelisk-luthersk 

bekjennelse (de iure) nødvendig vilkår for utnevnelse i det kongelige embetsverk.  Lov-

givningen bekreftet sammenblandingen borgersamfunn og kirkesamfunn, konkret an-

skueliggjort med geistlige embetsmenn i den kongelige norske statskirke.   

Sammenblandingen opphørte formelt sett etter hvert som konfesjonsvilkårene opp-

hørte og folkekirken ble gradvis selvstendiggjort gjennom fremveksten av en råds- og 

møtestruktur.  Men gamle sammenblanding siden Kongeloven av 1665 genererte en 

forestilling som enda spøker i nordmenns hoder, nemlig syntesen mellom kirkelige og 

folkelige interesser virkeliggjort med et «indrekirkelig» demokrati i den «åpne» folke-

kirke (metaforisk manipulasjon).  En sidevirkning var den separatist-status som ble 

dem til del som gjenopprettet evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap i samsvar 

med Grunnlovens konfesjonsbestemmelse (pgf 2 b), men i frihet fra statlig- oversty-

ring.  De ble marginalisert.   

Syntesen folk og kirke minner om venstre-grundtvigianismen (1800-t), som identifiser-

te kirken med folkets interesser (den sekulære bekjennelsespragmatisme).  Sammen-

blandingen gjorde det etter hvert umulig å være den bekjennende kirke i ordninger 

innordnet folkesuvereniteten.  Spenningen økte med fremveksten av det sekulær-

liberale samfunn med dets tro på mennesket (det religiøse moment).  Sekulariseringen 

medførte kirkekontroll i samsvar med sekulær-liberale idèer nedfelt i kongelige resolu-

sjoner og Stortinget – den lovgivende statsmakt.  Kontroll var også hensikten, for ute-

lukket var den evangelisk-lutherske kirke i en synodal struktur, fri til å bekjenne apos-



KSv/Hjelperen, side 150 

telordets lære fra kirkens Herre og Lærer, og fri til å verne om døptes nåderett ved 

hjelp av kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse og rett i liturgiske ordninger.  Det liberale 

folkedemokratis rettighetsidèer beredte grunnen for de kristelige organisasjoner «i 

kirken, men ikke under kirken», og likeså fremveksten av folkekirkens organisasjon.  De 

lavkirkelige medvirket med læren om det abstrakt-funksjonelle embete, som ”alle” 

kristne har del i, som det heter.   

Dette endringsforløp var i store trekk det samme i de nordiske land: Geistligheten ble 

innordnet det liberale demokratis rettigehtsidéer, samtidig som folkeviljen kom til ut-

trykk med flertallsvedtak og vant kontrollen over kirkehusets bruk, alterets sakrament 

(eplesaft istf «vintreets frukt», Mt 26:29.  Endret h 1967), underordningslære, nøkle-

makt, kristendomsundervisning, kjønnenes ulike kall i menighetens gudstjeneste, ekte-

skapslovgivning, ekteskapsinngåelse, osv.  

Honnørord gir inntrykk av sammenfallende interesser, når partene ønsker en ”åpen, 

tolerant og inkluderende” folkekirke.  Situasjonen er en annen.  Med bruk av generelle, 

vage ord tilslører man motstridende interesser og reservasjoner mot apostelordets læ-

re og det frafall som skjer med sekulære læretilpasninger og begrepsglidninger over 

lengre tid i generasjonsløpet.  De tilslører en grunnleggende konflikt mellom forpliktel-

sen på «kirkens ordninger» og «kirkens bekjennelse» til den apostoliske og profetiske 

læregrunn, hvor den oppstandne Kristus er hjørnesteinen i Guds ekklesia.  Under slike 

kirkeforhold har unge prester og lekfolk problemer med å oppfatte det indrekirkelige 

frafall og dets dramatikk i sak.  De er som regel opptatt av kontroverssaker i nåtid, uten 

forhistorien og som regel uten de begreper som lar oss oppfatte frafallet fra den nytes-

tamentlige tro, stadfestet med Konkordiebokens bekjennelser fra oldkirken og refor-

masjonstiden.   

Allerede benevnelsen ”folkekirke” har innebygget en interessekonflikt.  På den ene side 

folkeviljens interessekontroll gjennom flertallsvedtak; på den annen side opposisjonen 

eller den tapende part.  Dermed fungerer den organiserte kirkevirksomhet som ram-

meverk for en idèkamp mellom menneskers yndlingsidèer, livsfølelse og rituelle behov 

i nåtid og kirkens bekjennelse med apostelordets lære fra kirkens Herre, gitt i fortid – i 

begynnelsen.  En idèkamp i et kirkeorganisert rammeverk gir begrepet ”folk” opposi-

sjonelle overtoner (jf folkereisning, selvstyrekrav) bestemt av sekulær-liberale idèer, og 

i opposisjon til Bibel og bekjennelse.   

I denne frafallshistorie har situasjonen virket beroligende.  Innvendinger mot Kirkeord-

ningslovens bestemmelser om valg av menighetsråd (1920) ble møtt med henvisninger 

til praksis.  Som regel var det aktive, ”personlige” kristne som deltok i valg av menig-

hetsråd.  Men også de fremmer og ivaretar sine interesser og virksomheter med folke-

kirken som rammeverk, ofte med ”folket” som arbeidsfelt og misjonsmark.  Samtidig 

ligger virksomheten åpen for folkelig mobilisering, når viktige samfunnsinteresser står 

på spill.  Da kommer «kristenfolket» eller «de konservative» til kort. 

Folkekirke i et kirkerettslig vakuum 

Fremveksten av Den norske kirkes organisasjon var avhengig av statsrettslig myndighet 

nedfelt i statlig religionsjus, kalt «gjeldende kirkerett».  De færreste kjente til forholdet 

kirkens gudgitte bekjennelse og rett som to sider av samme sak – å være Guds kirke 

under Jesu Kristi herredømme.  Følgelig var man stort sett uvitende om kirkens syno-

dalrett, pastoralrett og menighetsrett i den apostoliske kirke- og læretradisjon siden 



KSv/Hjelperen, side 151 

aposteltiden.  Kirkedebatter og utredninger om forholdet kirke og stat viser både uvi-

tenhet og ignorans om «kirkerettens» basis i ateistisk (positivistisk) rettsteori og kirke-

regjeringens suverene, dvs uinnskrenkede - overhøyhet over de gudstjenestelige ord-

ninger (prerogativlæren).  I denne sammenheng var man fremmed for «menigheten» 

som Guds kirkes handlende subjekt under Kristi herredømme.   

”Delegering” ble løsningen.  Kirkeregjeringen (Kongen i kirkelig statsråd) overførte 

myndighet til kirkeorganer på høyere nivå.  Kirkereformer gjennom myndighetsdelege-

ring til kirkelige myndighetsorganer ble uten videre oppfattet som «indrekirkelig» fri-

het.  Slik ble det kirkerettslige vakuum tilslørt, hvor mennesker er kilden til en humani-

sert kirkerett på menneskers vilkår.   

I likhet med den kongelige enevoldsrett (Grl pgf 16) utelukker også det ”indrekirkelig 

demokrati” Guds kirkes kristokratiske struktur, for utelukket er utøvelsen av preken-

embetets mandat og fullmakter i «frie synoder» på stifts- og provinsnivå.  Utelukkelsen 

er gjensidig.  Kristus alene er kirkens Herre og Lærer, som gjennom sine delegater på 

alle kirkenivå stadfester apostelordets lære fra ham til vern om kirkens nåderett i guds-

tjenestelige ordninger.  Underordnet Kristi uinnskrenkede læremyndighet, har intet 

kirkelem krav på noe som helst.  Alle er tjenere i Guds kirkeorden – enhver i sitt kall, 

gitt av nåde på dåpens grunn.   

”Kirke” i betydningen kirkeorganisasjon 

Kirke i nytestamentlig mening kan hverken et helt folk eller en sosiologisk struktur 

være.  De fører inn en tredje dimensjon som er den nytestamentlige lære om kirken 

ganske fremmed, for Guds kirke i den nye pakt har kun to dimensjoner – den universel-

le kirke og dens handlende subjekt – det lokale gudstjenestefellesskap.   

Illustrasjon: Ingressen til læreartiklene i CA 1: «Våre menigheter lærer 
samstemmig», latinsk tekst: ”Ecclesiae magno consensu apud nos docent” etc.  
Merk overskriften til CA 7: ”De ecclesia”.  Det er ikke den organiserte kirke, men det 
lokale gudstjenstefellesskap som er ståstedet i det økumeniske perspektiv, jf 
sendebrevene, Åp 2-3.   

Det medfører regimentblanding når et kirkefellesskap blir organisert som ”et ytre bor-

gersamfunn” (Apol 7/8, 13).  Sammenblandingen kommer til uttrykk i en virksomhet 

tilpasset dominerende idéer og verdslige maktstrukturer i samtiden.  Det motsatte kan 

også skje, når fellesskapet vil kristianisere stat og folk ved å fremstå som en ”platonsk” 

stat (samme 20).   

Regimentblanding endrer prekenembetets mandat og fullmakter.  Det geistlige embe-

te - ”Åndens embete” må utøve myndighet på ideologiske vilkår, i strid med Kristi opp-

drag og fullmakter.  Regimentblanding korrumperer lokalkirkens gudommelige opprin-

nelse og art.  Virkningen er kirkeødeleggende for ethvert kirkefellesskap uavhengig av 

forholdet stat og kirke, eller kirke og folk.  (CA 28:1-4, 12-18, 21.)   

Eksempler på kirken organisert som borgersamfunn: Kirkeregjeringens suverene 
kirkekontroll under utøvelse av kongelig enevoldsmakt.  - Den konfesjonelle stat.  – 
Den «åpne» folkekirke innordnet folkesuvereniteten i en råds- og møtestruktur (hva 
slags kirke vil du ha?)  - Samfunnets kristianisering ved hjelp av den statlige 
lovgivning.   

Eksempler på kirken organisert som idealsamfunn (spiritualistisk tradisjon): 
Vedkommende trossamfunn eller troendegruppe gjør krav på å være Guds sanne 



KSv/Hjelperen, side 152 

(levende) kirke i kraft av erfaringsbevis og utvortes hellighet (SA C 8:3).  - Calvinsk-
reformert tradisjon: Evangeliet blir oppfattet som en ”ny lov”, så kirkedisiplin og 
menighetstukt hører med til kirkens kjennetegn (Apol 4:5-8).  Menighetens 
virksomhet foregår i analogi med borgersamfunnets politietat og rettsvesen.  En 
beslektet tankegang i pietistisk tradisjon gjelder omvendelses-opplevelsen kalt 
«gjenfødelsen».  Den ble forstått som starten på et hellig liv i samsvar med et 
asketisk-puritansk livsideal (kasuistikk-moral).   

Romerkirkens posisjon        

”Kirken er på én og samme tid synlig og åndelig, et hierarkisk ordnet samfunn og Kristi 

mystiske legeme.  Den er én, dannet av et menneskelig og et guddommelig element.  

Dette er dens mysterium som alene troen kan se inn i” (Den Katolske Kirkes katekisme, 

pkt 779.  Uth her).  

Romerkirken forstår ikke kirken i de nytestamentlige motsetningskategorier av typen 

”samtidig rettferdig og synder for Gud”.  Nytestamentlige kirkeutsagn blir overført på 

den organiserte kirkeenhet, hvor bispeembetet - i kraft av en suksesjonsteori - synlig-

gjør enheten.  Frelsen blir her gjort betinget av lydighet mot ”overordnede” i kirkens 

organisasjon (Tr 3, 39-59.  Jf Mt 24:23f (15:6), Joh 16:13f, 2 Tess 2:3f, 1 Tim 1:5,  4:1-3 

osv).  

Romerkirkens Codex Juris Canonici 1983 (s 105) fastslår: ”Det tilkommer stiftsbiskopen 

– med den lovgivende, iverksettende og dømmende myndighet som rettslig er betrodd 

ham, å styre den lokalkirke som tildeles ham” (can 391, § 2).  Denne styringsmyndighet 

omfatter blant annet ”gudsdyrkelse, aktelsen for helgenene samt forvaltningen av kir-

kelig eiendom” (can 392, § 2).  Herunder hører forskrifter om faste og påskekommu-

nion, dvs hvilke matretter som er tillatt på visse dager, og når man skal motta sakra-

mentene.   

Her er det tale om den myndighetsutøvelse som gjør krav på å tale i Guds navn og be-

stemme på Guds vegne i saker som hører inn under menneskelig rett.  Under skinn av 

kirkeledelse trenger man seg inn i menneskets gudsforhold og trosser apostelens for-

dømmelse av ”jødiske myter og bud” (CA 28:46 (Tit 1:14)).  

Guds kirke samles om Ord og Sakrament på nåderettens grunn 

CA 28:53-56: - «det er tillatt for biskopene og prestene å treffe ordninger for at det kan 

gå sømmelig for seg i kirken».  Og menighetene er fri til å bruke dem «for kjærlighe-

tens og fredens skyld /…/ slik at alt kan gå for seg med orden og uten uro i menighete-

ne» (1 Kor 14:40, Fil 2:14).  Men det skal gjøres således at ikke samvittigheten blir pla-

get med å måtte mene at det er nødvendige for frelsen, og å måtte regne det for synd 

når de bryter dem selv om det skjer til forargelse for noen…»  

Begrunner man ordningene med kirkens oppdrag og bispeembetet, krenker man pre-

kenembetet og kirkens rett, dels med en institusjonalisert krenkelse av løse- og bin-

demaktens embete og menighetens rett, dels med en humanisert kirkerett i strid med 

guddommelig rett.  I samme grad som ordningstvang lykkes, blir kirken lagt i sataniske 

lenker, Tr 42-51 (ref Apg 15:10, 2 Kor 10:8, Kol 2:16, 20, Tit 1:14, Mt 15:13f, 1 Tim 4:1.  

Jf CA 26:27f).   

Sømmelighetskravet til det kristne gudstjenestefellesskap er innordnet Guds kirkes 

kristokratisk med utspring i Den Hellige Treénhet – i Faderens sendelse av Sønnen i Je-



KSv/Hjelperen, side 153 

su tjenerskikkelse, og Sønnens sendelse av sine utvalgte apostler og deres etterfølgere 

i Åndens embete.  Kirkens underordning kommer til uttrykk i menighetens samling om 

Ord og Sakrament, når dens liturgi bevitner Guds orden for skapelse og kirke med sak-

svarende utrykk.  Der vitner mann og kvinne sant om den gode Skaperen i hvert deres 

gudgitte kall.  Da forutsetter reformer den pedagogiske fremgangsmåte og menighe-

tens iverksettende myndighet istedenfor påbud og ordningstvang. 

Kristus er ”hode” (kefalè) for Guds kirke på jorden, hvor Kristus styrer kirken med sin 

lære fra Faderen, om sin person og sitt verk.  Med Kristus til gave, lever kristne med 

ham til eksempel i tjenende lydighet, enhver i sitt kall.  Sett ”nedenfra” - fra døptes 

side, blir underordningen bevitnet og anskueliggjort i liturgiske ordninger.  Det skjer 

med åpenbaringsordets lære i ordninger som lar døpte holde hva Kristus har befalt (Mt 

28:20).   

Guds kirkeorden verner nåderikets nærvær i den forsamlede menighet.  Dermed er 

kirkens rett av en annen art enn statlig jus til vern om borgernes liv og eiendom.  Den-

ne artsforskjell medfører spenninger i forholdet kirke og stat, eller kirke og folk, og 

også åpne konflikter.  Den evangelisk-lutherske kirke (apostolatets kirke) utfordrer re-

ligionsfriheten i det sekulær-liberale samfunn.  Og omvendt: ”Ugudelige lover” utford-

rer kirken i apostelordets etterfølgelse, og især prestene og biskopene i deres gjerning 

som Kristi delegater.   

På grunn av kirkefellesskapets blandede sammensetning (CA 8), kan ingen rettslig sper-

re utelukke regimentblanding og maktmisbruk i kirken.  Derfor krever den guddomme-

lig rett at fellesskapets ordninger gir kriterier og foreskriver fremgangsmåten for lære-

tukt i samsvar med Kristi ord.   

De som går «Herrens vei» 

De som praktiserer dåpen i forsakelse og tro, de går «Herrens vei».  I tillit til syndenes 

forlatelse for Kristi skyld, stiller sine legemer frem som våpen for Guds rettferdighet 

(Rom 6).  Altså handler hele den døptes liv i kirke og samfunn om dåpens rette bruk, 

alltid med Kristus som gave og eksempel i gjerninger som har Guds ord og befaling for 

seg.  Noen kasuistikk-moral er ikke mulig.  Nødvendig er Guds ord og bønnen om det 

sinn som evner å prøve hva som er Guds vilje, det som er godt, fullkomment og beha-

ger Gud (Rom 12:2, Ef 5:10, 17, Kol 1:9-11 osv).   

Kristnes liv i troens lydighet, enhver i sitt kall, medvirker til å hindre maktmisbruk og 

verne om de borgerlige friheter religionsfrihet, ytringsfrihet, forsamlingsfrihet og orga-

nisasjonsrett.  I praksis oppstår situasjoner da kristne i likhet med andre blir utfordret 

til å avklare de motsetninger som skal og må bestå, om ytrings- og religionsfrihet skal 

bestå og maktmisbruk unngås.  Denne medvirkning akter den statlige myndighet som 

en gudvillet ordning og dens utøvere som Guds tjenere til vern mot den onde gjerning.  

Denne aktelse er innordnet lydigheten mot Gud mer enn mennesker, Apg 5:29.  (Mt 

22:21, jf 1 Pet 2:13, 17, 1 Tim 2:1-3, Rom 13:1-7, Jer 29:7.)   

En umiddelbar konsekvens kan være deltagelse i den offentlige debatt, en annen del-

tagelse i partipolitisk arbeid.  Hensikten må være å fremme Guds gode skapervilje ved 

å bedre medmenneskers kår og avskaffe urett.  Noen havner da i posisjoner med stor 

myndighet (Apg 17:34, Rom 16:23).  To innsikter er da avgjørende:  



KSv/Hjelperen, side 154 

 I det samfunnsbyggende arbeid må kristne bruke fornuftige argumenter på naturret-
tens grunn (lovens borgerlige bruk).   

 I det menighetsbyggende arbeid må argumentasjonen ta stilling til saker som involve-
rer både læren og hensynet til nytte og orden.  I lærespørsmål stiller kristne med bun-
det mandat: Å stadfeste den rett utlagte Skrift, gitt kirken i og med det apostoliske ord.  
I praktiske spørsmål og i saker av liturgisk art gjelder den kristne frihet, fri til å uttrykke 
læren i sakssvarende ordninger, og fri til å velge den fremgangsmåte som best tjener 
den oppbyggende virksomhet.   

Apostelordets prioritet i kirken utelukker endringer i ”den tro som en gang for alle ble 

overgitt til de hellige”, Jud 2.  Troskapen prøves i kirkens offentlighet – i menighetens 

samlinger - hver eneste gang.  Prøven gjelder det nødvendige vilkår for Kristi virksom-

me nærvær: Guds evangelium, klart og rent forkynt, og sakramentene forvaltet i sam-

svar med Kristi ord og befaling, for ved disse midler – og ingen andre - bygger Gud sin 

kirke og bevarer henne med Kristi gjenkomst for øye.   

Fall og feil kan rettes på, umiddelbart eller neste gang, om anledning gis.  Utelukket er 

den påtvungne, varige regimentblanding i gudstjenestelige ordninger.  Da krever Guds 

ord det oppbrudd som gjenoppretter døptes frihet til å leve i et gudstjenestefellesskap 

under Kristi herredømme (Rom 6:17, 16:17 etc).   

 

 

32.   KVINNEPREST-REFORMEN I LYS AV KIRKENS 
HODE-STRUKTUR 

Hvem skal styre kirken?  I det sekulær-liberale samfunn forventer folk flest at kirken 

må styres etter rettighetsidèene i det liberale demokrati.  Individenes rettigheter og 

likestilling må også gjelde folkekirken, for eller er ikke folkekirken «åpen».  Kvinne-

prestreformen er følgelig en religionsimport fra den sekulæred-liberale kvasireligion. 

I tråd med antikkens sosiologi forestiller man seg kirken som summen av medlemmer, 

og kirken som en rettighetspyramide organisert til topps.  Videre må medlemmenes 

rettigheter og plikter komme til uttrykk i flertallsviljen, gitt til kjenne når valgte repre-

sentanter avgir stemme i menighetsråd, bispedømmeråd og i kirkemøtet som lik et 

parlament er kirkens høyeste myndighetsorgan.   

Kirkeorganisasjoner av denne type leder til kortslutninger fra lik funksjon til lik verdi (el 

likeverd).  Virkningen er omfattende for kirkefellesskapets lære og liv.  Ord og uttrykk 

fra bibelsk sammenheng får nytt innhold i en ny sammenheng, fremmed for den nytes-

tamentlige ekklesia og dens kristokrati.  Sognemenigheten fremstår som kommunekir-

ke med ordninger underlagt folkeviljen, og som kirke-etat blant andre kommuneetater.  

Et gudstjenestefellesskap på folkekirkelige vilkår befinner seg i et kirkerettslig tomrom, 

skilt fra kirkens rett som bekjennende kirke i en kristokratisk struktur.  Sekulære lik-

hets- og rettighetsidéer utelukker bibelsk lære om mannens og kvinnens likeverd i de-

res ulikhet, for utelukket er det asymmertriske samspill mellom mannkjønn og kvinne-

kjønn i Guds kirkeorden.   

Det egalitære handlingsperspektiv 



KSv/Hjelperen, side 155 

I det egalitære handlingsperspektiv betraktes prest og biskop som stillingshavere på en 

karrièrestige.  Foruten formell kompetanse og personlige egenskaper, blir det lagt vekt 

på om man «passer inn» lokalt og i bispedømmerådets interessekontroll.  Kortslut-

ningen fra likeverd til lik funksjon krever at kvalifiserte kvinner har fri adgang til preke-

nembetet og til ”toppstillingene” i kirken.   

Karakteristisk er dobbelkommunikasjonen i møte med apostelord lik 1 Tim 2:12 - Jeg 

kan ikke tillate en kvinne å selv opptre som lærer, eller herske over mannen, men hun 

bør lytte i stillhet.  Uten åpenbaringsordets kunnskap, må den umiddelbare konklusjon 

være: Ordene er uttrykk for tids- og kulturbetinget kvinneundertrykking!  Man leser og 

leser likevel ikke, hører og hører likevel ikke (Jes 5:9f).  Årsaken er ikke likestillings-

idéen i og for seg, men det sekulær-liberale credo i en gudsfornektende virkelighets-

tolkning: Lik funksjon = lik funksjon.  Denne kortslutning begrunner lovgivning og regu-

leringer i den sekulær-liberale stat – og i folkekirkens råds- og møtestruktur.   

Problemet er de biologiske kjensgjerninger, som allerede et lite barn ser og undrer seg 

over i møte med sine nakne foreldre – far og mor.  Hva er meningen?  Etter hvert søker 

man den omfattende mening i en kjærlighet som overstiger sex og forplantningslære.  

Den sekulær-liberale tolkning overstiger tankens muligheter og forkynner seksualite-

ten uavhengig av kjønn, uavhengig av ektepakten mellom en mann og en kvinne, og 

uavhengig av den tydning som er gitt i forholdet Gud og hans folk (GT) og mellom Kris-

tus og hans kirkebrud (NT).  I samsvar med personlige behov følger den selvbekreften-

de konklusjon: bibelord om ”underordning” må ofres på fremskrittets alter i moderni-

tetens samfunn. 

Det religiøse moment er her troen på «menneskets» eller individets selvrealisering 

uavhengig av kjønn og i en omfattende, spekulativ tydning av forholdet mann og kvin-

ne.  Ved hjelp av lovgivning og reguleringer fremstod den sekulære psevdoreligion i 

«lovlige» former.  Samboerskap ble utbredt og konkubinat-paragrafen i straffeloven 

opphevet (1972).  Problemet barn utenfor ekteskap ble løst med preventiver og med 

lov om selvbestemt abort (7. juni 1975).  Velferdssamfunnet ble tuftet på tekniske løs-

ninger, og foregangskvinner utropt til heltinner i det sekulær-liberale samfunn.   

Ved hjelp av lovendring i ekteskapsloven ble likekjønnet «ekteskap» tillatt fra 1. januar 

2009.  Folkekirken tilpasset seg med et vigselsrituale for likekjønnede par, vedtatt av 

Kirkemøtet 29.1. 2017.  I strid med sin egen basis velsigner folkekirken hva åpenba-

ringsordets Gud fordømmer.  Den likestillingsidé som begrunnet kvinneprestreformen 

(iverksatt 1961) fikk omfattende følger for folkekirkens lære og liv, og for de mange 

konservative som i årenes løp mistet et kirkehjem.   

Komplementær eller egalitær likestilling? 

Den komplementære likestilling bevitner det skapergitte menneskeverd i et asymmet-

risk forhold mellom mann og kvinne.  Kilden til dette forhold er åpenbaringsordets 

Gud, den gode Skaperen, som vi lærer å kjenne gjennom den han utsendte, mannen 

Jesus Kristus.  Inkarnasjonen bevitner den gode Skaperen.   

1 Mos 1:27 – til mann og kvinne skapte han dem. 

Gud har velsignet mann og kvinne som foreldre og forvaltere i Guds skaperverk (v 26-

28).  Kristi forhold til sin kirkebrud tyder forholdet (2:21-24, jf Mt 19:4f).  Velsignelsen 

følger menneskene under syndefallets kår inntil Dommens dag. 



KSv/Hjelperen, side 156 

Den egalitære likestilling gjelder mennesket som kjønnsløs idè.  Den krever menneske-

verdet konkretisert (el manifestert) i samme oppgave (el funksjon) uavhengig av kjønn 

(det androgyne menneske, jf hår- og klesmoter)  Når kvinnen opptrer som prest, trer 

hun inn i et kall oppfunnet av mennesker, og fornekter i handling troen på den gode 

Skaperen (1 Tim 2:15).  Mannen i prekenembetets gjerning bevitner den gode Skape-

ren, som vi lærer å kjenne gjennom mannen Jesus i hans selvhengivende kjærlighet til 

sin kirkebrud (Ef 5, Rom 5:12ff).  Kvinnen i sin morsrolle bevitner i sitt kall den samme 

tro.  Dette samspill i ulike kall, synliggjort i menighetens gustjenestefellesskap, er av 

grunnleggende betydning for menneskene, til vern om ekteskap, barn og familieliv un-

der alle forhold.  

Den sekulære liberale psevdoreligion satte kirkene under press både utenfra og innen-

fra - utenfra i det sekulære samfunn, innenfra i den organiserte kirkevirksomhet.  I den 

protestantiske kristenhet ble kvinneprest-reformen det manifeste uttrykk for kirkenes 

tilpasning til den egalitære likestilling.  Den nye praksis er en religionsimport med om-

fattende følger for modernitetens kirker (kulturakkomodasjon).   

Kvinneprest-ordningen representerer kristenhetens venstrefløy innen protestantis-

men.  Motstanden blir fremdeles avfeid med påstanden at det hele dreier seg om 

”tolkninger”, som om en ”tolkning” kan oppheve «det gamle synet» siden apostelti-

den.  Men problemet består med uttrykkelige bibelord om saken og et omfattende 

tekstmateriale.  Og problemet blir synlig med apostolatets gudgitte kirkeorden.  Syn-

liggjøringen bekrefter den uforlikelige motsetning som må bestå inntil Dommens dag.  

Imens står spørsmålet ubesvart i frafallskirkene: Hvordan kan bruddet med apostelor-

dets lære representere den rett utlagte Skrift fra dens Herre?   

De indretrinitariske relasjoner er kilden til kirkens hodestruktur  

Det er i denne ende apostelen begynner sin undervisning, Ef 1:3ff.  Han innleder med 

en lovprisning, mettet med innhold og med en indretrinitarisk struktur.  Til slutt kom-

mer den hustavle-formaning som starter med forholdet Kristus og kirken, og beskriver 

underordning «i Kristus» som et stort gode, ellers ukjent i verden.  Avgjørende er un-

derordningens kilde: Personene i Den Hellige Treénhet vet seg elsket av de andre to i 

selvhengivende kjærlighet.   

Ånden - som skaper kirken ved evangeliet og fornyer skapelsen, vet seg elsket av Fade-

ren og Sønnen, underordner seg dem, og elsker og ærer dem med alle sine gaver.  

Sønnen – midleren for skapelse og gjenløsninge, vet seg elsket av Faderen og Ånden, 

og tjener dem i selvhengivende kjærlighet og med alle sine gjerninger.  Og Faderen - 

som fødte Sønnen fra evighet, og lot Ånden utgå fra dem begge, han er opphavet til 

skapelsen - synlig og usynlig, og vet seg elsket av Sønnen og Ånden med deres gjer-

ninger og gaver i samme underfulle enhet.  

Den Hellige Treénhet stadfester kjønnspolariteten i det skapergitte jeg-du-forhold mel-

lom mann og kvinne – mannlig og kvinnelig: Faderen stadfestet kjønnsrelasjonen da 

han ga sin Sønn den enbårne i Jesu tjenerskikkelse, Sønnen stadfestet den da han av fri 

vilje tok manndom på for å utvelge sin kirkebrud (Åp 21:2).  Ånden stadfester den ved 

å dra oss ved evangeliet inn i kjærlighetens mysterium, gitt til kjenne i gudmenneskets 

kjærlighet til sin kirkebrud.   

Kristne ektefeller har ved troen fått Kristus til gave, og med ham til eksempel øver de 

troen i selvhengivende kjærlighet - mannen som underordner seg Kristus, og hustruen 



KSv/Hjelperen, side 157 

som underordner seg sin mann ”i Kristus”, det er den troende kirke som Kristus-

virkelighet.  

Det kristokratiske handlingsperspektiv 

I bibelsk språkbruk er ord om ”underordning” positivt ladede ord.  Den bekjennende 

kirke kaller skikkede menn til prester, og bekjenner dermed den komplementære side-

stilling med Kristus som forbilde (Rom 5:12ff, Ef 5:21ff).  Begrunnelsen er gitt med 

apostelordets lære fra kirkens Herre, uavhengig av tid og sted.  Samlet om Ord og Sa-

krament vitner apostolatets kirke med mann og kvinne i hvert deres kall om den gode 

Skaperen, som de kjenner gjennom Sønnens gjenløsergjerning.  

1 Kor 12:17b – (Gud har) gitt hvert enkelt lem sin plass på legemet, slik han vil det.  14:40 – 
alt må gå sømmelig og ordentlig for seg.  Ef 5:17 – Pass derfor nøye på hvordan dere lever, 
ikke som tåpelige mennesker, men som kloke. 

I de asymmetriske (el komplementære) posisjoner er mannen opphav og far, og kvin-

nen mor til barnet hun føder.  I hvert sitt kall og i fellesskap uttrykker de menneske-

verdet som konkret-anskuelig realitet og lar hvert menneske erfare sitt eget og alles 

menneskeverd.   

Vi sanser umiddelbart det absolutte vilkår for alles forhold til seg selv, Skaperen og 

medmennesker.  Dette kjønnsrelaterte handlingsperspektiv lar oss begripe de bibelske 

formaninger til kirkens menn og kvinner – om underordning ”i Kristus”, enhver i sin 

skapergitte posisjon (1 Kor 11:2f).  Dette kristokratiske vitnesbyrd i gudstjenestelige 

ordninger bekjenner den gode Skaperen, som verden ellers ikke kjenner (jf Jak 1:17).   

I Nytestamentets skrifter underviser og formaner apostler og profeter som Kristi dele-

gater.  De menn som utfører prekenembetet med troskap, opptrer ikke med ”mennes-

kelig” autoritet.  De utøver guddommelig myndighet som delegater i Kristi sted og med 

ham til eksempel.  Med Kristi forbilde plassert i ektepakten, aktualiserer apostelen 

Guds nådepakter gjennom frelsens historie og markerer Guds trofasthet.  I dette per-

spektiv må den bekjennende kirke arbeide med sin lærepraksis og sine liturgiske ord-

ninger i nåtid.  La oss se nærmere på begrunnelsen i kirkens hode-struktur.   

Kirkens hodestruktur: Ef 5:21ff   

Dens kilde er den indretrinitariske underordning.  Guds kirkeorden er en ”hemmelig-

het” (mysterion) formidlet til kirken gjennom Sønnens frivillige tilsynekomst i Jesu li-

dende lydighet.  Kirkens hode-struktur er innordnet Kristus.  Begrunnet i hans selv-

hengivende kjærlighet til sin kirken – sitt legeme, er den troende kirke en Kristus-

virkelighet.  Der er den oppstandne Kristus til stede i den forsamlede menighet, og 

med sitt ord styrer han og renser og verner kirken.  Kirkefedre har grunnet over bibel-

tekster om underordningens mysterium, åpenbart gjennom Sønnens inkarnasjon:  

Athanasianum pkt 20-22, 28, 31: Faderen er ikke virket av noen, heller ikke skapt, heller ikke 
født.  Sønnen er av Faderen alene, ikke virket, heller ikke skapt, men født.  Den Hellige Ånd er 
av Faderen og Sønnen, ikke virket, heller ikke skapt, heller ikke født, men han utgår fra dem. 

/…/ vår Herre Jesus Kristus, Guds Sønn, er Gud og menneske.  /…/ lik med Faderen etter sin 
guddom, ringere enn Faderen etter sin  manndom.   

Sønnens underordning under Faderen, av fri vilje og i selvhengivende kjærlighet, inn-

holdsbestemmer mannens lederskap som familiefar og i menighetshyrde (Joh 10, 1 Pet 

5:1-3).  Kalt av Gud gjennom menighetens kall, er menighetens prest (el pastor) Kristi 



KSv/Hjelperen, side 158 

delegat og medarbeider, kalt til å forvalte evangeliet og sakramentene slik Kristus har 

befalt og med de fullmakter han har gitt  (jf 1 Kor 4:1f, Joh 20:21-23).   

Denne delegat-posisjon bekrefter og identifiserer mann og kvinne i deres gjensidighet 

og i hvert deres kall.  Alltid er Sønnens inkarnasjon forutsetningen for takksigelser til 

Faderen «i vår Herres Jesu Kristi navn», Ef 5:20 (jf 2:18, 3:12).  Og alltid er Kristi lidende 

lydighet det forbilde som kontrasterer kristnes livsstil (el ethos) i kontrast til mennes-

ker som er «fremmede for livet i Gud» og «uten opplæring om (Kristus) etter den 

sannhet som er i Jesus», Ef 4:18, 21.  Mot denne bakgrunn formaner apostelen til et liv 

etter Herrens vilje og drevet av Ånden, 5:17-20 (jf Kristus-dydene, Gal 5:22f).  

Ef 5:21 - Underordne dere under hverandre i ærefrykt for Kristus!   

Denne formaning til alle menighetslemmer danner overgangen til ”hustavlen” fra v 22 

til 6:9 - om Guds vilje i skapergitte relasjoner, enhver i sitt kall.   

Hustavlen begynner med undervisning om kirkens hodestruktur under Kristi herre-

dømme.  Liksom ”Gud er Kristi hode”, 1 Kor 11:3, er Kristus mannens hode (el leder) i 

forhold til hustruen.  Denne struktur er verken tids- eller kulturbestemt, men gitt med 

den frelseshistoriske åpenbaring da Sønnen av fri vilje underordnet seg Faderen som 

lovens oppfyller i alles sted (jf Mt 5:17,  Joh 7:16-18, Fil 2:5-11, Rom 5:12ff).   

Kirkens hode-struktur opphever ikke, men stadfester Guds skapervilje for mann og 

kvinne i den asymmetriske relasjon(1 Mos 2:21ff).  Utelukket er kvinnens adgang til å 

opptre med myndighet i Kristi sted, og dermed utøve læremyndighet over menighe-

tens menn (jf 1 Tim 2:12 – autentein).  I så fall vitner kvinnen falskt om Gud med denne 

verdens visdom. 

Underordning under Kristus er det gode som overstiger forplantning og reproduksjon.  

Men forsøker vi med vår ”innsikt” (gnosis) å bestemme innholdet og regulere forholdet 

med våre tanker om livets mål og mening, overstiger vi tankens muligheter og ender 

opp med bespottelige tanker om personenes innbyrdes kjærlighet i Treénheten, og 

især om Sønnens underordning under Faderen (Joh 3:16).   

Her som ellers i Nytestamentet, har formaningene adresse til de døpte som tror og be-

kjenner Kristus som ufortjent gave.  «Kristus elsket kirken og gav seg selv for henne for 

å hellige henne i vannets bad ved ordet», v 25f.  Denne selvhengivende kjærlighet er 

nøkkelen til å forstå mannens og hustruens underordning i kirkens kefalé-struktur.  

Med Kristus som gave, skal både mann og kvinne underordne seg Kristus og følge hans 

eksempel i tjenende lydighet, enhver i sitt kall.  

Forholdet Kristus og hans kirkebrud danner grunnmønsteret i den nytestamentlige 

menighetsetikk og familieetikk.  Mannen skal forsake hersketrang og øve troen i gjer-

ninger med Kristus som eksempel (Ef 5:26f, jf dåpens betydning).  Stilt overfor Kristi 

lederskap ved sin mann, er hustruen fri til å underordne seg «i Kristus».  1 Kor 11:3, Ef 

5:22f, 29f, 32 

Formaningen gjenspeiler Sønnens forhold til Faderen, gjort synlig i Jesu tjenerskikkelse 

for vår frelses skyld.  Det inkarnerte Guds ord har i sin lidende lydighet tydet forholdet 

mann og kvinne.  Det har han gjort med seg selv som forbilde i selvhengivende kjærlig-

het. 



KSv/Hjelperen, side 159 

Joh 12:45, 14:9.  2 Kor 4:4, Fil 2:6, Kol 1:15, Heb 1:3, osv.   

Tydningen lar den førstefødte Adam og hans Eva være profetier om Kristus og hans 

kirkebrud - anskuelig og begripelig (1 Mos 2:7, 21-23).  Han er i sin menneskenatur den 

førstefødte og i sin lidende lydighet den andre Adam, Rom 5:12ff.  Med Kristus som 

gave og eksempel gjelder det for kristne å tre fram for verden i samsvar med Guds vis-

dom, gitt i og med Kristus-åpenbaringen. 

Ef 3:8-10 - å forkynne for folkeslagene det glade budskap om Kristi ufattelige rikdom og opp-
lyse alle om hvordan den hemmelighet forvaltes, som fra evighet har vært skjult i Gud, som 
har skapt alt.  Slik skulle nå Guds mangfoldige visdom gjennom kirken bli kunngjort… 

Videre merker vi oss i v 21 det resiproke pronomen ”hverandre”.  Det er brukt i av-

grenset mening, lik formaningen ”å bære hverandres byrder”, Gal 6:2.  Ingen skal bære 

alle de andres byrder, men den som er i stand til det, skal bære andres byrder.  Altså: 

Hustruen skal underordne seg mannen sin og ikke alle menn - liksom kirken underord-

ner seg Kristus – og ikke hvem som helst.   

Livet med Kristus som forbilde er ingen drøm eller forestilling, men livet fra dag til dag 

med den Herre vi bekjenner (jf 1 Pet 2:21ff).  Forholdet Kristus og kirken omfatter for-

holdet foreldre og barn, Ef 6:1-3.   

Men agerer kristne rollespill i et tenkt ”partnerskap”, fremstiller de Kristus og kirken i 

et lesbisk (androgynt) parforhold.  Da later de som om den ene kan være den andres 

kjønn i forestillingen om en symmetrisk relasjon.  Overført på menighetens gudstjenes-

tefellesskap, er dette rollespill både gudsopprør og kirkeødeleggende ufornuft til skade 

for det sosiale liv.  Menneskene blir forført og døpte får ikke lære å holde alle Guds kir-

kebefalinger.  Ef 4:17ff. 

Det asymmetriske forhold mann og kvinne omfatter skaperorden og kirkeorden, både 

ekteskap og gudstjenestefellesskap.  Når Kristi medarbeidere og apostlenes etterfølge-

re forvalter Guds hemmeligheter på troskapens vilkår, da er Kristus virksom i preken-

embetets gjerning og styrer kirken med sitt ord.   

Illustrasjoner: Kirkebenevnelsen ”Guds husfolk”, Ef 2:19 (el storfamilie).  - 1 Tim 
3:14f motiverer foregående fremstilling i kap 2 og 3, og kravene til menighetens 
biskop, 3:2-5 (leder for et prestekollegium?).        

  



KSv/Hjelperen, side 160 

Sammenfatning:   

Kjønnenes menneskeverd er hellig og ukrenkelig fra unnfangelse til død, uavhengig av 

følelse og posisjon.  Den oppfatning at underordning krenker menneskeverdet, er i seg 

selv uttrykk for gudsopprør og samfunnsødeleggende ufornuft.  

Modernitetens mennesker viser til vitenskap og fremskritt, og hevder at vi må forholde 

oss til Bibelen på en annen måte enn mennesker før i tiden.  Denne fluktrute er en illu-

sjon.  Menneskets erkjennelsesmuligheter er begrensede, og fremskrittene legger fø-

ringer utenfor vår kontroll.  Vi mennesker strever – nå som før - med våre verdensbil-

der og vår egen plassering i de mange ”virkeligheter”.   

Troen lever av Guds tydning, gitt med Kristi undervisning i ”Skriftene”, og stadfestet 

med Kristi legemlige oppstandelse fra de døde.  Denne tydning er omfattende og be-

gripelig.  Den overskrider tankens muligheter og samtidig begripelig med basisviten om 

menneskets verdi, mål og mening.  Guds tydning i Kristi undervisning er troverdig, 

uavhengig av tid og sted, og stadfestet med evangelistenes Jesus-historie og Guds vit-

nesbyrd da han reiste Jesus legemlig opp fra de døde.  Denne tydning gis videre i pre-

kenembetets gjerning med kirkens unike tro med dens unike begrunnelse og Guds kir-

kes unike kjennetegn i den forsamlede menighet.   

1. Underordning i kirkens hodestruktur handler ikke om rang, men om relasjoner – 

med Kristi tjenerforhold til Faderen som eksempel (Joh 13, Fil 2).  Når mannen i sitt 

farskall lever underordnet Kristus, og når hustruen i sitt morskall lever underordnet sin 

mann ”i Kristus”, da skjer Guds gode skapervilje i kirken som Kristus-virkelighet (jf 1 

Kor 11:7ff).  Kvinnens underordning ”i Kristus” lar henne gå frivillig inn under mannens 

myndighet (v 22-24).  Jf formaningene i 1 Kor 14:34, Kol 3:18, 1 Tim 2:11, Tit 2:5 og 1 

Pet 3:1.   

2. Det er alltid tale om underordning til beste for den som underordner seg (jf 1 Kor 

12: 23-26).  Grunntekstens ord for ”å underordne seg” blir alltid brukt i passiv form om 

mann og kvinne - aldri aktivt om å underlegge seg eller kue den andre.   

3. Mannens lederskap i ekteskap og familie skal gjenspeile Kristi selvhengivende kjær-

lighet til Kirken (v 23, 25).  Hustruens forhold til sin mann skal gjenspeile Kirkens un-

derordning under Kristus - kirkens ”hode” eller leder (v 22, 24).   

4. Kirkeformaningen har adresse til mann og hustru i ekteskap – og menn og kvinner i 

menigheten (v 15ff).  Ektemakene utgjør en enhet (jf 1 Mos 2:23f, 1 Kor 7:3f).  Kristne 

ektemaker skal vende seg bort fra denne verdens visdom og ”bli fylt av Ånden” (v 18).  

Da lar de Guds ord prege sitt forhold i selvhengivende kjærlighet, for utelukket er den 

konkurrerende selvrealisering.        

5.  En mann som underordner seg Kristus, gjenspeiler Guds herlighet (1 Kor 11:37), og 

likeså hustruen når hun underordner seg sin mann «i Kristus», jf Fil 2:6ff. 

6. Det er mannens skyldighet å være leder etter Kristi eksempel (v 25, 28, 33).  Selv-

hengivende og tjenende kjærlighet innebærer troskap til døden (v 25-33). 

7. Mannens lederskap etter Kristi eksempel prioriterer hustruens og barnas beste 

framfor egeninteresser.  Om nødvendig, er det hans skyldighet - og ingen rettighet (1 

Tim 5:8) - å treffe den avgjørende beslutning og stå til ansvar for den. 



KSv/Hjelperen, side 161 

8. Kristen livsstil ligner en nedadgående kappestrid i tjenende kjærlighet (jf Rom 

12:10, 13:8, Fil 2:3).  Et eksempel er Jesu fotvasking, Joh 13:3f (jf Mt 20:26, Mk 9:35).  

Alternativet er selvklokskap som Guds fiende frister til, 1 Mos 3:5.  

Kirkens troverdighet går tapt med læretilpasninger til idéer, trender og popkultur i nå-

tid.  Slikt gjør flyktig inntrykk på sekulær-liberale mennesker.  Inntrykk gjør den uthol-

dende bekjennelse til apostelordets lære fra Bibelens Herre og Kirkens Lærer, det vil si 

uten avvik fra «Skriftene eller fra den allmenne kirke eller fra Romerkirken, slik som vi 

kjenner den fra kirkefedrene» (CA 21, overgangen       til misbruk-artiklene).   

Det gudsfolk som «følger Lammet, hvor enn det går» (Åp 14:4), det tilhører vinnersi-

den i Guds frelsesplan.  

Se nærmere den bibelteologiske begrunnelse i min artikkel «Har Guds ord gått ut 
fra dere?».  = En trofast kirke, s 147-163.  Kommentarartikler til «Såkorn» bd 1 om 
Bibel og bekjennelse.    

 

 

33.   TRADISJONEN - INGEN ÅPENBARINGSKILDE  

«Vi holder oss til det gamle her», sa en eldre kar og siktet til høymesseliturgien fra 

1920.  Enfoldig, men tankeløst.  Også farisèerne på Jesu tid trøstet seg med de gamles 

tradisjoner.  Andre steder satser man på aktiviteter og tilbud tilpasset markedet med 

håp om økt kirkesøkning.   

Begge betraktningsmåter overser det unike ved kirkens tro og dens begrunnelse, og 

dermed unike handlinger som begrunner gudstjenestefellesskapet.  I stedet støtter 

man seg til en åpenbaringskilde ved siden av den rett utlagte Skrift fra dens Herre.  Det 

er langt fra noen selvfølge at åpenbaringsordets Gud styrer vår tanker, ord og gjer-

ninger.  

Den trofaste forvaltning av evangeliet og sakramentene har løftet om nådelønn (Mt 

5:11f), men medfører motgang og lidelser for Jesu navns skyld.  Hvor dags- og ukeplan 

prioriterer ”Ordet og vitnesbyrdet” (Jes 8:20a), der går livet i Kristi spor, hvor enn han 

går: 

Jes 50:4b – (Gud) vekker mitt øre hver morgen, han vekker det for at jeg skal høre som disip-
ler hører.   

Er Kristus er vår bibellærer, da  er åpenbaringsordets Gud kilde til den rett utlagte Bibel 

og kunnskap om ham.  Virkninger er alltid den samme: Disipler med opplyst forstand til 

å oppfatte læreavvik og religionsimporter under skinn av kristendom.   

Eksempel: Filosofenes reaksjoner, da Paulus begrunnet kristentroen med Jesu 
oppstandelse, Apg 17:32-34.   

En læreimport er antikkens sannhetskriterium, som overført på kirkelæren hevder at 

kirkens lære kjennes på stor utbredelse og oppslutning gjennom lang tid.  Dette sann-

hetskriterium ble bestemmende for kirkens skoleteologi i middelalderen (skolastik-

ken), og for Romerkirkens motreformasjon.  

Vincent av Lérin (d før 450) formulerte kjennetegnet på sann tradisjon med regelen 

«det som er blitt lært overalt, alltid, og trodd av alle” (quod ubique, quod semper, 



KSv/Hjelperen, side 162 

quod ab omnibus creditum est).  Merk den prioriterte rekkefølge!  Med vekt på utbre-

delsen, kunne Augustin si mot donatistene i Afrika, at kirken er hun som ”med sikker-

het dømmer jorderiket”.     

Det samme lærte stoïkerne lenge før Vincent, etter regelen: ”Folkets røst er Guds røst” 

(vox populi vox Dei).  Eller sagt med Muhammed et par hundreår etter Vincent – da om 

islams konsensus (idjma): ”Mitt folk kan aldri samtykke i en villfarelse”.  Hvor utbredel-

se og oppslutning er sannhetskriterier, der overser man  apostolatets kirketegn:  Guds 

kirke på jorden kjennes på apostelordets lære fra Jesus Kristus, kirkens Herre og Lærer.  

Så  er den trofaste formidling av apostlenes lære kjennetegnet på kirkens katolisitet – 

og ikke omvendt (Apg 2:42, Ef 2:20 osv). 

Talsmenn for moderne økumenisme siterer gjerne den vincentinske regel.  Det gjør 

også lutheranere av formalitet når de søker tilflukt i ”et stort økumene” alternativt kir-

kefellesskap på tilstrekkelig grunnlag. 

Illustrasjon: Det satt langt inne for den unge Luther å erkjenne at kirkemøter kan ta 
feil. 

Hvor folkets røst får status som kirkens røst, blir flertallsvedtak læretradisjon.  Det 

skjer i kirker organisert etter mønster fra det liberale folkedemokrati.  Martin Luthers 

konfrontasjon med Romerkirken  involverer den åpne folkekirke under folkesuvereni-

tetens pavedømme. 

På lignende vis argumenterte antikkens grekere med støtte i «den uskrevne lov».  I  

romerretten var kronargumentet «flertallets seder».  Dette allmenreligiøse moment 

kommer til uttrykk i den moderne tro på en ”fellesånd” (Gemeingeist), eller folkeme-

ningen gitt til kjenne i den politiske korrekthet.  Da forutsetter man at et folk eller sam-

funn vil gå til grunne uten «fellesånden».  (Jf fornorskning, norskhet og innvandring.)  

Overtroen på enstemmighet og flertallsmakt har en lang forhistorie i den antikke ver-

den og i asiatiske kulturer, hvor menneskers identitet og sosiale tilhørighet er begrun-

net i en felles åndelighet (spiritualitet).  Referansepunkt i nåtid er de tradisjonsforval-

tere  som formidler  denne spiritualitet, mottatt fra fortiden gjennom rekker av forval-

tere.  Men et kirkefellesskap (el trosfellesskap) begrunnet i sedvaner fra ”de gamle”, er 

et fellesskap i krise, slik Jesu oppgjør med farisèerne viser.  

Antikkens tankegang til kirkebruk ble nedfelt i en suksesjonsteori -  om biskopenes 

formidling av en embetsnåde rekker av håndspåleggelser tilbake til apostelen Peter.  

Man påstår at ordinanden under prestevigselen mottar den embetsnåde som setter 

ham i stand til å forvandle fremsatt brød og vin til Kristi legeme og blod, og frembære 

på nytt (re-presentere) Sønnens Golgata-offer for Faderen.   

Men et kirkefellesskap blir ikke Guds kirke og Kristi legeme ved å overføre antikkens 

religionssosiologi på fellesskapets organisasjon (H Sasse).  Da har man misforstått 

apostelordet om embetsnåden, 2 Tim 1:6, og gitt den et innhold som er Nytestamentet 

fremmed.  Det er nærliggende å oppfatte v 7 som en presisering – «krafts og kjærlig-

hets og sindighets ånd». 

Guds kirke på jorden er alle dager ”sannhetens søyle og grunnvoll”, som kjennes på det 

prekenembete som – lik Herrens apostler - fører den gudgitte Kristus-bekjennelse i 

munnen,  Mt 16:16f, jf  1 Tim 3:16f.  De begrunner den på apostolisk vis med Guds vit-

nesbyrd, som reiste Kristus opp fra de døde,  og med den rett utlagte Skrifte fra dens 



KSv/Hjelperen, side 163 

Herre.  Til denne embetsgjerning trengs ingen suksesjonsteori, men krafts og kjærlig-

hets og sindighets ånd.   

Konsekvenser for kirkens motivering 

Den sementerte repetisjon av fortidens ordninger for repetisjonens skyld vil vil med vil 

med stor konsekvens overstyre Guds kirkes handlende subjekt – det lokale gudstjenes-

tefellesskap.  Her må man gjenoppdage og besinne seg på Jesu målsetting i den opp-

byggende menighetsvirksomhet:  

Joh 17:3 – det evige liv, at de kjenner deg, den eneste sanne Gud, og ham du utsendte Jesus 
Kristus.   

Med antikkens sannhetskriterier anvendt på kirken, vil målsettingen være en annen: Å 

bevare og pleie gamle skikker og ritualer i den tro at man «der» har det trygge tilflukts-

sted.  Under dekke av god hensikt kommer allmenreligionens sannhetskriterier inn 

bakveien i det kristne miljø.  Glemt var det sakssvarende uttrykk for apostolisk-luthersk 

kristendom, og glemt var den kristne frihet til i den barmhjertighet som Gud vil ha (Mt 

9:13).   

Den kulturtilpassede tankegang fanger kristne i modernitetens problemstilling: Gam-

meldags eller oppdatert?  Trangsynt eller frisinnet?  Tradisjonalist eller kulturradikal?  

Konservativ eller liberal?  Osv.  En reaksjon kan da være den eksperimentelle søken, så 

menighetens virksomhet appellerer til menneskers behov med ”kreative” nydannelser 

med appell til markedets behov.  Under skinn av praktisk teologi slipper man løs den 

praktiske fornuft i menighetens virksomhet (I Kant).  Med stor konsekvens utdanner 

man prester og menighetsarbeidere til å søke stadig nye kirkeimitasjoner tilpasset 

menneskers idèer og behov i det sekulær-liberale samfunn.  Da må markedets respons 

være suksékriterium, egnet til å begrunne hva som helst av knefall for folkets ”felles-

ånd” og gunst.   

I den apostoliske kirke- og læretradisjon blir prester og diakoner utdannet til å formidle 

apostelordets lære, lære døpte å holde alle Kristi befalinger og dermed leve sakramen-

talt i Guds kirke og diakonalt, enhver i sitt kall.  

Den kristeliggjorte forkledning kalles ”åpen folkekirke” under Åndens ledelse, men for-

kledningen skjuler den allmennreligiøse begrunnelse, virksom i selskap med kinesiske 

religioner, buddhisme og islam.  Uansett omstendigheter består menighetens gudgitte 

sendelse:  

Å samle om kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse, å være apostolatets kirke på den 
gudgitte grunnvoll, og med nådemidlenes bruk i liturgiske ordninger lære døpte å 
leve under Kristus i hans rike, tjene ham i hans evige rettferdighet, og vente ham 
som Frelser på Dommens dag. 

I sentrum for det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap står den oppstandne 

Kristus, virksom til stede i den forsamlede menighet uten menneskepåfunn i lære og 

liv.  Enten dagene er gode eller onde har de sin glede der – i Guds kirkes himmelske 

samfunn i jordiske ting.   

  Min hovedkilde: Sasse 1975 (1956) I, 188-204.   

 

 



KSv/Hjelperen, side 164 

34.   KIRKEFELLESSKAP ”PÅ TILSTREKKELIG 
GRUNNLAG”   

Kirkefellesskap begrunnet i «tilstrekkelig» enighet har et logisk og et bibelteologisk 

problem.   

Begrunnelsen «tilstrekkelig» beskriver den oppnådde hensikt med bruk av skjønn.  Be-

grunnelsen omfatter både metoden og det resultat som - tross «tilstrekkelig» enighet - 

gir rom for uenighet, det vil si forbehold mot Kristi ord og lære, gitt kirken i og med 

apostelordets lære.   

Med henvisning til det gode formål kan man logisk sett forsvare et hvilket som helst 

resultat, her det kirkefellesskap som med bruk av skjønn er det ønskede resultat med 

kompromissets flertydige kjennetegn.  Dermed er grunnlaget problematisk.  Forholdet 

mellom oppnådd enighet og fortsatt uenighet er uavklart i et påstått fellesskap hvor 

læren er av underordnet betydning.  Med tilslørende ordbruk innhyller et fellesskap 

med reservasjoner mot Kristi ord og apostelordets lære fra ham.  Dermed er vi over i 

det bibelteologiske problem: 

I Nytestamentet er kirkens enhet en læreenhet.  Kirkefellesskap «på tilstrekkelig 

grunnlag» er Kristus-åpenbaringen fremmed.  Her er kirkeenhet og læreenhet to sider 

av samme helhet, og språkbruken om denne helhet uttrykker den hengivne tilbake-

melding uten forbehold.  Guds Ene Hellige Kirke er de som ved apostlenes ord kommer 

til tro gudmennesket Jesus, hans ord og verk.  Guds kirke er apostolatets kirke med 

den uforbeholdne bekjennelse til apostelordets lære fra Skriftens Herre og kirkens Læ-

rer, den korsfestede og oppstandne Jesus Kristus.  Apostolatets kirke er den bekjen-

nende kirke i nytestamentlig og ingen konstruksjon blitt til ved menneskers skjønn.  

Apostolatets kirke bærer også navnet «et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap – 

av historiske. 

  



KSv/Hjelperen, side 165 

Pragmatisk kirkestyring 

Illustrasjon: Pragmatisk kirkestyring hjemlet i vedtak som gagner helheten (det 
helhetskirkelige hensyn).  Myndighetspersoner i fellesskapets organer vedtar ny 
lære, ukjent for kirken i den skriftbundne tradisjon fra aposteltiden.  De agerer som 
om de har en gudgitt kompetanse og autoritet til å overprøve apostelordets lære fra 
Kristus Jesus, og innføre den nye lære med gyldighet  for «hele kirken».   

Det helhetskirkelige hensyn setter politikeren i prekenembetets sted, og mennesket i 

Guds sted, men på en fordekt måte.  Man fremstår som Guds samtalepartner ”i tenke-

boksen”, eller med en kjærlighetslære i debatten, for til slutt å ta stilling etter eget og 

andres skjønn.  Man spiller rollen som hyrde- og læreembetets utøver, men uten den 

kompetanse, autoritet og gyldighet som en Kristi delegat eller apostel har.   

Innad blir konservatives medvirkning legitimert den gode hensikt.  Eksempler: ”det vår 

virksomhet er best tjent med”, hensynet til breddekontakt for evangeliets skyld, an-

ledninger til å bevitne Guds ord, tilgang til informasjon om saker til behandling i kirke-

organisasjonen, osv.  - Utad den gode hensikt om hensynet om menneskers ”behov”, 

eller forventningspress, sanksjonstrusler og mulige fordeler av økonomisk og organisa-

torisk art.  

I slike prosesser blir ubekvemme apostelord bortforklart som ikke relevante i vår tid.  

Dette skjer i en virkelighetsforståelse som gir fornektelsen skinn av kirkeomsorg.  Pri-

sen er lojalitetsbindinger til fariséernes og skriftlærdes tradisjoner, som Jesus advarte 

mot (Mt 15, 16:6, 12).   

En tankeoperasjon i to trinn:   

a) Apostelordets lære fra Skriftens Herre blir skilt fra det skapte   

Brysomme bibelsteder blir gjenstand for generelle og forhåndsbestemte betrakt-

ningsmåter, som om meningen ikke er gitt med den likefremme ordlyd, men finnes i en 

tenkt virkelighet.  Eller sagt med andre ord:  Man later som om Guds evangelium fin-

nes «bak» bibelordene, og ikke gitt i og med den likefremme ordlyd.  I klartekst: Kir-

kens bekjennelse til Kristi lære blir skilt fra Guds kirkes ytre kjennetegn i en dennesidig 

historie om nådemidlenes bruk.   

Et karakteristisk uttrykk er den status man gir Konkordiebokens bekjennelser fra old-

kirken og reformasjonstiden – som tids- og kulturbetingede vitnesbyrd om den tids 

meninger om lære og liv.  Denne status rammer indirekte Den Hellige Skrift (norma 

normans) og den kirkerettslige gyldighet som Konkordieboken har i kraft av de bibel-

ord som stadfester og istemmer læren, gitt kirken i og med den rett utlagte Skrift fra 

dens Herre (norma normata).  I stedet treffer man lærevedtak i et kirkerettslig tom-

rom.  Man forplikter døpte menneskers på vedtak og ordninger begrunnet i skjønn og 

helhetlige hensyn.  Hva blir det neste?  Er Kristus delt?  (1 Kor 1:13.) 

b) Misbruk av Skriftens lære om rettferdiggjørelsen ved tro   

Under skinn av lutherdom legger man til grunn - stilltiende eller uttalt - at siden vi ikke 

krever rettferdiggjørelse ved gjerninger (taushetsargument), er den omtvistede hand-

ling overlatt til skjønn om nytte, hensiktsmessighet osv.  Med ”understatement” tilslø-

rer man det radikale brudd (fritt e Leiv Aalen) og begrunner den falske forbrødring (jf 

NicZinzendorf).  



KSv/Hjelperen, side 166 

Begge trinn i tankeoperasjonen legger premissene for ønsket konklusjon.  I stedet for 

den praksis som holder fast ved Guds ord og bud i et sakssvarende forhold, foretrekker 

man den praksis som etter skjønn anses for relevant og allmenngyldig, det vil si hen-

siktsmessig og allmennyttig.  Med stor konsekvens blir kirkens lære innordnet «den 

praktiske fornuft» (I Kant).   

Den skisserte betraktningsmåte - typisk for idealistisk tradisjon, illustrerer ”kirkens 

grekerproblem” (H Sasse).  Under skinn av teologi, gis den praktiske fornuft frihet til å 

begrunne kirkefellesskapets vilkår og utforming, ikke med apostoliske læreutsagn og 

Herrens bud, men med generelle betraktninger og tilslørende språkbruk om hensikter 

og allmennytte.  Første offer i denne kvasiteologiske virksomhet er apostolatets kirke, 

når pastor loci agerer kommissær for overordnet myndighet og demonstrerer lojalitet, 

embetsplikt og kollegialitet i lydighet mot ”kirkens ordninger” (jf Zinzendorfs filadelfia-

menigheter grunnet på ”den apostoliske ordning”.) 

Hensiktsmessige legitimeringsmåter illustrerer følelsen av medansvar og gjensidig for-

pliktelse mellom deltagerne i et interessefellesskap på alle nivåer.  Den radikaliserte 

utgave gir seg til kjenne i et paranoïd vi-og-de andre-forhold, hvor endog handlingens 

bekjennelse til Skriftens ord og selvvitnesbyrd stemples som ”tjenesteforsømmelse”, 

”geriljavirksomhet”, ”opprør”, osv.   

Den organiserte folkekirke fremstår som ”kirke” alternativt ”hele kirken”, tross mot-

stridende lærdommer i en organisert uenighetskultur.  Da befinner deltagerne seg i 

kraftødende krysskonflikter. 

Mt 6:24 – Ingen kan tjene to herrer.  Han vil hate den ene og elske den andre, eller holde seg 
til den ene og forakte den andre.  Dere kan ikke tjene både Gud og Mammon..   

Rom 17f – Hold øye med dem som skaper splittelse og fører andre til fall ved å gå imot den 
lære dere har tatt imot.  Hold dere unna dem.  /…/  Med fine ord og talemåter fører de godtro-
ende folk på avveier.  (Mt 7:15, 2 Tess 3:6, 14, Tit 3:10, 2 Joh 7-10.) 

Den kirkepolitiske legitimering skjer ved hjelp av tankeoperasjonene kategorisering og 

statusrangering.  Lavest status har ”uvesentlige spørsmål”.  ”Alvorlige lærespørsmål” 

tåler uenighet og – om nødvendig – lar de seg administrere med «kjøreregler».  Be-

kjennelsesspørsmål, eller ”kirkesplittende vranglære”, er i pragmatisk kirkepolitikk et 

tenkt tilfelle.  Kristus advarte mot hykleriets grunnholdning til åpenbaringsordets Gud 

(Lk 12:1, jf 1 Mos 3:1), men later til å bli overhørt med kirkeødeleggende virkning, slik 

historien viser.   

Melanchtons misbruk av Luthers vennskap  

Luthers nære venn og medarbeider Filip Melanchton (d 1560) ble lett påvirket av den 

vennlige fasade og broderlige tilnærming.  På den ene side kunne han forsvare evange-

liets sannhet med Skriftens ord, lojal mot kirkens wittenbergske reformasjon.  Klare 

eksempler er hans Apologi for Den augsburgske bekjennelse og Traktaten om pavens 

makt og myndighet.  På den annen side kunne han – når han fant det hensiktsmessig, 

legge avgjørende vekt på kirkens borgerlige anseelse og ytre fred (brev om Zwickau-

profetene 27.12.1521 til Fredrik den vise).  I en lignende situasjon viste Martin Luther 

til Guds evangelium, gitt i og med Skriftens ord.  Uforferdet og kompromissløst vendte 

han tilbake til Wittenberg i visshet om å stå under Guds beskyttelse (brev 13.1.1522 til 

Melanchton).   



KSv/Hjelperen, side 167 

Melanchton og Luther representerer ikke bare ulike reaksjonsmåter – den ene bibel-

teolog og bekjenner, den andre kompromiss-søkende diplomat i lærespørsmål.  De to 

representerer handlingsrekker som utelukker hverandre gjensidig i kampen om åpen-

baringsordets sannhet.  Melanchton utnyttet Luthers vennskap, som på sin side unn-

skyldte sin venn og tok alt i beste mening.  Det var først i sitt siste leveår at Luther 

motvillig måtte innse realiteten i forholdet.   

Senere møter vi ”filipismens” kompromisserende linje i den humaniserte kirkerett un-

der fyrstemaktens kontroll, og fra slutten av 1800-tallet i de «konservatives» kirkepoli-

tikk med sikte på refomer i ønsket retning.  På filipistisk vis ble Den augsburgske be-

kjennelse tolket mot Konkordieformelen.  Den bekjennelsestro lutherdom ble avskre-

vet, og de som tok det bekjennelsestro standpunkt i lærekonflikter, ble marginalisert 

og stemplet som gjenstridige, splittende osv.  Deres problem var medvirkning i et kir-

kefellesskap av unionistisk type.   

Martin Bucer (d 1551)  

inntok megler-posisjon mellom Zwingli og Luther, og oppnådde enighet om nattverd-

fellesskap mellom Strassburg og kompromissvillige lutheranerne i Wittenberg (Witten-

berger-konkordien 1536).  Typisk for Bucers fremgangsmåte var bruken av velvillige og 

tilslørende talemåter, drevet fram av det klassiske dannelsesideal og den kristeliggjorte 

humanisme under påvirkning fra Erasmus fra Rotterdam (d 1536).  Bucers enhetsbe-

strebelser langs den brede front søkte det samlende kompromiss i det vesentlige, med 

rom for læremangfold.  Fremgangsmåten medførte glidninger i nytestamentlig ordbruk 

om Kristus og kirken, om mennesket og rettferdiggjørelsen, i nattverdlæren, osv.   

Bucer opplevde ingen suksé med sin kirkepolitikk, skjønt det var nære på.  Takket være 

keiserens inngripen overfor erkebiskopen av Köln, unngikk man å overføre erkestiftet 

til det bucerske kirkefellesskap.  På motsatt hold samarbeidet han med Filip Me-

lanchton, landgreve Filip av Hessen og andre, men lyktes heller ikke der.  Wittenberger-

konkordien ble snart gjennomskuet.  Bucers åndsfeller i Zürich hadde et mer reflektert 

forhold til kommunionens vilkår og nektet sine studenter å praktisere nattverdfellskap 

med lutheranere under opphold i Strassburg.  

Bucers gjennomslag kom i 1549, da han ble rådgiver for erkebiskop Thomas Cranmer i 

Cambridge.  I denne posisjon satte Bucer varig preg på Church of England (anglikaner-

ne).  Den svake oppslutning om Wittenberg-konkordien ble delvis kompensert av den 

calvinske synode i Paris i 1631, da ”det hellige bord” ble åpnet for alle lutheranere.  I 

1717 ble nattverdfellesskap avtalt mellom Church of England og den reformerte kirke i 

Zürich.  Et samtidig forsøk på samarbeid med Svenska Kyrkan ble kontant avvist.  Men 

tiden arbeidet for Bucers idéer, og nattverdfellesskap med Svenska Kyrkan ble oppret-

tet i 1920.  Fellesskap fikk gitt prioritet fremfor læreenhet, og den anglikanske sukse-

sjonsteori behandlet som adiàforon.  Blant de nordiske biskoper ble den finske erke-

biskop Gustav Johansson alene med sin protest.  

Kong Fredrik Vilhelm 3 (1797-1840) av Preussen 

oppkastet seg til ”øverste biskop” - oberste Bischof - for både reformerte og lutherske 

undersåtter.  I år 1830 ga han påbud om felles kommunion.  Deretter fulgte advarsler 

mot dem som vegret seg bibelord som forbyr samfunn med heretikere.  Snart ble det 



KSv/Hjelperen, side 168 

vanlig å legitimere praksis med det helhetlige kirkehensyn, og dermed nedskrive be-

kjennelsen til Kristi tydningsord som uvesentlig og derfor upassende.   

I Preussen ble bekjennelsestro lutheranere forfulgt.  Da valgte mange å emigrere til 

Amerika, hvor de gjenopprettet kirkefellesskap med frihet til å være kirken av den 

augsburgsk konfesjon, det vil si uten påtvungne forbehold.  Kontrasten til lutherske 

kirker av formalitet artet seg - fra deres side sett, som brutte kirkefellesskap.  Denne 

reaksjonsmåte var mulig vesentlig fordi den gamle kirkes lære om kirkefellesskap var 

”glemt”.  Blant de kirkepolitiske strategier hørte også ”lavkirkelige” gruppetradisjoner 

(societeter) av biblisistisk type, som for en stor del formidlet arven fra gammelpietisme 

og herrnhutisme.  

KFUM-konferansen i London sommeren 1857  

Konferansen innledet den moderne økumenisme med en ny nattverdpraksis, hittil 

ukjent i kristenheten.  Biskopen av London, Archibald Campbell Tait (d 1882) forrettet 

”åpen kommunion” (open communion) – åpen for alle til å delta på eget ansvar uav-

hengig av læreenhet.   

Fremgangsmåten ble snart folkekirkenes løsning på kirketuktproblemet ved innskriving 

til nattverd, for fremgangsmåten var tidsbesparende og bekvem, og derfor hensikts-

messig for både prest og kommunikant.  Folkekirkenes biskoper viste til endringer i de 

”folkekirkelige” forhold (b Essendrop og Kirkedepartementet i Norge).  Bruddet med 

apostolisk kirkerettspraksis fra den gamle kirke skjedde uten dramatikk fra den ene 

søndag til den andre, da forrettende prest sluttet med nattverdinntegning i «skrifthu-

set» (sakristiet).  Men foranledningen var en åpenmenighetskonflikt. 

Stiftskapellan Karl Roll bestyrte sogneprestembetet i Talvik-Alta 1858-1864.  Konflikten 

oppstod fordi Roll praktiserte kirkerettsbestemmelsene ved inntegning til nattverd, og 

det grundig og samvittighetsfullt ved å stille spørsmål til den enkelte som ville gå til al-

ters.  Mange ble avvist fordi kunnskap og erkjennelse manglet.  En petisjon ble sendt 

kirkeminister Essendrop med om lag hundre underskrifter anført av sorenskriveren.  

De ville ikke ha Roll utnevnt til sogneprest i Alta, som ble sognekall fra 1864.  Essend-

rop var fortrolig med skriftemålsproblematikken, og som biskop i Hålogaland fått inn-

syn i konflikten fra flere sider, blant under et visitasmøte i Talvik.   

Essendrop etterkom henstillingen i sin rolle som kirkeminister.  Avgjørende for ham var 

hensynet til de nye «folkekirkelige» forhold.  De gamle kirkerettsbestemmelsene lot 

seg ikke lenger praktisere.  Antagelig var den åpne kommunion utbredt allerede.  Ny-

lutheraneren Roll ble aldre utnevnt til sogneprest, tross mange embetsansøkninger.  

Han ble i sin tid en kirkehelt i manges øyne, dypt respektert, men også latterliggjort av 

andre.  Etter sin død (d 27. 10. 1887) ble han så godt som glemt i kirkehistoriske frem-

stillinger, til tross for at denne livshistorie aktualiserer en tematikk av grunnleggende 

betydning for den evangelisk-lutherske kirke (jf min artikkel om ham, www.fbb.nu.  

FBB’s ressursider).   

Den ”konservative” linje   

Ifølge Tom Hardt ble de konservatives medvirkning i folkekirken forsvart med argu-

menter kjent hos et par av ortodoksiens teologer: Johann Gerhard (d 1637) og David 

Hollazius (d 1713).  Den gang gjaldt spørsmålet dåp av spedbarn.   

http://www.fbb.nu/


KSv/Hjelperen, side 169 

Handler en luthersk prest rett, om han døper et spedbarn av foreldre som tilhører en 

vranglærende kirke?  Eller omvendt: Handler lutherske foreldre rett, om de lar sitt 

barn døpe av en prest i en vranglærende kirke?  Argumentene ble senere overtatt av 

pietistene, men da brukt til forsvar for medvirkning i et kirkefellesskap med rom for 

vrang lære i de gudstjenestelige ordninger.  For oversiktens skyld følger en sammenlig-

ning med pietistisk strategi (P) i parentes.  Deretter mine innvendinger:  

Påstand: Dåpen er gyldig (P: Guds ord og Nattverden er gyldig) av flere grunner:  

For det første.  I gammeltestamentlig tid var det alltid onde øversteprester som utøvet 

embetet.  (P: Vi samarbeidet med biskoper og prester, selv om vedkommende motsier 

Guds ord.)   

Innvending: En analogi beviser ingenting.  Kristi kirke er ikke et folk i etnisk mening, 
lik det gamle Israel.  Moralen er ikke kirkens grunn.  

For det andre: Foreldrene har anledning til å protestere mot prestens vranglære ved 

den tid barnet bringes til dåpen.  (P: Vår medvirkning gir anledning til å protestere mot 

vranglæren, og derfor er det viktig at vi stiller opp, eller lar oss representere.)   

Innvending: Et sirkelbevis beviser ingenting, men binder velmenende kristne til 
vranglære i liturgiske ordninger.  Anledningen til protest begrunner samarbeidet, 
som dermed utelukker et gjenopprettet nådemiddelfellesskap med Guds kirkes 
kjennetegn.  Man gjør hjertenes forbrødring til en utopi i ”den fullendte 
reformasjon” og underkjenner bekjennelsens oppgave å samle kristne om Ord og 
Sakrament i nåtid.  

For det tredje:  Det vil alltid være noen troende i vranglærende kirker - noen som ikke 

har bøyd kne for Baal.  (P: Vi vil ikke gjenopprette menigheter, for Gud lar ugress og 

hvete vokse sammen i kirken.)        

Innvending : Bruken av CA 8 – om kirkens blandede sammensetning blir anvendt 
mot CA 7 – om kirkens rene kjennetegn.  Et skinnargument tilslører den oppgave 
som påhviler troens bekjennere i en bekjennelsessituasjon (Rom 16:17, 2 Tim 2:19 
osv).   

Eksempel: Korah og hans tilhengere, 4 Mos 16:5, 21, 26.   

Jf Mt 25:12, Joh 10:14, 13:18a.  1 Kor 8:3, 13:12, 14:38.  Gal 4:9, Åp 3:5b, osv. 

Påstanden om dåpens gyldighet lar seg ikke bevise, hverken med analogier, hensikter 

eller utenomsnakk.  Hensikten er en annen: Å tilsløre anliggendet: Interessekontroll 

ved hjelp av reservasjoner mot bekjennelsen til Skriftens lære om kirkefellesskap.  Om-

stendighetene krever dessuten det ”helhetlige” hensyn til anseelse, økonomiske be-

sparelser, verdslige fordeler, tjenestefellesskapet, osv.  Tilslørende virker også henvis-

ningen til resultatene, for skriftbegrunnelsen mangler.  (Jf den ekstreme modernist er-

kebiskop Nathan Søderblom, d 1931).   

Med fortsatt medvirkning i et uønsket læremangfold ble samling om «Bibel og be-

kjennelse» de konservatives merkesak med det gode formål for øye – å bevare Den 

norske kirke som evangelisk-luthersk kirke i sognemenighetens ordninger.  Sett i etter-

tid var det en utopi.  Formålslutheranere i en sideordnet kirkestruktur (organisasjoner 

og bedehus) formidlet kirkeredder-visjoner i den kirkelige pietisme siden Spener og 

Francke.  Med hensyn til formålet var strategien både flertydig og forgjeves i ordninger 

under stats- og folkekirkelig kontroll.  Fremgangen kom i en annen sammenheng.   



KSv/Hjelperen, side 170 

Gruppevirksomheter med basis i vekkelsens opplevelsesmystikk medvirket direkte og 

indirekte i fremveksten av den evangelikale protestantisme og moderne økumenikk.  

Et karakteristisk uttrykk ble samarbeidet mellom pietister og liberalere om kirkefelles-

skap på tilstrekkelig grunnlag, for mange hadde interesse av frontmarkeringer mot kir-

kefellesskap i evangelisk-luthersk og oldkirkelig mening, nemlig kirke- og nattverdfel-

lesskap i enig bekjennelse til enhetens Herre over enhetens sakrament.   

   Min hovedkilde: Hardt 1997b, 14-22. 

 

 

35.   GJØR IKKE KIRKEN ALMINNELIG!  

Prester i den liberale tradisjon talte gjerne over Jesus-ordet om disiplene som lys og 

salt i verden (Mt 5).  Teksten ble misbrukt til å legitimere kirkens virksomhet på sam-

tidskulturens vilkår.  Resonnement: Skal saltet få ønsket virkning, må saltet spres på 

maten.  I klartekst: Skal kristne kunne påvirke samfunnsutviklingen i ønsket retning, må 

de delta i samfunnsdebatten, være sosiale entreprenører og gjøre seg valgbare til «sty-

re og stell».  Denne kirkevisjon handler om legitimering: Med bidrag til allmennytten 

skulle kristne legitimere kirkens nærvær på samfunnets arena.   

Virkningen ble den alminnelige folkekirke under parolen «kirke og kultur».  Med stor 

konsekvens fremstod den assimilerte kulturkirke med ordninger som «folket» godtar, 

og med tilbud som mennesker etterspør.  Men Jesus-ordet sier ingenting om saltklump 

og spredning.  Det forhindrer ikke at liberal-teologenes betraktningsmåte i nyere tid 

har fått stor utbredelse blant konservative i kirker og bedehus.  Man røper uvitenhet 

om kirkens katolisitet når man gjør kirken alminnelig ved å imøtekomme menneskers 

behov og gjøre virksomheten begripelig.  Da underslår man det unike ved kirkens tro 

og virksomhet.  Da går man allmenreligionens ærend med den forkynnelse som arter 

seg som magisk-terapeutisk deisme.  Derfor: Gjør ikke kirken alminnelig!  

Overgangen fra den konfesjonelle til den sekulær-liberale stat 

Sekulær-liberale konflikter med konservative i opposisjon gir inntrykk av uforlikelige 

motsetninger.  Den kirkelige praksis tegner et annet bilde.  Prester av ulik observans er 

forenet i kollegialitet og embetsplikt på «tjenesteveien».  Annerledes er forholdet 

prest og lekfolk.  Det spriker alt etter felles interesser i «forvaltningskirken».  På sog-

nenivå har grupperinger som ellers ikke samarbeider, felles interesse av prestens gjer-

ning i en sognekirke «for alle».  Men på hvilket læregrunnlag? 

Det radikale lekfolk foretrakk statskirken, men holdt samarbeidet med presten nede på 

et «kirkerettslig minimum».  Tross motforestillinger, lyktes det for reformbevegelsen 

gjennom flere generasjoner å få Den norske kirke – en kirke som ingen har sett - orga-

nisert i en råds- og møtestruktur «til topps».  Forutsetningene underveis var gitt med 

felles interesser og betraktningsmåter.  Noen eksempler:  

 Det abstrakt-funksjonelle prekenembete i lavkirkelige organisasjoner, og Den norske 
kirkes embetsstruktur forankret i Kongens embetsverk, begge med stats- og folkekir-
ken som rammeverk.   

 Skriftemål og nattverd rangert som handlinger av underordnet betydning. 

 Kristentroens begrunnelse i følelse og erfaring. 



KSv/Hjelperen, side 171 

 Den prioriterte rekkefølge liv og lære, eller etikk og dogmatikk, ga den kirkeorganiserte 
virksomhet status som tjenestefellesskap mer enn tros- og lærefellesskap.   

 Kirkerommets bruk løst fra prekenembetets oppdrag og fullmakter, gitt sognepresten i 
ordinasjonen.  Endringene gjenspeiler kirketilpasninger til de rettighetsidèer i de seku-
lær-liberale samfunn.  

 Kgl res 22 mars 1888 ga sognepresten fullmakt til å la lekmenn tale fra kordøren, «så 
sant det forelå godt vitnesbyrd fra kjente og pålitelige menn».  Senere resolusjoner 
åpnet for bruken av det liturgiske rom i allmennyttens tjeneste, løst fra det evangelisk-
lutherske gudstjenestefellesskap.   

I løpet av 1900-tallet ble fløy-metaforen brukt om «kirkestriden» mellom konservative 

og liberale av ulik observans.  Opprinnelig gjaldt ikke striden kirkens bekjennelser fra 

oldkirken og reformasjonstiden.  Striden ble utløst med reservasjoner mot ledd i 

Apostolicum, særlig jomfrufødselen, og det med følger for bekjennelsen til Kristi sted-

fortredergjerning og legemlige oppstandelse.   

Med det liberale demokratis likhets- og rettighetsidèer fulgte kravet om kvinners ad-

gang til presteembetet i Den norske kirke.  Stortingsvedtak i 1938 ga denne adgang 

med forbehold om menighetens ønske.  Denne klausul ble fjernet i 1956 mot et klart 

kirkelig votum.  I anledning den første kvinneprest-ordinasjon i 1961 vedtok kirkemø-

tet at ingen måtte pålegges alter- og prekestolfellesskap med kvinnelige prester. 

Lærestrid vitnet om et kirkefellesskap i drift, bort fra Den augsburgske konfesjon i 

Kirkeordinansen fra 1537, senere stadfestet med Christian V’s Norske Lov fra 1687 (2 

Bok 1 Kap):  

«Den Religion skal i Kongens Riiger och Lande alleene tilstædis, som overeens med 
den Hellige Bibelske Skrift, den Apostoliske, Nicænske og Athanasii Symbolis, og den 
Uforandrede Aar et tusind fem hundrede och tredive overgiven Augsburgske 
Bekiendelse, og Lutheri liden Cathechismo.»   

Grunnlovsfedrene våren 1814 nøyde seg med å stadfeste kirkens lære.  Denne tilbake-

holdenhet under tidspress tilslørte den interesse som flere hadde av den enevolds-

rettslige myndighet i kirkesaker.  I den såkalte «Souveraine Konge Lov» fra 1665 er 

denne myndighet beskrevet slik: 

«Danmarks og Norgis enevolds arve-konge skal være herefter, og af alle 
undersåtterne holdis og agtis for det ypperste hoved her på jorden, over alle 
menneskelige love, og der ingen anden hoved og dommer kiender over sig, enten i 
geistlige eller verdslige sager uten Gud allene.» 

Kongen har all makt og myndighet «til at gjøre love, forordninger, efter sin egen 
gode villie og velbehag, at forklare, forandre, formere og formindske, ja og slet at 
ophæve forrige af hannem selv, eller hans forfædre utgivne love».   

Kongen har «høyeste magt over alle i cleresitet, fra den høyeste til den laveste, at 
beskikke og anordne alle kirke og Gudstieneste, møder, sammenkomste og 
forsamlinger om religionssager, når han det rådligt erakter, byde, forbyde.» 

Kongen har retten til å tilsette og avsette «alle betiente, høye og lave, være sig hvad 
navn og tittul de have kunde, efter sin egen fri villie og tykke.»  (Sit Knut Mykland: 
Gjennom nødsår og krig. 1648-1720.  Norges historie bd 7.  Oslo 1977.  S 109.) 

Hvor suveren var kongen?  En av fire innskrenkninger gjaldt kongens forhold til kirken.  

Kongen plikter å bekjenne den kristne tro «som den ren og uforfalsket er bleven fore-

sat og fremsat i den augsburgske confession» (samme).  Denne innskrenkning ble pre-

sisert i Norske Lov ved å tilføye bekjennelsesplikten gjelder den «uforandrede» Augs-



KSv/Hjelperen, side 172 

burgske konfesjon.  Det var i samsvar med kongens vergemandat i bysantinsk rettstra-

disjon, samtidig som presiseringen ivaretok Konkordieformelens anliggende (1577) 

mot unionistisk kirkepolitikk siden Filip Melanchton (filipisme).   

Grunnloven 1814 stadfestet den enevoldsrettslige innskrenkning (Grl pgf 2), og presis-

erte den med kongens vergemandat, pgf 4: «Kongen skal stedse bekjende sig til den 

evangelisk-luterske Religion, haandhæve og beskytte denne.»   

Uttrykket «håndheve og beskytte» er tekniske termer fra oldkirkens synodalrett – om 

myndighetsfordelingen mellom keiser og kirke, sistnevnte representert ved den øku-

meniske synode (consilium generale).  Med kirkerettens integrering i statens lovgivning 

ble kongens vergemandat i praksis overført til kongens embetsverk og håndhevet som 

en del av den statlige lovgivning.  Kirkens rett ble dermed humanisert på filipistisk vis 

og kongens mandat tolket i enevoldsmaktens favør.   

Da bispemøtet mars 1977 krevde at høymessereformen skulle blir iverksatt med på-

bud, la biskopene til grunn den enevoldsrettslige tolkning av Grunnlovens pgf 16.  De 

så bort fra menighetsrettens og pastoralrettens kilde i gudommelig rett, som Kirkeord-

ningsloven indirekte vernet om med bestemmelsen om menighetsmøtets iverksetten-

de myndighet.   Pragmatisk kirkepolitikk kunne anvende enevoldsrett når det passet og 

menighetsrett når det passet, det vil si av helhetlige hensyn.   

Gjennom lovendringer siden slutten av 1800-tallet ble konfesjonsplikten opphevet og 

den konfesjonelle stat avviklet.  I løpet av 1990-årene inngikk «kirken selv» (ved kirke-

møtet) avtaler om kirkefellesskap med kirker i reformerte tradisjoner «på tilstrekkelig 

grunnlag», løst fra bekjennelse i nytestamentlig-luthersk mening.  Nedbyggingen av 

den konfesjonelle stat ble fullført med nedbyggingen av Den norske kirke som evange-

lisk-luthersk kirkefellesskap.  Det skjedde med bruk av skjønn i et kirkerettslig tomrom. 

Utover på 1900-tallet ble kirkestrid løst på formaljuridisk vis – dels med lovendringer 

under utøvelse av parlamentarisk myndighet, dels med kongelige resolusjoner under 

utøvelse av enevoldsrettslig suverenitet over kirkens tjenere, møter og liturgier (Grl 

pgf 16).  Det kirkerettslige vakuum ble gitt et innhold bestemt av Stortingets kirkelov-

givende myndighet alterantivt av kongelige resolusjoner (Kirkeregjeringen).  Med dele-

gering av myndighet til kirkelig organer fremstod Den norske kirke som «åpen folkekir-

ke», fra 1.1.2017 med indrekirkelig frihet under parlamentarisk kontroll ved Stortinget 

som lovgivende statsmakt.  Overgangen fra enevoldsmakt til folkemakt skjedde samti-

dig med den indrekirkelige læreoppløsning, til glede for dem som synes det er spen-

nende å medvirke i folkekirkens «utvikling».   

Glemt er den gammellutherske kirkeidentitet siden Martin Luther: Vi er den gamle kir-

ke i den skriftbundne tradisjon fra aposteltiden.  Apostolatets kirke er modernitetens 

kirke fremmed.  Den tapende part må avfinne seg med læreforandringer, og hver gang 

søke tilflukt i unntaksordninger som er «til å leve med», og istedenfor bekjennelsen til 

den rett utlagte Skrift bekjenne «gjeldende ordning».   

Før Den Evangelisk-Lutherske Frikirke ble dannet i 1877 (første menighet i Moss), ble 

det advart mot forventninger om å reformere «statskirken» innenfra.  Noen oppfattet 

faren ved en politikervisdom i strid med Kristi ord og apostoliske formaninger.  I etter-

tid fikk de rett.  Det er umulig å reformere et kirkefellesskap som består ved å verne 

om reservasjoner mot apostelordets lære.  Heller ikke «Frikirken» lar seg reformere.   



KSv/Hjelperen, side 173 

Den prosessuelle betraktningsmåte 

Pietismens kirkekritikk fins også i den liberale teologitradisjon (siden begynnelsen av 

1800-tallet).  Skriftemål og nattverd ble betraktet som uttrykk for ”ritualisme” og 

”sakramentalisme”, eller rester av katolsk overtro og rangert som ytre ting av under-

ordnet betydning.  Ytre ting var også dogmer, liturgi, prekenembete, kirkerett osv.   

Lik pietismen, er det også her tale om en prioritering med følger for innholdet.  Avgjø-

rende ble det gode sinnelag uttrykt i gode gjerninger, ifølge regelen heller etikk enn 

dogmatikk, heller liv enn lære.  Med denne prioritering ble samtalen mellom kristne 

tappet for åpenbaringsordets innhold og fylt med kristeliggjort snusfornuft.   

Lik pietismens teologer fant også liberalerne evangeliets kjerne i den individuelle Je-

sus-fromhet, alene med sin tro, alene med sin Bibel og alene med sin bønn, det vil si 

løst fra kirkens tro, løst fra den rett utlagte Skrift fra dens Herre og løst fra den beden-

de kirke.  Også liberalerne betraktet det allmenne prestedømme som uttrykk for det 

vesentlige i kristendommen.  Da må det vesentlige være uavhengig av prestens em-

betsgjerning som Kristi delegat, det vil si uavhengig av prestens oppdrag som forvalter 

av evangeliet og sakramentene på troskapens vilkår, og uavhengig av prestens nåde-

middelforvaltning under utøvelse av løse- og bindemaktens embete.   

I likhet med pietismens teologer foretrakk også de liberale teologer den unge Luther.  

De sorterte bort hva de mislikte hos den eldre Luther og overså hans selvkritiske 

merknader.  Også liberalerne opererte med forestillingen om reformasjonen som Lu-

ther stanset på halvveien, og søkte på modernistisk vis læretilpasninger til ynd-

lingsidèer i samtiden.  De søkte bort fra ”det gamle synet”, men befant seg til stadighet 

på etterskudd.  Fremgangsmåten er verdt å merke seg.  Den har tre karakteristika, el-

lers kjent fra moderne økumenisme, evangelikal protestantisme og reformerte tradi-

sjoner siden Zwingli og Calvin: (1) Inderlighet – med vekt på opplevelsesmystikk.  (2) 

Individualisme – med vekt på debatt og meningsutvekslinger.  Og (3) reduksjonisme (el 

minimalisme) – med vekt på tilstrekkelig enighet.   

(1) Inderlighet 

Friedrich Schleiermacher var i egne øyne «en herrnhuter på høyere nivå» (Herrnhuter 

höherer Ordnung).  Også liberalere fant på biblisistisk vis evangeliets kjerne i den indi-

viduelle Jesus-fromhet og betraktet det allmenne prestedømme som uttrykk for det 

vesentlige i kristendommen.  Da må «det vesentlige» være uavhengig av prestens gjer-

ning som Kristi delegat og forvalter av evangeliet og sakramentene.  Konsekvensene er 

omfattende.  Kristentroens begrunnelse forsvinner i opplevelsesmystikk og i det kirke-

organiserte rammeverk som også lavkirkelige godtar.  Får ikke kirkens bekjennelse 

samle, må kirken arte seg som et debattforum lokalt og nasjonalt, prisgitt menneskers 

kamp om interessekontroll på hjertereligionens grunn.   

(2) Individualisme  

Et karakteristisk uttrykk er forestillingen om Guds kirkeflokk underveis til en fjern 

himmel, hvor en bleksottig Gud Fader venter enhver, salig i sin tro, frelst av billig nåde.  

Begrunnelsen må være en kjærlighetslære for alle i strid med Jesu marsjordre, Lk 24:47 

– å forkynne i Jesu navn omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk.  Med billig 

nåde agerer presten folkemann i en sognemenighet på himmelveien, fremmed for 

syndens nød like fra dåpsliturgien, fremmed for dåpens rette bruk i daglig omvendelse 

og tro på syndenes forlatelse, og fremmed for enhetens Herre over enhetens sakra-



KSv/Hjelperen, side 174 

ment, mottatt med munnen ved Herrens bord.  I motsatt fall er diagnosen klar: Den 

prest må være gal som under slike forhold forsvarer det evangelisk-lutherske gudstje-

nestefellesskap mot folkesuverenitetens krav – og tar omkostningene i Ordets etter-

følgelse.  (Jf Am 7:10-13.)   

(3) Reduksjonisme (el minimalisme)   

Både pietister og liberalere foretrekker den unge Luther fremfor den eldre og deler fo-

restillingen om den ufullendte reformasjon.  Forskjellen beror på målsettingen.  Libera-

lerne søker den fullendte reformasjon i allmennytten, gitt til kjenne i rollen som avant-

gardister med læretilpasninger til dominerende idèer i samtiden.  Denne rolle medfø-

rer stadige avstandsmarkeringer til ”det gamle synet” fra aposteltiden, klassifisert som 

den tids oppfatninger, typisk for sin tid.    

Den liberale teologitradisjon formidler en humanisert kristendom med aktelse for 

fornminner fra henfarne slekters kristentro.  Man beholder de gamle bekjennelser fra 

oldkirken og reformasjonstiden, men presiserer gjerne: «Konkordieformelen er ikke 

bekjennelsesskrift i Den norske kirke.»  Den interesse man da ivaretar, er reduktive 

tolkninger av Confessio Augustana mot Konkordieformelen for dermed å sikre rom for 

lære og liv i strid med apostelordets lære fra Skriftens Herre.   

Denne form for rommelighet i læren står i skarp kontrast til den ordningsjustis som fra 

omkr 1980 fulgte kampen mot fosterdrapsloven, kvinneprest-reformen, likekjønnet 

«ekteskap», osv.  Forgjeves forsøkte en del prester å sikre seg et handlingsrom innen 

Den norske kirkes ordninger.  Da viste folkekirken sitt Janus-ansikt.  På den ene side 

sørget man for at brysomme prester ble fradømt «kappe og krage» i kraft av verdslig 

rett, på den annen side inngikk man avtaler om kirkefellesskap med kirker i reformerte 

tradisjoner.  Avtalene stadfestet det indrekirkelige lærefrafall ved å gjøre Den norske 

folkekirke til en «Leuenberg-kirke» på tilstrekkelig grunnlag.  På den ene side ble frafal-

let tilslørt med disiplinærsaker og ordningsjustis, på den annen side med aksept for 

vrang lære under skinn av enhet som om ingenting var hendt.   

Den reduktive metode kjennetegner kirker i reformerte tradisjoner siden Zwingli, Cal-

vin og Bucer, og anvendt med selvfølgelighet i den moderne økumenisme og evangeli-

kale protestantisme.  En karakteristisk legitimeringsmåte ble henvisningen til ulike pre-

feranser og erfaringer i ulike tradisjoner, som i det historiske perspektiv viste tilnær-

ming (konvergens) i kirkerelasjonene.  Denne formale betraktningsmåte så bort fra den 

indrekirkelige ødeleggelse av konfesjonell lutherdom i stats- og folkekirkelige ordning-

er.   

Fremgangsmåten med de tre karakteristika er Nytestamentet fremmed. Det beror på 

kulturimport når man anvender teknikkene klassifisering og rangering på kirkeforhold 

til forsvar for kirkefellesskap på tilstrekkelig grunnlag.  I tråd med filipistisk kirkepolitikk 

og humanisert kirkerett viste fremgangsmåten styrke i kompromiss-søkende kirkedip-

lomati, og resultatene fulgt med gledestårer og takk til Gud på den seirende side.  Fris-

tende er menneskers sympati og utsiktene til fordeler i enkeltsaker (Mt 4:8ff).   

En fremgangsmåte med disse karakteristika sikret det organiserte tjenestefellesskap 

med rom for både konservative og liberalere.  Fremgangsmåten befestet en differensi-

ert ansettelsespolitikk, tilpasset sognemenigheter med ulike profil og av helhetlige 

hensyn til den organiserte kirkevirksomhet.  Dermed la man avgjørende vekt på en kir-

kedimensjon som er ukjent for apostolatets kirke siden aposteltiden.  Den tapende 



KSv/Hjelperen, side 175 

part var det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap i rollen som stats- og folkekir-

kelig rammeverk for motstridende interesser og lærdommer.  Et vendepunkt var Høy-

messereformen fra advent 1977, et kompromissprodukt med åpenbare og påtvungne 

svekkelser i læren. 

Den prosessuelle betraktningsmåte kom til uttrykk i pietistisk tradisjon med læren om 

«frelsens orden» (ordo salutis), i den liberale teologitradisjon i synet på et menneskes 

vekst i kristen dannelse.  I begge tradisjoner begrunner man læremessige nyheter dels 

med dypere innsikt i mennesket (antropologi), dels med en videreutviklet lutherdom 

om det egentlige evangelium.  Da overså man den rett utlagte Skrift fra dens Herre, 

gitt videre til kirke i og med apostelordets lære, og stadfestet med kirkens resepsjon 

under Nicea-konsilet år 325.  Det var sine utvalgte apostler Kristus utrustet på Pinse-

dagen med Åndens gaver, mer enn andre kristne.  Og det er Kristus vi ærer ved å etter-

følge apostelordets lære.  På fruktene skal tréet kjennes.   

Den allmenne kirke på gudgitte vilkår 

Med Jesu oppstandelse fra de døde har Gud stadfestet på endegyldig vis Jesu persons 

hemmelighet og sitt fullbrakte verk i hans død: (1) Han er «sann Gud og sant mennes-

ke, født av Faderen fra evighet, og sant menneske født av jomfru Maria» (LK forkl 2 

trosart), og (2) Gud har forsonet verden med seg selv i Jesu død.  Han med sin lidende 

lydighet oppfylt Guds lov i alle deler og i alles sted.  Derfor er den oppstandne Jesus vår 

evige rettferdighet for Gud og Gud en forsonet Gud, til frelse for hver den som tror.   

Guds Jesus-vitnesbyrd er unikt og angår hvert eneste menneskes eksistens i nå og i 

evighet.  Noen annen legitimitet har ikke det kristne gudstjenestefellesskap.  Den Opp-

standne er etter sitt løfte til stede i den forsamlede menighet, virksom med Ord og Sa-

krament i dens midte.  Han forener og sammenføyer, og bygger den opp til et Guds 

tempel på grunnvollen, lagt i begynnelsen.  (Ef 2:20, kap 4.)  Menighetens sendelse 

tjener Guds formål: 

 Jesu marsjordre: Å forkynne i Jesu navn omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk 
(Lk 24:47).   

 Jesu undervisning i «Skriftene»: Den rett utlagte Skrift om Jesu person og verk skal bli 
disipler til del, gitt kirken i og med apostelordets lære fra ham (Joh 17:8, 20; 1 Kor 
15:1-4).   

 Jesu befalinger til døpte om livet i hans kirke på jorden.  (Mt 28:19f, jf Apg 2:38, 13:38, 
15:14-18 osv).   

 Herrens Nattverd.  Jesu tilsynekomst og samfunn med sine venner i den nye pakts 
måltid, innstiftet i den natt han ble forrådt.   

Det sekulær-liberale samfunn utfordrer kristne til fornyet besinnelse på de «Guds 

hemmeligheter» som begrunner menighetens tro og gudstjenestefellesskap (1 Kor 

4:1f).  Med evangeliet og sakramentene er den oppstandne Kristus virksom med sin 

Hellige Ånd.  Guds tro kommer til oss gjennom Kristi forkynte ord, så vi gjennom ham 

lærer den eneste sanne Gud å kjenne i hans trofasthet og nåde.  Dette gjør han for at 

vi skal leve med Kristus i hans rike og tjene ham i hans evige rettferdighet, og med ham 

til eksempel gjøre gode gjerninger, slik Gud har befalt.  Altså er det enestående ved 

kirkens liv gudmenneskets fortsatte nærvær, virksom med Ord og Sakrament i denne-

sidige livshistorier.  



KSv/Hjelperen, side 176 

Mot denne underfulle bakgrunn forstår vi at Herrens apostler - og etter dem deres et-

terfølgere i prekenembetet, er Guds gaver til menighetene.  Den Oppstandne er virk-

som gjennom sine delegater i den trofaste gjerning (Lk 10:16).  De er gitt «til de helli-

ges fullkommengjørelse, til embetets gjerning, til Kristi legemes oppbyggelse» (Ef 4:12.  

Sv Kyrkobibel).  Men uten Jesu oppstandelse fra de døde og hans befalinger, ville 

apostolatets oppdrag og fullmakter vært ukjent i verden, og likeså menighetens sam-

ling om Ord og Sakrament i den evangeliske messe.   

Like fra begynnelsen har kirken holdt fast ved apostlenes lære fra Kristus.  Kirken i Sa-

lomos søylegang var en rett-troende kirke, det vil si «konfesjon» i nytestamentlig me-

ning (homologi, Apg 2:42).  Like fra begynnelsen er Guds Ene Hellige Kirke apostolatets 

kirke.  En illustrasjon gir Luthers elever, Kordieformelens forfattere: 

«Av denne vår erklæring kan alle og enhver, venn og fiende, klart finne ut at vi ikke 
har til hensikt å prisgi noe av Guds evige, uforanderlige sannhet (noe som det heller 
ikke står i vår makt å gjøre) for timelig freds, ros og enighets skyld.  En slik fred og 
enighet ville heller ikke bestå fordi den ville være i strid med sannheten og sikte på 
å undertrykke den.   

Enda mindre har vi i sinne å pynte på eller dekke over noen forfalskning av den rene 
lære og offentlig fordømte villfarelser.  Men vi har en hjertelig lyst og kjærlighet til 
enighet og er for vår del av hjertet tilbøyelige og ivrige til etter beste evne å fremme 
en slik enighet.   

Vi ønsker en enighet som ikke krenker Guds ære, som ikke prisgir noe av det hellige 
evangeliums guddommelige sannhet, som ikke gir plass for den minste villfarelse, 
men bringer fattige syndere til rett og sann omvendelse, oppreiser dem ved troen, 
styrker dem i den nye lydighet slik at de på den måten blir rettferdige og evig frelst 
ved Kristi fortjeneste alene osv.»  (FC SD 11:95-96.  Jf samme 12:40.) 

Den uforbeholdne tilbakemelding  

Kirkens historie er hele veien historien om nådemidlenes rette bruk og sataniske fris-

telser.  Historien om lutherdommens konfesjonelle ødeleggelse hører med i dette en-

detidsperspektiv.  Den tyske presten og reformasjonshistorikeren Jürgen Diestelmann 

(+ jan 2015) minner oss om det valg som Bibel- og bekjennelsestroskap medfører:   

Vi må velge mellom motstridende normer og motiv, representert ved bekjenneren 

Martin Luther og den kompromiss-søkende Filip Melanchton.  Tross advarsler i årenes 

løp, tok Luther vennens forsiktighet i beste mening og beskyttet ham.  Melanchton på 

sin side unngikk å gå åpent fram, inntil taktiske reservasjoner mot Kristi ord kom of-

fentlig til uttrykk i Luthers siste leveår.  Det hviler uhygge over kirkens blandede be-

skaffenhet (CA 8).  Det er da vel ikke meg, Herre? 

Veiene skilles.  Motstridende motiv stiller konservative prester og lekfolk overfor et 

enten - eller: Enten bekjennelseskirke i apostelordets etterfølgelse, eller unionistisk 

kirke med rom for reservasjoner mot apostelordets lære.  Enten bekjennelseskirke un-

der utøvelse av kirkens gudgitte rett, eller unionistisk kirke, åpen for verdens visdom 

under utøvelse av «menneskelig» rett.  Enten oppbygge eller gjøre kirken alminnelig.  

Enten etterfølge Kristi himmelske lære eller forråde ham med politikervisdom og pro-

testmakeri.  Joh 1:44 - «Følg meg!»   



KSv/Hjelperen, side 177 

Jer 7:24 – de ville ikke høre og vendte ikke øret til.  De fulgte sine egne tanker, sitt onde og 
harde hjerte (9:14, 11:8).   

Mt 16:24 – Den som vil følge etter meg, må fornekte seg selv og ta sitt kors opp og følge meg.  
Joh 8:12 – Den som følger meg, skal ikke vandre i mørket.  12:26 - Om noen vil tjene meg, 
må han følge meg.   

1 Tess 2:13f – Da dere fikk overgitt det Guds ord som vi forkynte, tok dere imot det, ikke som 
menneskeord, men som det Guds ord det i sannhet er.  /…/ dere har gått i samme spor som 
Guds menigheter i Judea, de som har sitt liv i Kristus Jesus.  Åp 14:4 – Det er de som følger 
Lammet, hvor enn det går.  1 Kor 15:1-3, osv.   

Den «filipistiske» kirkepolitikk medførte kirker underlagt fyrstemaktens enevoldsrett, 

senere tilpasset det liberale demokratis rettighetsidèer.  Kirken ble gjort alminnelig og 

«luthersk» av formalitet med «luthersk profil».   

Hvor kirkens rett er skilt fra kirkens bekjennelse, er kirkeredning forgjeves.  Den er his-

torien om førstefødselsretten solgt for en tallerken linsevelling (1 Mos 25:27-34).  Med 

tjenestefellesskap fremfor trosfellesskap i enig bekjennelse mister saltet sin kraft.  Mt 

5:13 - Det duger ikke lenger til noe, men kastes ut og tråkkes ned av menneskene (jf 

kirkerettens grunnregel, Mt 7:6).  Jesus formaner til etterfølgelse fordi han er lovens 

oppfyller og Troens rettferdighet – og ingen annen, v 3 og 17.  Med ham til gave, følger 

vi hans eksempel i gjerninger til Gud Faders ære, v 16 (1 Pet 2:12, 21).   

Den trofaste kirke i Ordets etterfølgere har mange forbilder, først kirkens fedre i den 

gamle pakt (Heb 11), så Herrens apostler og blodvitner gjennom kirkens historie.  

Mange er de blitt, for mennesker kjente og ukjente.   

Den unge Melanchton var lojal mot den wittenbergske reformasjon, og derfor takker vi 

Gud for hans eminente apologi til Confessio Augustana og hans Traktat mot pavens 

makt og myndighet.  Desto viktigere er det valg som hans Luther-misbruk stiller oss 

overfor.  Luther ville legge fram for konsilet i Mantua den store hovedsak – å reforme-

re kirken i samsvar med den rett utlagte Skrift fra dens Herre, gitt kirken i og med 

apostelordets lære.  Konsilet i Mantua ble det ingenting av.  I stedet kom tridentiner-

konsilet med de vedtak som for alltid binder Romerkirken til tradisjonen som sideord-

net åpenbaringskilde til Bibelen.  Romerkirken består med fordømmelsen av Guds 

evangelium om synderens frifinnelse på grunn av Kristi lidelses og døds fortjeneste, 

mottatt i tro, og ikke av noen annen grunn.  Romerkirken lar seg ikke reformere i sam-

svar med den nytestamentlige tro.  Det er kristenhetens største tragedie.   

Lar vi oss reformere?  Kristi ords bekjennere befinner seg i bekjennelsessituasjon, fri til 

å bruke kallsretten, fri til å gjenopprette gudstjenestefellesskap på kirkens ubeskårne 

grunnvoll, lagt i begynnelsen.  Prekenembetets ordinerte utøvere er fri til å bruke sy-

nodalretten etter mønster fra Jerusalem-synoden (Apg 15) og i oldkirken praktisert i 

frie synoder – fri til å bekjenne apostelordets lære fra Kristus, fri til å være Den Ene 

Hellige, Allmenne og Apostoliske Kirke i enig bekjennelse til enhetens Herre.  Men vil vi 

uten forbehold istemme og bevitne Konkordiebokens bekjennelser fra den gamle kirke 

og reformasjonstiden? 

Alternativene følger den praktiske fornuft og gjør kirken alminnelig. 



KSv/Hjelperen, side 178 

36.   GUDS KIRKE - KIRKEN FOR ALLE  

Da jeg som ung prest virket i et fleretnisk miljø, la jeg merke til at den forsamlede me-

nighet representerte både sjøsamer, norskættede og kvæner (etterkommere av finske 

innvandrere).  Det minnet meg om løftet til Abraham, om ham som er Guds velsignelse 

til alle folkene, og om Pinsedagen, da forsamlingen representerte folkeslagene rundt 

Middelhavet.  Og tanken gikk til Jesu åpenbaring for apostelen Johannes, til det sted 

hvor han beskriver den triumferende kirke: 

Åp 7:9 – en stor skare som ingen kunne telle av alle nasjoner og stammer, av alle folk og 
tungemål.  De stod foran tronen og Lammet, kledd i hvite kapper og med palmegrener i sine 
hender.   

Ordene beskriver kirkens etnisitet i bilder som omfatter den troende og kjempende 

kirke på jorden (Mt 24:21).  Hvite kapper betegner Guds rettferdighet, mottatt i dåpen 

og rengjort ved troen på syndenes forlatelse for Kristi skyld (v 14, 22:14).  Palmegrener 

betegner troens seier (3:4f).   

Benevnelsen Den norske kirke er misvisende.  Heller «kirken i Norge» eller lignende.  

Guds kirke har bare to dimensjoner – den universelle kirke og lokalkirken.  «Det Jerusa-

lem som er dere oppe, er fritt, og det er vår mor», sier apostelen (Gal 4:26).  Kirkens 

utbredelse til folkene på jorden skjedde fra urmenigheten i Jerusalem.  Altså er hver 

lokalmenighet et «anneks» til det himmelske Jerusalem.   

Et oversetterproblem  

Ordet «katolsk» finnes ikke i Nytestamentet.  Det gjør heller ikke ordet «apostolisk», 

som ble føyd til i den såkalte «nicenske» bekjennelse år 325, da for å markere den rett-

troende kirkes utbredelse i tidens løp.  Avgjørende for kirkens fremtreden - uansett tid 

og sted - er ordenes kirkebeskrivende innhold.  Med begge ord vedkjenner vi oss kir-

kens gudgitte bekjennelse og rett fra begynnelsen.   

Den apostoliske trosbekjennelse (Apostolicum) på latin har ordet «catholicam».  Opp-

rinnelig beskriver ordet den rett-troende kirkes geografiske utbredelse.  Mulige over-

settelser er universell, alminnelig, allmenn eller «for alle folk».  Men hvilken kirke er 

det man sikter til?  Det ble nødvendig å presisere at kirken er «apostolisk».   

De fleste vil vel i vår tid forbinde ordet «katolsk» med «katolikkene», det vil si de som 

tilhører «Den romersk-katolske kirke», som er dens selvbenevnelse.  Sakssvarende er 

benevnelsen «Romerkirken», for konfesjonelle lutheranere er ingen ny kirke, men de 

egentlige katolikker.  Deres identitet er den gamle kirke i skriftbunden tradisjon fra 

aposteltiden.  Derfor har noen villet kalle seg for «evangelisk-katolske» kristne, heller 

det enn «evangelisk-lutherske».  Problemet er høykirkeliges misbruk av benevnelsen, 

som i ettertid avslørte at man var på toget til Rom. 

  



KSv/Hjelperen, side 179 

En oversettelse god nok 

Da Martin Luther oversatte Apostolicum til tysk, måtte han finne et ord som formidlet 

innholdet i «catholicam»?  Ordet katolsk var allerede okkupert av pavedømmet.  Hvil-

ket ord skulle han velge? 

Luther la vekt på den personale side ved den nytestamentlige kirke (ekklesia).  Ordet 

kirke ble i pavedømmet brukt om kirken som institusjon eller organisasjon.  Den per-

sonale side ved kirken lot til å være glemt.  Han lyttet til folks dagligtale og valgte ordet 

«kristenhet» (Christenheit).  Heller ikke dette ord finnes i Nytestamentet, men var eg-

net til å uttrykke saken.  I andre sammenhenger kunne han bruke uttrykket «den kris-

telige menighet».  Istedenfor huset, organisasjonen og prestene, så han for seg den 

forsamlede menighet og dens gudstjenestefellesskap.  Der skal vi søke kirken med de 

gudgitte kjennetegn, forvaltet på Kristi vegne.  På nytestamentlig vis så Luther for seg 

den Guds universelle kirkes nærvær i den forsamlede menighet.   

Konkordieboken i norsk oversettelse fra 1866 (Carl Paul Caspari og Gisle Johnson) 

brukte ordet «kristelig».  Det var den gang et honnør-ord, fremdeles i bruk.  Den nors-

ke kirkes liturgireform i 1889 valgte ordet «almindelig».  Det lød som profanering i 

manges ører, men ble beholdt i Alterboken fra 1920 og frem til høymessereformen fra 

1977.  Da ble ordet erstattet med «allmenn».  Dermed er vi tett på «catholicam» i den 

latinske teksten, hvor ordstammen markerer kirkens sendelse til alle folkene.  Guds kir-

ke på denne jord er med ett ord sagt «allmenn» (nynorsk: ålmenn).  Med bibelunder-

visning utdyper vi saken. 

Kristus er kirkens Lærer 

De kirkebeskrivende ord er en generell beskrivelse: «én, hellig, allmenn, og apostolisk 

kirke».  Kilden til denne viten er åpenbaringsordets treéne Gud.  Hva jeg vet eller 

«tror» om er ikke mine egne andres kirketeorier, men den tro som Helligånden virker 

ved evangeliet fra Faderen og Sønnen, derfor ingen annen tro enn den som Guds kirke 

tror og bekjenner.  Med denne innfallsvinkel begynner Luthers forklaring i Lille Kate-

kismes forklaring:  

«Jeg tror at jeg ikke av egen fornuft eller kraft kan tro på Jesus Kristus eller komme 
til ham, men Den Hellige Ånd har kalt meg ved evangeliet, opplyst meg ved sine 
gaver, helliggjort og bevart meg i den rette tro, likesom han kaller, samler» osv.   

Altså er det jeg vet eller får vite om Guds kirke (el Jesu Kristi kirke), ikke noe annet enn 

det alle kristne vet av samme kilde:  

Den Hellige Ånd er virksom med evangeliet som middel, forkynt og rakt frem i sakra-

mentets skikkelser.  «I denne kristenhet gir han daglig meg og alle troende full tilgivel-

se for all synd…»  Hva Gud gir meg, det gir han alle troende i hele kristenheten.  Han gir 

av nåde «full tilgivelse for all synd», og dermed evig liv hos Gud.  Han gjør det ikke bare 

av og til, men hver dag, så lenge vi bærer på den gjenstridige menneskenatur.   

Hva Gud er, det er han fullt og helt - over all forstand.  Og slik Gud er, er også Guds kir-

ke – én, hellig, allmenn og apostolisk – ikke i tilstrekkelig grad, men fullt og helt.  Og 

hva kirken er ved dåpen og troen, kledd i Kristi hellighet og rettferdighet, det skal hun 

også bli. 

Hva er hensikten med kirkens katolisitet?` 



KSv/Hjelperen, side 180 

Et kortsvar er dette: At alle mennesker skal bli frelst og lære sannheten å kjenne (1 Tim 

2:4).  Konklusjonen ligger nær, at da er alt annet av underordnet betydning og ikke så 

nøye.  Denne rangering rammer med stor konsekvens de ting som er unike ved kirkens 

gudstro og fellesskap på denne jord, og i siste omgang en selv.  Man nøyer seg med 

Guds kirkeformål og billig nåde.  Man overser hvorfor Kristus har frelst meg kjøpt meg 

fri (LK forkl 2 trosart).  Denne ignorans gjør kirken alminnelig og uinteressant. 

Det er forskjell mellom frifinnelsens årsak og dens virkning i forsakelse og tro, men 

også en sammenheng med Kristus som gave.  Ved troen på hans lidende lydighet «for 

oss» er han virksom med sin Ånd «i oss».  Han skaper det nye menneske som skal leve 

evig for Gud i hans rettferdighet og hellighet.  Guds «dyrebare og herlige løfter» gjør 

oss delaktige i guddommelig natur – i Guds vesen (2 Pet 1:4, Joh 17:22f).   

Allerede Første trosartikkel er unik: Kjennskapen til den gode Skaperen i hans hand-

lende allmakt, ikke bare i sitt skaperverk, men også i sitt frelsesverk og i sitt verk som 

helliggjører (i vid mening).  De er tre personer i den ene Guddom, i herlighet like stor, i 

majestet like evig (Athanasianum, pkt 6).  Kilden til denne gudskunnskap er ikke speku-

lasjoner og tankespinn, men en bevitnet Jesus-historie, kort fremstilt i Andre trosartik-

kel (Apostolicum).  Også djevelen vet Jesus-historien, men skyr meningen (fritt e Lu-

ther).   

Luthers forklaring gir beskjed om hvem Jesus er, hva han har gjort og hvorfor: - «for at 

jeg skal være hans egen, og leve under ham i hans rike og tjene ham i evig rettferdig-

het» osv.  Spørsmålet melder seg - hvordan?  Luther har valgt å svare med uttrykket 

«full forlatelse», og sikter til den ubetingede absolusjon i det evangeliske skriftemål, 

eller «evangeliet» i avgrenset mening.  Saklig sett hører sakramentene dåpen og Her-

rens Nattverd med i forklaringen til de kirkebeskrivende ord og «de helliges samfunn», 

som er kirkens samfunn i de hellige ting, det vil si det synlige evangelium, rakt i sakra-

mentets skikkelser.  Luther har av pedagogiske grunner valgt å behandle sakramentene 

i hver sin part.  Årsaken var kirkeødeleggende vranglære om dåp, absolusjon og natt-

verd.   

Ef 5:25-27 – (Kristus) elsket kirken og gav seg selv for henne for å hellige henne ved å rense 
henne i vannets bad ved Ordet, og for å stille kirken frem for seg i herlighet, uten flekk eller 
rynke eller noe slikt; hellig og uten feil skulle den være (e Sv Kyrkobibel).  Høys 4:7.  Joh 3:5, 
29.  Ef 1:4.  Tit 3:5, 1 Pet 3:21, osv. 

Den treéne Gud er kilden til kirkens hellighet, gitt henne av nåde på grunn av Kristi 

selvhengivende kjærlighet.  Kristus og hans kirkebrud er uatskillelige på grunn av Guds 

nådepakt i Kristi død for alle.  Den reformerte tenkemåte tar utgangspunkt i menighe-

ten og fyller de kirkebeskrivende ord med refleksjoner over de troendes erfaringer, ad-

ferd og fellesskap.   

Guds kirkes enhet en læreenhet 

Joh 17:17 - Hellige dem i sannheten, ditt ord er sannhet.  Guds ord er sannhet liksom 

Gud er Sannheten helt og fullt.  DITT ORD – ikke Sønnens egne ord, men ordene fra 

Faderen er gitt videre med den himmelske lære til Guds kirke på jorden, til dem som 

ved apostlenes ord fra ham kommer til tro på ham.  (Joh 17:14, 20f, jf 7:16-18, 8:28 

osv.  Rom 10:17, Ef 2:20, 1 Kor 15:1f osv.)   

Kristus sammenføyer og sammenholder kirken med sitt ord fra Faderen (Joh 10:4, 

14:23f.  Ef 4:16, Rom 12:3-5 osv).  Kirkens Lærer og suverene Herre (Kyrios) er den 



KSv/Hjelperen, side 181 

oppstandne Kristus Jesus, gudmennesket ved Faderens høyre.  Nå skaper han og nærer 

og renser han sin kirkebrud «ved Ordet».  Han som sammenfatter alt, sammenfatter 

med dette uttrykk Skriftens lære om hans person og det verk han var sendt for å utfø-

re.  Den troende kirke er en Kristus-virkelighet.  Hun lever av Kristi ord på dåpens 

grunn, og gir læren videre ubeskåren og hel.  I denne apostoliske læretradisjon er den 

allmenne kirke apostolatets kirke og Ordets tjenerinne i Guds kirkeorden.  Det er den-

ne læreenhet den konfesjonelle lutherdom sikter til med ordene «èn, hellig, allmenn 

og apostolisk kirke» (NC).   

I likhet med Herrens utvalgte apostler, er også deres etterfølgere i prekenembetet 

Kristi delegater og medarbeidere.  Deres autoritet og kompetanse består ikke i titler og 

posisjoner, men i Kristi oppdrag og fullmakter i prekenembetets gjerning.  Hvor preken 

og menighetssvar arter seg som et «amen» til Kristi ord, der følger gudstjenestefelles-

skapet eller hjorden Den Gode Hyrdes røst og følger ham.  De praktiserer Ordets regel.  

Deres bekjennelse har kirkerettslig gyldighet i kraft av Guds ord, som de stadfester 

med «amen» i lære og liv.  (Jf Apg 2:42, Gal 1:8. 1 Kor 14:36, 15:1-3.)   

Den rett utlagte Skrift fra dens Herre forplikter kirken til etterfølgelse på nåderettens 

grunn, gitt i dåpen.  Andre utleggelser er uten gyldighet i Guds kirke.  Den allmenne 

kirke fins ikke uten den apostolisitet sin etterfølger apostelordets lære «som Guds ord, 

som det i sannhet er, virksom i dere som tror», 1 Tes 2:13.  Dette eksklusive forhold 

fremgår av det nytestamentlige bekjennelsesvokabular.  Kirkens historie er like fra 

aposteltiden historien om etterfølgernes utholdende bekjennelse inntil dagenes ende.  

Den trofaste kirke tar vare på Kristi ord, bekjenner den rett utlagte Skrift fra ham og 

bruker sin nåderett fra ham, stadfestet med Kristi oppstandelse fra de døde og gitt den 

enkelte i dåpen med barnerett hos Gud.   

Hverken «cæsar» eller «demos» har noen gudgitt overhøyhet eller forrettighet i kirke-

saker.  Hverken statsmakt eller folkemakt har noen myndighet over Guds kirke i lokal-

kirkens samling om Ord og Sakrament.  I praksis vitner slike overgrep om antikristens 

virksomhet i liturgiske ordninger, og ettergivenhet om den kirkeforførende kraft som 

gjør kirken alminnelig med tilpasninger til allmenreligionens krav til lære og liv.  Med 

forførelsen går de unike ting tapt, nemlig de ting som kjennetegner Guds kirke og gjør 

henne til Guds kirke for alle.   

Konformitetstrykket 

Joh 15:19 – Hadde dere vært av verden, hadde verden elsket sitt eget.  Men dere er ikke av 
verden; jeg har jo utvalgt dere av verden.  Derfor hater verden dere.   

Rom 12:2 – la dere ikke lenger prege av den nåværende verden, men la dere forvandle ved 
at sinnet fornyes, så dere kan dømme om hva som er Guds vilje: det gode, det som er til hans 
behag, det fullkomne.   

Denne verdens konformitetspress frister med folkets gunst og utsikter til belønning.  

Alle kristne, men især utøverne av prekenembetet, blir fristet med «verdens riker og 

deres herlighet», Mt 4:8.  Fristende er kirkefordeler gitt på folkesuverenitetens vilkår, v 

9 - Alt dette vil jeg gi deg, hvis du vil falle ned og tilbe meg.  Av frykt for sanksjoner og 

tapte muligheter, reagerer menighetens prest, eller myndighetshavere kirkens organi-

sasjon, med læretilpasninger til samfunnets «fellesverdier».  Tilpasningene saboterer 

Kristi marsjordre med billig nåde, og dåpens rette bruk blir underkjent i døptes liv.   



KSv/Hjelperen, side 182 

Jesus svarte, v 10f - Bort fra meg, satan!  Det er skrevet: Herren, din Gud skal du tilbe, 

og ham alene skal du tjene.  Da forlot djevelen ham, og se, engler kom til ham og tjente 

ham.  – Den bekjennende kirke istemmer Jesu svar og bevitner det i lære og liv, i felles-

skap og enhver i sitt kall.   

Mt 16:24 - Vil noen komme etter meg, da må han fornekte seg selv og ta sitt kors opp og følge 
meg.  Den som vil berge sitt liv, skal miste det, men den som mister sitt liv for min skyld, skal 
finne det (v 16-19, Ef 2:20).  Heb 10:13 – La oss holde urokkelig fast ved bekjennelsen av vårt 
håp, for han som gav løftet, er trofast.  (Mt 10:22, 24:13 osv.  Jf Mt 13:21, Rom 5:1-5, 8, 1 Pet 
2:20.   

Vi griper poenget: Den utholdende bekjennelse har håpet for øye, i skarp kontrast til 

religiøsitet eller spiritualitet som verden godtar.   

Gjennom et par generasjoner har konformitetstrykket virket med kirkeødeleggende 

kraft.  Påtrengende eksempler er de nordiske folkekirker, tilpasset folkemeningens for-

ventninger til en forkynnelse og kirkepraksis uten omvendelse og syndenes forlatelse i 

Midlerens navn.  De forkynner «fred, fred! - og så er det ingen fred», Jer 6:14 (1 Tess 

5:3).  Når djevelen lyver, «taler han ut fra sitt eget», forklarer Jesus (Joh 8:44).        

Den kirke som legitimerer sitt nærvær med folkets religiøse behov, frir til folk med al-

minneligheter og fremhever sin betydning som kulturinstitusjon i en tusenårig kristen-

tradisjon.  Når man likevel bekjenner at kirken er «hellig, allmenn» kirke (Apostolicum), 

kan forklaringen være at man oppfatter ordene som målbeskrivende ord, og ikke ord 

om den Kristus-virkelighet som Guds Ene Hellige kirke er.   

Guds kirke er i denne verden Guds Ords tjenerinne.  Hun lar Guds hellige lov avsløre 

syndens nød under syndefallets kår, og lar evangeliet åpenbare Guds gave-

rettferdighet uten lovgjerninger, nemlig den rettferdighet som Kristi lidende lydighet i 

alles sted og for alle.  Derfor går hun Guds ærend, forkynner i Jesu navn omvendelse 

og syndenes forlatelse for alle folk, og de som lar seg hjelpe, tjener hun med forso-

ningens goder.    

 Den Ene, Hellige Kirke er et kristokrati.  Virksom med sin Hellige Ånd bygger Kristus 
kirken på den læregrunn han har lagt med apostelordets lære fra ham og Faderen.  På 
dette gudgitte vilkår er gudstjenestefellesskapet apostolatets kirke på dette sted, og 
den universelle kirkes handlende subjekt.   

 Kristus-bekjennelsen er gitt fra himmelen: Jesus Kristus, sann Gud og sant menneske.   

 Prekenembetets oppdrag og myndighet fra den Oppstandne Kristus står fast: Å forkyn-
ne i Jesu navn omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk, og forvalte evangeliet 
og sakramentene under utøvelse av løse- og bindemakt fra ham.   

 Dåpen til Jesu død, befalt av den Oppstandne Jesus, gjør den enkelte delaktig i Guds 
frelsesverk med løfte om salighet for den som tror.   

 Det private skriftemål med Guds ubetingede tilgivelse, tilsagt den enkelte som ber sin 
prest om å høre skriftemål (el i nødsfall en annen kristen).   

 Alterets sakrament i Herrens Nattverd – et synlig pant på syndenes forlatelse og evig 
liv i Guds kirkes samfunn med enhetens Herre over enhetens sakrament.   

Den allmenne kirke er likeså unik som hennes goder, og likeså inkluderende som hun 

er ekskluderende som Gud er i Jesus Kristus og ham korsfestet.  Men gjør vi kirken al-

minnelig, tilslører vi den Oppstandnes nærvær i den forsamlede menighet, virksom 

med forsoningens goder på sine vilkår.   



KSv/Hjelperen, side 183 

Den folkekirkelige åpenhet på vilkår bestemt av mennesker, må tilby surrogater, fra 

gemmelt kalt «billig nåde».  Denne største villfarelse i vår tid tilslører to ting: (1) Pre-

kenembetets oppdrag  - å forkynne i Jesu Navn omvendelse og syndenes forlatelse for 

alle folk (Lk 24), og (2) det unike ved evangeliets religion,  begrunnet i den bevitnede 

Jesus-historie om hans lidelse, død og oppstandelse, slik Skriftene har sagt og Gud 

stadfestet med Jesu oppstandelse.  

Billig nåde tilslører menneskets skyld og skam og håpløshet, og tilslsører Guds nidkjær-

het for sitt verk, okkupert av fiendemaktene synd og død og satans velde.  Under dek-

ket av velmenende tilpasninger mister saltet sin kraft og lyset skjult i fornuftens mørke.  

Mt 5:13ff.   

Da blir det sagt at konfesjonell (el bekjennelsestro) lutherdom ved deres prester (el 

pastorer) er opptatt av å bygge murer.  Nei, Gud er vår faste borg, vår tilflukt og vårt 

vern, og vi hans delegater.  Med Guds hjelp er vi opptatt av å gi menneskene ekte sa-

ker i prekenembetets gjerning.  Derfor fremstiller vi Guds nådemidler i all deres herlig-

het, og oppmuntrer alle til å la seg forlike med den levende Gud, og med Kristus til ga-

ve, leve etter Guds gode skapervilje.  Det gjør vi i den glade tilbakemeldidng til den rett 

utlagte Bibel fra dens Herre, og gjør det uten forbehold overfor Ham som lærer oss i og 

med apostelordet. 

Følgelig opptrer vi ikke herskere, men som Ordets tjenere.  Vi manipulerer ikke, men 

går åpent frem.  Vi opptrer ikke som om Guds ord er utgått fra oss, men fallbyr ekte 

saker og og bærer omkostningene i tålmodighet.  Vi går åpent frem, informerer og 

innbyr mennesker til undervisning og instruksjon.  Kom og se!  Hør, så skal dere leve!   

I sentrum for vår virksomhet står Ordets og Sakramentets gudstjeneste.  Vi samles om 

den oppstandne Kristus, virksom i den forsamlede menighet.  Han er vår fred med 

Gud, og ham venter vi som Frelser på Dommens dag.  Vi murer oss ikke inne.  Vi sam-

les, utsendt av ham, går vi til vår daglige gjerning, enhver i sitt kallng. 

37.   KIRKEVIGSELENS MENING  

FRA HISTORIEN OM FOLKESTYRETS INNTOG I DET LITURGISKE 
ROM 

Hva skjer med det liturgiske rom når folkestyret bestemmer bruken?  Utgangspunktet 

er en konsekvensrik hendelse, vel verdt å hente fram.  En kirkeåpningssak innledet de 

endringer som omdannet Den norske kirke til en «åpen» folkekirke.   

Da vekkelsesfolket tok seg til rette 

Det skjedde i 1888  fFire år etter parlamentarismens gjennombrudd i vårt land.  Åsted 

var  Borgund kirke..   

Utpå nyåret ville vekkelsesfolket bruke sognekirken til oppbyggelsesmøter med lek-

predikant.  Sognepresten gjorde sin lovpålagte plikt og nektet, for i den statskirkelige 

ordning var det biskop og Departement som hadde myndighet til å åpne kirkehuset for 

lekpredikant.  Det myndige lekfolk tok seg til rette og åpnet kirken, og det ble åpen 

konflikt mellom sognepresten og vekkelsesfolket i sognet.   

Saken havnet hos kirkeminister Jakob Sverdrup fra partiet Venstre.  Han utba seg bis-

kopenes tilrådinger, men fikk sprikende svar.  Biskop Smitt i Kristiansand stift mente 



KSv/Hjelperen, side 184 

endringen var i samsvar med kirkens bekjennelse, mens biskop Skaar i Hålogaland 

hevdet det motsatte standpunkt.  Da tok Venstre-ministeren Sverdrup initiativet til den 

resolusjon som historisk sett brøt med kirkens rettstradisjon om kirkehusets bruk inn-

ordnet prekenembetets mandat og fullmakter, for «i kirken bør ingen lære offentlig 

eller forvalte sakramentene uten at han er rettelig kalt» (CA 14).  Denne læreartikkel 

gjelder «kirkeregimentet» eller den geistlige myndighet under utøvelse av prekenem-

betet i Guds kirkeorden (ordo ecclesia).   

Etter et drøyt halvår ble konflikten løst med kgl res av 22. august 1888:  Sognepresten 

ble gitt fullmakt til å la lekmenn tale fra kordøren, så sant det forelå godt vitnesbyrd fra 

kjente og pålitelige menn.  Hvilken «fullmakt»?  Kongen i statsråd løste rettstvisten ved 

å delegere myndighet til sogneprestene.  Resolusjonen tok stilling til et lærespørsmål i 

et demokratisk-administrativt perspektiv.  Løsningen så bort fra sogneprestens forval-

teroppdrag under utøvelse av kirkens rett, og likeså Kongens innskrenkede myndighet i 

bysantinsk kirkerettstradisjon.  

Grunnlovens § 4 beskriver Kongens vergemandat med de tekniske termene «beskytte» 

og «verne» i den bysantinske kirkerettstradisjon fra 300-tallet om forholdet fyrstemakt 

og kirke.  Forholdet omhandler fordelingen mellom bestemmende, godkjennende og 

iverksettende myndighet.  Kongens myndighetsutøvelse er i denne tradisjon innskren-

ket til godkjennende lov- og ordensmyndighet.  Han skulle ifølge Grl § 16 anordne «al 

offentlig kirke- og gudstieneste, alle møde og forsamlinger om religionssager», og påse 

«at religionens offentlige lærere følge de dem foreskrevne normer.»  I likhet med 

Kongens vergemandat var også Stortinget pliktig til å håndheve Grunnlovens § 2, og 

dermed verne og opprettholde «statens religion», det vil si kirken etter den augs-

burgske konfesjon.   

Den fullmakt som ble sogneprestene til del, så bort fra den bysantinsk kirkerettstradi-

sjon, og likeså sogneprestens ordinasjonsfullmakter fra kirkens Herre, gitt ved kall og 

vigsel til det offentlige prekenembete i kirken (CA 7).  I følge resolusjonens utforming 

vitner den om en enevoldsrettslig tolkning av nevnte paragrafer i Grunnloven.  Full-

makten er gitt i et kirkerettslig tomrom av hensyn til demokratiske rettighetsidèer in-

nen kirken.  Folkeviljen vant fram på bekostning av kirkens rett, og konflikten løst lo-

kalt med fullmakter til Herrens tjener i rollen som kongens embetsmann.  Dermed ble 

den konsekvensrike kirkeomdanning innledet, som i lovs form medførte den åpne fol-

kekirke med dens prekenembete og organisasjonsstruktur med basis i det sekulær-

liberale demokratis idèer om individers likestilling og rettigheter.   

For oss som er vokst opp i det sekulær-liberale samfunn, er det vanskelig å oppfatte at 

den selvtekt som ble utøvd i nevnte episode var et radikalt brudd med kirkens gudgitte 

bekjennelse og rett.  Vi tar de demokratiske rettigheter for gitt og «står på krava», som 

det heter.  Det gjorde også det lavkirkelige lekfolk den gang, som etter alt å dømme 

ikke ville finnes seg i det embetsmannsvelde som sognepresten representerte.  Episo-

den var tidstypisk, samtidig som den aktualiserer momenter i den apostolisk-lutherske 

lære- og rettstradisjon.   

Biskop Skaar oppfattet bruddet med kirkens bekjennelse og rett, men ble marginalisert 

i kirkestatsrådens administrative håndtering, etter alt å dømme med avgjørende vekt 

på det helhetskirkelige hensyn.  Noe lignende hadde skjedd i begynnelsen av 1860-

årene, da kirkestatsråden av hensyn til de folkekirkelige forhold ga etter for «åpen 



KSv/Hjelperen, side 185 

kommunion» (Karl Roll-saken i Talvik-Alta).  Begge hendelser medførte brudd med kir-

kens bekjennelse og rett i gudstjenestelige ordninger, fra da av tilpasset demokratiske 

rettighetsidéer.   

Hva er hensikten med kirkevigselen? 

Kirkens rett og bekjennelse er to sider av samme sak, og det med umiddelbare følger 

for kirkerommets bruk.  Det er utskilt fra verdslig bruk og vigslet til Guds bruk, eller 

sagt med Alterboken fra 1920, med ord i biskopens munn:  

«- hold alltid langt borte fra det alt som er vanhellig og urent /…/ Gjør dette hus til 
et bedehus for ditt folk, /…/  Så erklærer jeg denne kirke med alt som hører den til, 
viet og helliget til Guds ære og hans menighets oppbyggelse i troen på Jesus Kristus.  
I Faderens osv.»   

Fem prester + prost og biskop, til sammen syv, representerer den universelle kirke (Åp 

2-3) og markerer i handling at den menighet som her samles, er det handlende subjekt 

i Guds kirke, og et anneks i «det Jerusalem som er der oppe /…/ vår mor» (Gal 4:26).  

Vigslingen er en bekjennelse med kirkerettslig gyldighet.   

Man kan innvende at ordene betoner den subjektive side på bekostning av Guds bruk 

med evangeliet og sakramentene i sitt nåderike.  Men hele handlingsperspektivet rø-

per at vigslingen utelukker den verdslige bruk, unntatt i helt spesielle situasjoner da 

nestekjærligheten opphever den lovbestemte bruk, f eks krigs- og katastrofesituasjo-

ner.  (I 1972 ble Universitet i Tromsø åpnet med en høytidelighet i Domkirken fordi al-

ternativet manglet.) 

Prekenembetet er «Åndens embete» (2 Kor 3:6, 7), og Guds ord er dets «sverd» (Ef 

6:17, Jes 49:2, osv).  Den forsamlede menighet er «Guds hus og kirke nu», som bruker 

sin nåderett i Kristus og trer fram for den hellige Gud.  Når man vigsler eller innvier et 

hus til Guds bruk, overgir man og skiller ut huset til Guds bruk.  Det er en liturgisk 

handling med bønner, takk og lov – en handling som anskueliggjør kirkerettens litur-

giske art til vern om menighetens fellesskap på Guds kirkes grunnvoll, lagt i begynnel-

sen.  Noe ligende skjer ved kirkegårdsvigsel.  Da er kirkegården å betrakte som «Guds 

hage», utskilt til Guds bruk under begravelser og på oppstandelsens morgen.   

Denne rettstradisjon fortsatte etter kirkens reformasjon.  Bruken i samsvar med den 

evangelisk-lutherske bekjennelse markerte lutherdommens identitet med den gamle 

kirke, som her fortsetter i den skriftbundne tradisjon fra aposteltiden.  Men glemmer 

man begrunnelsen i det bibelske handlingsperspektiv, viser erfaringen at sakssvarende 

handlingsuttrykk blir utlevert til velmenende misbruk begrunnet i praktisk fornuft.  

Denne risiko omfatter alt i kirken.  Her følger noen perspektiver på et forsømt tema. 

Sogneprestens ansvar for kirkehusets bruk var i samsvar med kirkens rettstradisjon fra 

den gamle kirke.  Det kirkerettslige grunnlag var gitt i og med kirkevigslingen – en kir-

kerettslig bekjennelseshandling av liturgisk art.  Huset er skilt ut og overgitt til Guds 

bruk i samsvar med Guds mandat og fullmakter.  Dette samsvar er prestens skyldighet i 

sin gjerning som Guds delegat og menighetens rettelig kalte prest.  Da skjer bruken på 

Guds vilkår i samarbeid med den forsamlede menighet.  I denne liturgiske samhandling 

er menigheten huseier og huset dens hjem, og bruken innordnet prekenembetets gud-

gitte mandat og fullmakter.   



KSv/Hjelperen, side 186 

Med hensyn til bruken er ikke huset poenget, men det liturgiske rom, utskilt til Guds 

tjeneste med Ord og Sakrament, og menighetens gjensvar med bønn, bekjennelse, 

takk, osv.  Kirkevigslingen medfører at dette hus er innordnet Jesu Kristi suverene (el 

uinnskrenkede) myndighet over rommets bruk.  Det er Guds hus.  Her er den Opp-

standne til stede i den forsamlede menighet, virksom med uanselige midler – med ord, 

vann, vin og brød.  Midlene er uanselige i menneskers øyne, men er i kraft av den Opp-

standnes bruk de ting som er enestående ved kirken.   

Allerede rommets interiør er tause vitner om den Oppstandnes befalinger til kirken, 

som hans delegater utøver i prekenembetets gjerning, forpliktet til å lære døpte å hol-

de alle Kristi kirkebefalinger.  Denne sammenheng mellom kirkevigsling og kirkebruk 

handler om nådemidlenes bruk i en dennesidig menighetshistorie.  Dette bruksmøns-

ter i kirkens rettstradisjon ble brutt da folkesuvereniteten krevde kirkehuset åpnet for 

likestillings- og rettighetskrav, ukjent for den gamle kirke og den wittenbergske refor-

masjon.   

  



KSv/Hjelperen, side 187 

Den folkekirkelige profanering av kirkens rom 

Profanering skjer med den menneskesentrerte bruk av kirkens rom.  Når det praten 

summer før «forestillingen» og applausen avslutter opptredenen, da befinner vi oss 

ikke det liturgiske rom, men i teateret, konsertsalen auditoriet eller lignende.   

I skarp kontrast til kirkevigselen fremstår ”kulturkirken”, åpen for kultur-evenementer i 

det sekulær-liberale samfunn, noen ganger med patetisk sang og larmende musikk i 

det liturgiske rom, andre ganger med rommet som stemningsfull kulisse med god akus-

tikk.  Karakteristisk er den misbruk som skjer med slagerviser under gravferdsliturgien 

og kirkebryllup.   

For tredje år på rad arrangerte den kvinnelige sognepresten MC-guds-tjeneste for 

«Holy Riders» i kirken.  Lokalavisen dekket begivenheten med bilder og intervju, og 

med følgende kommentar.   

«Det bråker og smeller.  Folk i kirken reiser seg og tar bilder av motorsyklene som 
kjører opp midtgangen.  I bakgrunnen spilles «Purple Rain» av Prince på orgelet.»  
Bikerne har også sin egen «Bikerbibel», fortalte hun, og der står det mye rart, blant 
annet at Gud er like virkelig som lukten av bensin.  Den halvtimes lange 
gudstjenesten avsluttes med «ON the road again, just can’t wait to get on the road 
again.»   

Begrunnelse og legitimeringsmåte?  De brummer, bråker og lukter bensin, men hører 

så absolutt til i kirken, forklarte presten, ikke uten et visst poeng.  Innvendingen gjelder 

misbruken - i strid med kirkevigselen og Kristi nærvær, virksom i forsamlingens midte 

med underfulle ting.  Misbruken omfatter i dette tilfelle et embete oppfunnet av men-

nesker.   

Endrede forventninger i tidens løp 

Tilstrømningen til kulturarrangement i kirkehuset synes å øke hvor prest og menighets-

råd legger vinn på å gjøre bruken alminnelig og kirkehuset åpent for tilbud som «mar-

kedet» vil ha.  Frierier til menneskers behov og forventninger tilslører og underkjenner 

det unike og underfulle ved menighetens gudstjenestefellesskap.  Tilslørt blir prestens 

delegat-oppdrag og de ting som skaper troen og bygger en menighet, nemlig Kristi 

virksomme nærvær med Ord og Sakrament i den forsamlede menighet.   

I den apostolisk-lutherske kirke- og læretradisjon har man visst hva troen lever av og 

satset på Guds kirkes underfulle tegn i jordiske skikkelser. Jeg ser for meg en episode i 

Hammerfest på slutten av 1600-tallet.  Presten var blitt gammel og dårlig til beins, og 

anledninger til kirke- og altergang stadig sjeldnere.  Da bar noen presten på en stol til 

kirkehuset og plasserte ham i koret.  Messen ble holdt og menigheten betjent med Ord 

og Sakrament.  Hendelsen illustrerer omfattende samfunnsendringer i innvevde hen-

delsesrekker:  

 Overgangen fra den konfesjonelle - til den sekulær-liberale stat.   

 Overgangen fra dåpsopplæring i hjem og menighet - til formidling av kristendom, 
religion, livssyn og etikk i statens enhetsskole 

 Overgangen fra kirkelig folketradisjon i apostolatets kirke - til folkestyrt kirkeorganisa-
sjon og «åpen folkekirke». 

Konfliktdimensjonen embetsverk og folkevilje 



KSv/Hjelperen, side 188 

Vekkelsesfolkets inntog i sognekirken var forberedt gjennom pietismens konventikkel-

virksomhet i en sideordnet kirkestruktur.  Karakteristiske språkuttrykk er sidestillingen 

prest og predikant, menighet og troendegruppe, gudstjeneste og møte, kirke og bede-

hus.  Sidestillingen representerer en indrekirkelig interesse-konflikt i det gudstjeneste-

lige rom.  Det ble presten i prekenembetets gjerning offer for konflikten mellom folke-

vilje og «embetsmannsvelde».   

I den statskirkelige sammenheng var konflikten forberedt gjennom sammenblandingen 

av geistlig og åndelig myndighet med presten som utøver av dem begge.  Kirkeåp-

ningssaken i Borgund aktualiserte interesser i to relasjoner: Konfesjonen i forholdet 

prest/vekkelsesfolk, og enhetskulturen i forholdet øvrighet/undersått.  Presten i sin 

dobbeltrolle måtte representere dem begge, både den augsburgske konfesjon og kon-

fesjonsstatens enhetskultur.  Dobbeltrollen virket tilslørende på prekenembetets gjer-

ning under utøvelse av gudgitt myndighet, av mange oppfattet som Kongens mann når 

han var ute i «lovlig gjerning».   

Med parlamentarismens gjennombrudd i 1884 ble geistligheten – eller utøverne av det 

evangeliske presteembete – en del av tapersiden.  De ville verne om kirkens konfesjo-

nelle basis av frykt for at kirkens grunnlovfestede basis ville løsne om kirken ble under-

lagt folkeviljen med Stortinget som den kirkelovgivende myndighet.  La oss se Kirkere-

gjeringens løsning i en nordisk sammenheng. 

Skal det enestående ved kirken lære og liv gjøres alminnelig?   

Kirkens liturgiske rom med dets interiør vitner om Guds kirkes underfulle tegn.  Her er 

kirkens oppstandne Herre til stede, virksom med Ord og Sakrament, forvaltet på tro-

skapens vilkår i den forsamlede menighet.  Med glidninger i begrepene oppstår situa-

sjoner da bruken motsier tegnene i et hus vigslet til bruk i Guds nåderike.  Grunnen ble 

beredt for folkeviljens inntog, og huset innordnet den «åpne» folkekirke organisert til 

topps.   Folkesuvereniteten avløste kongesuvereniteten.   

Bruken av kirkerommet på sekulære vilkår bekrefter den gamle erfaring: Øyeblikkets 

sensasjon og det ekstraordinære er uten menighetsbyggende betydning.  Tilslørt blir 

Kristi virksomme nærvær i den forsamlede menighet, og fortrengt blir Kristi gaver med 

evangeliet og sakramentene som midler.  Tilslørt og fortrengt blir også det evangeliske 

prekenembete, for nådemiddelforaktere foretrekker en ”folkemann” som taler og se-

remonimester fremfor Kristi delegater.  Tilslørt blir også det fortrolige forhold mellom 

han «prestefar» og hans «sognebørn» i den kirkelige folketradisjon.  

Stilt overfor pietismens troendegrupper, stod geistlighet og kirkelig folketradisjon 

overfor et strategivalg, slik eksemplene fra Norden viser - enten forbudslinjen (Sverige- 

Finland) eller reguleringslinjen av hensyn til den kirke-konservative Halle-pietismen 

(Danmark-Norge).  Motiveringen var den samme - ”enheten i religionen”.  Kontroll ble 

forsøkt med presten i rollen som ”kongens mann”.  Rettsforføyninger med hjemmel i 

konventikkelplakaten drev mange steder konventiklene til såkalt «frinattverd» eller det 

åpne kirkebrudd.   

Konventikkel-plakatene ble ikke avskaffet før langt ut på 1800-tallet – i Norge 1842, i 

Danmark som følge av Grunnloven i 1849, i Sverige i 1858, i Finland i 1869.  I Norge ble 

dissenterloven opphevet i 1845.  Lovendringene vitner om de frihetsidèer som siden 

opplysningstiden hadde uthulet den konfesjonelle enhetsstat og svekket dens autori-



KSv/Hjelperen, side 189 

tet.  En voksende opinion hadde ulike interesser å ivareta, blant dem hører «vekkelses-

folket», som i Borgund åpnet kirkehuset med folkemakt.  Det var en hendelse med 

symbolkraft for både lavkirkelige og venstre-politikere.  Siden fulgte den kirkedemo-

kratisering som gjorde Kristi delegater til tapende part i ”Guds hus”.   

Etter ansøkning kunne biskopen allerede i 1913 overdra retten til å forvalte nattverden 

til kapteinen eller en av mannskapet på norsk skip.  Fra samme år ble det klart at det 

ikke var nødvendig med noen særskilt fullmakt for den som forrettet nattverden i et 

hjem eller i en sluttet krets – såkalt «frinattverd“ (i privatsfæren).   

To resolusjoner fra 1913 og 1949 ga biskopen adgang til å gi medlemmer av Den nors-

ke kirke – både menn og kvinner - fullmakt til å forrette sognebud eller nattverden i 

sognemenigheten, og ellers ved anstalter, sykehus og større anlegg.  Slike nattverd-

gudstjenester skulle ”som regel” ikke holdes samtidig med ”den offentlige gudstjenes-

te” i sognets eller distriktets kirke.  Denne fullmakt kunne også omfatte dåp, og ved-

kommende kunne bli innvidd til tjenesten etter særskilt ritual.   

Mer restriktive var bestemmelsene om lekfolks adgang til å tale under den «offentlige» 

gudstjeneste med menighetsmøtets generelle tillatelse og prestens samtykke (kgl res 

29. oktober, 1913. jf res 26. januar 1956).  Presten kunne fritt bestemme om han ville 

la seg bistå av andre under gudstjenesten, men ingen myndighet kunne bestemme at 

presten skulle overlate gudstjenesten til andre.  Det kunne likevel forekomme at pres-

ten ble presset til det før høymessen av hensyn til et stevne eller lignende (underteg-

nede Kåfjord k, Lyngen Tref s 1970, Hylestad k i Setesdal h 1974).  

Kirkeloven fra 1920 ga regler for menighetsrådets disposisjon av kirken utenfor de van-

lige gudstjenester og kirkelige handlinger.  Fremdeles hadde prest i selvstendig embete 

rett til å bruke sin menighets kirkehus til gudstjenestelig bruk og foredrag om kristelige 

eller kirkelige emner.  Samtidig ble menighetsrådet gitt disposisjonsrett, når de ønsket 

kirkehuset brukt til gudstjenestelig eller annen oppbyggelig bruk ved prester av evang-

elisk-luthersk bekjennelse, eller til oppbyggelse ved menn eller kvinner som tilhørte 

Den norske kirke, eller til vitnemøter med en leder godkjent av menighetsrådet.  Like-

ledes fikk menighetsrådet rett til å stille kirkehuset til disposisjon for kirkekonsert og 

godkjenne dens program.   

Eksemplene kan forfleres, men tilstrekkelig til å illustrere to ting - den restriktive linje 

med hensyn til kirkehusets kristelige bruk, og nedbyggingen av prestens ansvar i kraft 

av prekenembetets gudgitte oppdrag og mandat under biskopens tilsyn.  Skrittvise til-

pasninger til omstendighetenes krav vitner om et økende spenningsforhold til kirkehu-

sets vigsel og kirkens bekjennelse. 

Den indrekirkelige uthuling av prekenembetets oppdrag rammer kirkefellesskapet på 

et dypere plan enn en kirkedør åpnet med makt, om enn i god hensikt, slik det skjedde 

i Borgund 1888.  Til da var kirkerommet brukt til menighetens samling om nådemidle-

nes bruk i prestens gudgitte forvaltergjerning som Jesu Kristi delegat, konkret uttrykt i 

bruken av prekestol, døpefont og alterbord.  Til da var kirkerommet et skjermet sted 

mot enevoldsmakt (cæsareopapisme).  I samsvar med Kirkeordinansen fra 1537 utøvet 

menighetens sin rett sin rettelige kalte prest, og det med en selvfølgelighet som ikke 

engang var verdt å nevne, hverken i de sachsiske visitasjonsartikler fra 1528 eller i 

Kirkeordinansen fra 1537.   



KSv/Hjelperen, side 190 

Fra 1888 av skulle sogneprestene med delegert kongemakt utøve kontroll med folke-

viljen i kirkens rom, i første omfang representert ved et ”myndig” lekfolk.  Situasjonen 

ble rettslig sett selvmotsigende.  Dets reformprogram gjaldt frihet for forkynnelse i kir-

ker og bedehus, og med stor konsekvens frihet til å forvalte Herrens Nattverd i en luk-

ket krets.  Bruken av det liturgiske rom under sogneprestens tilsyn var havnet i et kir-

kerettslig tomrom innordnet administrative forordninger hjemlet i enevoldsrett.   

Med det indrekirkelig demokrati fremstod Den norske kirke i 2017 som åpen og selv-

styrt folkekirke under Stortingets lovgivende kontroll.  Overgangen fra cæsareopapis-

me ti demopapisme tok om lag 139 år.  Altså var de konservatives redningsstrategi en 

utopi.  En bekjennelsessituasjon krever bekjennere, fri til å bruke kirkens rett og gjen-

opprette det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap, og fri til å være apostolatets 

kirke med de underfulle tegn på ethvert sted. 

 

 

  



KSv/Hjelperen, side 191 

38.   TESER OM DET MENIGHETSBYGGENDE AR-
BEID PÅ KIRKENS GRUNN  

1. Et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap har som formål «det evige liv at de 

kjenner deg, den eneste sanne Gud, og ham du utsendte, Jesus Kristus», Joh 17:3.  - 

Utelukket er menneskers formål eller hensikter.   

 

2. Kirkens tro er Guds tro, gitt kirken med Jesu undervisning i «Skriftene» (Moses, 

Profetene og Salmene) om sin person og sitt verk.  Han er Bibelens Herre og kirkens 

Lærer gjennom sine delegater i prekenembetets gjerning.  Deres autoritet og kompe-

tanse består i apostelordets lære fra ham – og ingenting annet.  - Utelukket fra kirkens 

grunn er lærdommer begrunnet i menneskets tanke, vilje og følelse, og likeså  

 

3 Menighetens virksom har ingen annen legitimitet enn Guds Sønns lidende lydighet 

og Guds forsoningsverk i Jesu Kristi død, som Gud stadfestet på endegyldig vis da han 

reiste Jesus opp fra de døde på den tredje dag, slik Skriftene har sagt.  - Utelukket er 

legitimering med henvisning til nytte og tilfredsstillelse av menneskers behov.   

 

4. Prekenembetets oppdrag er gitt med den Oppstandnes marsjordre, Lk 24:47 – i 

hans navn skal omvendelse og syndenes forlatelse forkynnes for alle folkeslag…  De 

som kommer til tro og lar seg døpe til Jesu død og oppstandelse, de skal i menighetens 

gudstjenestefellesskap lære å leve i menighetens gudstjenestefellesskap ved holde alle 

den Oppstandnes befalinger til kirken.  Dette oppdrag omfatter hele menneskelivet fra 

dåpen av, eller fra den dag da et menneske vender tilbake til sin dåp.  Den som er døpt 

til Jesu død, er også kalt til å øve troen, enhver i sitt dagligliv ved å forsake djevelens 

gjerninger og tro på syndenes forlatelse for Kristi skyld.  - Utelukket er forestillinger om 

de kvalifisertes «kristenliv».  

 

5. Guds enbårne Sønn i Jesu skikkelse er Guds rettferdighet, som evangeliet åpenba-

rer uten lovgjerninger.  Han er Guds gaverettferdighet før evangeliet åpenbarer den, 

og før Gud tilregner den troen, og før Kristus virker fornyelsen.  Med Kristus til gave, 

mottatt ved dåpen og troen, er vi Guds kjære barn under Kristi herredømme «for at vi 

skulle være hellige og ulastelige for (Guds) åsyn /…/ (og) for at vi skulle være hans her-

lighet til pris», Ef 1:4, 12.  - Utelukket fra frifinnelsens årsak er farisèernes lære om de 

kvalifisertes nådestand – med forbehold om livets fornyelse i virkninger som andre hø-

rer og ser.  Da gjør man evangeliet til en ny lov.   

 

6. Den rett utlagte Skrift fra dens Herre, gitt kirken i og med apostelordet, er eneste 

norm menighetens virksomhet og den kristnes liv.  Med Jesus Kristus som kirkens Læ-

rer er gudstjenestefellesskapet et disippelfellesskap under Jesu Kristi herredømme.  - 

Utelukket fra gudstjenestefellesskapets basis er bekjennelser el. erklæringer av privat-

rettslig karakter om enighet på tilstrekkelig grunnlag, som om mennesker evner å sam-

le og forene kristne. 

 

7. Samling om Ord og Sakrament skjer med bruk av vår barnerett hos den treène Gud, 

gitt i dåpen og bekjent i liturgiske ordninger på sakssvarende vis.  - Utelukket er ord-

ningenes gyldighet i kraft av menneskers autoritet og kompetanse. 



KSv/Hjelperen, side 192 

 

8. Gudstjenestefellesskapets begrunnelse er Guds kirkes unike kjennetegn, evangeli-

ets himmelske lære og sakramentene forvaltet slik Kristus befalte.  Derfor samles vi 

om den oppstandne Jesus Kristus, virksom i prekenembetets gjerning, forvaltet på tro-

skapens vilkår.  På dette vilkår er den oppstandne Kristus virksom med sin Ånd i den 

forsamlede menighet, og forener og sammenføyer oss til et hellig tempel i Herren.  I 

tillit til Guds løfte stadfester vi Guds troverdighet med nådemidlenes bruk.  Med ut-

holdende bekjennelse gir vi vår tilbakemelding til ham som er troens rettferdighet ved 

Guds nådeside - Herren Jesus, sann Gud og alles bror.  - Utelukket fra gudstjenestefel-

lesskapets begrunnelse er menneskers føleri og meninger om nytte og behov.    

 

9. Guds kirkes unike kjennetegn fra den oppstandne Jesus gjør gudstjenestefelles-

skapet unikt.  Han er etter sitt løfte til stede i den forsamlede menighet, virksom i 

handlinger som ses og ord som høres.  - Utelukket fra kirkens grunnleggende kjenne-

tegn er trosytringer, slikt som bekjennelse og bønn, lovprisning, diakoni, kristnes inn-

byrdes samtale og trøst, eller de prøvelser som følger Ordets etterfølgelse.   

 

10. Med kirkens unike kjennetegn legitimerer menigheten sin virksomhet i lokalsam-

funnet.  Kristnes legitimering i begynnelsen, da apostlene Peter og Johannes stod an-

klaget for det høye råd, er den samme legitimering for menighetens virksomhet i nåtid, 

Apg 4:20 – «Vi kan ikke tie om det vi har sett og hørt.»  - Utelukket fra begrunnelsen er 

menneskers legitimeringsmåter ved hjelp av positive virkninger på samfunnet i fortid 

og nåtid.   

 

11. Gud demonstrerer sin handlende allmakt i deres indre som hører Guds Ord.  Med 

Kristi ord som middel virker han den tillit som anvender Jesu Kristi fortjeneste, enhver 

på seg selv.  Denne tro regner Gud til rettferdighet for ham.  Da tror vi hver for oss at 

hans lidelse er min lidelse, hans død er min død, og hans oppstandelse fra de døde er 

min oppstandelse, og Herren Jesus ved Faderens høyre min rettferdighet.  Slik vitner 

Den Hellige Ånd med vår ånd om Guds velgjerninger i Jesus Kristus.  Da hender det at 

tilhørere oppdager i ettertid at jeg tror.  - Utelukket fra Guds gave-rettferdighet er 

menneskers domsmyndighet i kraft av eget skjønn, med forbehold om angerens smer-

te, inderlighet, oppregning av synder og godtgjøring for begåtte synder.   

 

12. Guds universelle nådepakt i Jesus Kristus og ham korsfestet, blir den enkelte til 

del i dåpen til Jesu død.  Kristenlivet leves i omvendelse og tro på dåpens grunn hele 

livet.  I tillit til ham som er Troens rettferdighet, er døpte mennesker kalt til å stille sine 

legemer frem som våpen for Guds gode skapervilje, enhver i sitt kall.  - Utelukket er 

forestillingen om kristelige personligheters livsytringer i et asketisk-puritansk livsmøns-

ter, og i kristeliggjorte aktiviteter og virksomheter. 

 

13. Med dåpsformaningen i den offentlige forkynnelse blir døpte oppmuntret til go-

de gjerninger (Tit 3:8.  Mk 16:16.  Jf LK forkl 2 trosart: «Dette har han gjort for at jeg 

osv).  - Utelukket er forestillingene om dåpen av hensyn til dem som tviler på at barnet 

er Guds barn, og likeså den lære at dåpen er gjenfødelsens nådemiddel for småbarna, 

men Ordet gjenfødelsens nådemiddel for voksne (Pontoppidan).   



KSv/Hjelperen, side 193 

 

14. Sammen med dåpsformaningen hører det private skriftemål.  En prest må alltid 

regne med at det blant tilhørerne finnes noen som strever med å tro seg for et Guds 

barn og lem i Guds kirke, hva grunnen enn måtte være.  Derfor skal den jevnlige un-

dervisning om privatskriftemålet høre med i prestens gjerning, og likeså ordnet adgang 

til skrifte.  Gud gir ikke surrogater, men ekte saker (JDiestelmann).  - Utelukket er fore-

stillingen om presten som utøver sin gjerning etter skjønn og godtykke, og likeså «all-

minnelig skriftemål» (pietisme/rasjonalisme), ukjent for den gamle kirke og bekjennel-

sestro lutherdom.   

 

15. Alterets sakrament synliggjør kirkens samfunn i enig bekjennelse til enhetens 

Herre over enhetens sakrament.  Han styrker Kristi venner i kirkens samfunn med den 

treène Gud.  Kristi tjeneste for oss er messens gavestruktur «ovenfra», slik hans inn-

stiftelsesord viser.  I den sakramentale handling (konsekrasjon, utdeling og spising) er 

Kristus virksom med sitt allmaktsord i prestens munn.  Kristus tjener sine venner med 

sitt Golgata-offer, som han lar rekke frem i brødets og vinens skikkelser, og nattverd-

gjestene mottar med munnen, de troende til syndenes forlatelse, liv og salighet.  - Ute-

lukket er kirkesamfunn i en sideordnet troendegruppe, løst fra kirkens bekjennelse til 

Kristi ord og enhetens sakrament, og likeså forestillingen om en rett gudstjeneste i 

kraft av troendegruppens medvirkning, eller troen på menighetens virkekraftige natt-

verdfeiring, som virker Kristi legemes og blods sakramentale nærvær «sammen med» 

brødet og vinen (jf forvandlingsepiklese, Nytestamentet fremmed). 

 

16. Det er som menighetslemmer vi lever det normale kristenliv i Guds Ene Hellige 

Kirke (Apg 2:42).  En kristen lever i den Kristus-virkelighet som er Guds nåderike «i 

Kristus».  Menighetens samling om Ord og Sakrament angår alle døpte, for alt i menig-

heten/kirken handler om dåpen og det gudssamfunn den innlemmer i.   

Dette samspill blir ødelagt med vantroen og dens syndefrukter, som angår de andre og 

ikke bare meg selv.  Vi må fremfor alt besinne oss på Guds sjelesorg ved Ord og Sakra-

ment – og på skriftemålets rette bruk, når samvittigheten gnager.  Guds uforbeholdne 

absolusjon virker troens frimodighet i et legende fellesskap.  - Utelukket er den sløve 

vane og falske tilflukt i gammel sedvane fra «de gamle».    

 

17. I tillit til Guds løfte, gitt i dåpen, lever vi i det evangelisk-lutherske gudstjeneste-

fellesskap som liturger for Gud og diakoner for vår neste.  Gjennom undervisning og 

instruksjon lærer vi å delta i liturgier og be tidebønn.  Noen blir kalt til oppgaver som 

kordiakon, kateketdiakon, kirkevergediakon (økon/adm) og pleiediakon (karitative 

oppgaver).  Men alle har medansvar for fellesskapet, alle inviterer venner og bekjente, 

og alle medvirker i gjennomførbare måloppgaver og langsiktige planer for den oppbyg-

gende virksomhet.  - Utelukket er den gruppevirksomhet som lik satellitter i hver sin 

bane, i selvbestemte friheter og med menigheten som referanse og rammeverk.   

 

 

39.    «JORDENS SALT» OG «VERDENS LYS» 

Tekst: Mt 5:13-16 



KSv/Hjelperen, side 194 

Dere er jordens salt!  Men om saltet mister sin kraft, kan det da bli til salt igjen?  Det duger ik-
ke lenger til noe, men kastes ut og tråkkes ned av menneskene.  (Jf  7:6.  Jes 5:3-7, Klag 
1:10f)  

Dere er verdens lys!  En by som ligger på et fjell, kan ikke skjules.  Og når en tenner et lys, 
setter en det ikke under et kar, men i en stake, så det lyser for alle i huset.  Slik skal også de-
res lys skinne for menneskene, så de kan se de gode gjerninger dere gjør, og prise deres Far 
i himmelen!  

Disse Jesu ord har adresse til Jesu disipler i tidens løp.  De er etter Pinsedagen hans kir-

kes lemmer ved tro og dåp  ikke ved kvalifikasjon, men av Guds nåde.  De er fattige i 

seg selv (Mt 5:3).  Hvordan kan de da være «jordens salt» og «verdens lys»?   

Svaret er han som priser dem salig.  I kraft av sin persons hemmelighet er han himmel-

rikets nærvær i tid og rom.  Hans selvhengivende kjærlighet i en bevitnet historie er 

frelsens årsak og derfor troens tilflukt  og ingen annen.. 

Teksten beskriver troens virkning i den enkeltes liv og i kirkens historie.  Den bekjen-

nende tro har en ytterside i ord og gjerning (jf Rom 10:6-10).  Troen bekjenner Guds 

tro, gitt fra himmelen: «Jesus er Herren», 1 Kor 12:3.  Med ham til gave, gitt av nåde, 

trives troen sammen med Kristus til eksempel i gode gjerninger og kristen søskenkjær-

lighet (jf Mt 16:16f).  Men med tilpasninger til verdens levemåte fremtrer den alminne-

lige kirke, uten Guds troverdighet og korsets dårskap.  Til gjengjeld elsker verden sitt 

eget, Joh 14:19. 

Dere er jordens salt 

Poenget med dette bildet er saltets kraft.  En tro som ikke bekjenner Jesu person og 

verk, er en kraftløs forestilling eller mening.  Den kan være spekulativ, men duger ikke 

til mer enn forestillingen «Karlson på taket».  Kirkens gudstro er ikke menneskers på-

funn.  Kilden er «Guds kraft», en gang skjult i Jesu tjenerskikkelse, og oppreist fra de 

døde «ved Faderens veldige kraft» (Rom 6:4).  Unntaksvis viste han sin Guddoms kraft 

med undergjerninger, når han selv ville og hans oppdrag tjent med det.   

Da Jesu venner tok ham ned fra korset, var «Israels håp og frelser» skjult under korset 

(Jer 14:8, 17:13, jf Lk 24:21).  En korsfestet Messias var og er et anstøt for jøden.  På 

den tredje dagen avla Gud sitt vitnesbyrd.  Med handlende allmakt stadfestet Gud Jesu 

undervisning om sin persons hemmelighet og sin død til løsepenge for alle.  Den Opp-

standne stadfestet Guds vitnesbyrd da han viste seg for øyenvitnene med sitt forherli-

gede legeme.  De på sin side så hans Guddoms kraft, hørte ham undervise, spiste 

sammen med ham og tok på ham.  Det gjorde de ved flere anledninger.  Så er Gud selv 

kirkens fremste trosforsvar og Jesu fremste vitne.  Og lik de første kristne, er også vi 

kalt til å bekjenne Guds vitnesbyrd med Skriftens ord, lært av ham.  Vi er kalt i og med 

dåpen til Jesu død.   

Fra den Oppstandne Kristus har apostlene gitt videre «Troens ord» (Rom 10:8, 17).  

Det var ikke «kløktig uttenkte eventyr» vi kunngjorde, skrev apostelen Peter (1 Pet 

1:16).  Samme sak ga Paulus uttrykk for da han sammenfattet Jesus-historien med ut-

trykket «Kristus, Guds kraft og visdom», 1 Kor 1:24.  Han er «Guds kraft» til frelse for 

hver den som tror.  Så er ikke kirkens tro en lovreligion, hvor frelsen består i den fore-

skrevne prestasjonsfromhet, men Guds tro som kommer til oss med Guds rettferdig-

het, oppfylt i Jesu Kristi lidende lydighet inntil døden på korset.  Han er troens rettfer-

dighet, som gis gratis – av nåde.   



KSv/Hjelperen, side 195 

Evangeliet meddeler Guds gave-rettferdighet, syndenes forlatelse for Kristi skyld.  

Hvorfor?  For at vi skal leve under hans nådige herredømme og tjene ham i hans rike 

som Guds kjære barn, og følge Jesu eksempel i gjerninger som har Guds ord og befa-

ling for seg.  Han er ikke bare frifinnelsens årsak, men også fornyeren.  Ved troen for-

nyer han oss med sin Ånd og skaper det nye menneske med en ny vilje, lyst og trang til 

å leve etter Guds gode skapervilje.  Det gjør han ved troen for at vi skal bli likedannet 

med ham.  Nå er det nye menneske i sin begynnelse, for den onde menneskenatur 

strider imot inntil død og grav.  Men det nye menneske skal oppstå på den ytterste dag 

og leve evig for Gud, liksom Kristus er oppstanden og lever i evighet.  Derfor er han 

«min Herre» (LK forkl 2 trosart).   

Kirkens tro er unik, ikke bare dens begrunnelse i fortid, men også dens kilde i nåtid – 

den Oppstandne Jesus, virksom med evangeliet og sakramentene i den forsamlede 

menighet med fullendelsen for øye, når han kommer med den nyskapte jord og ønsker 

velkommen Guds velsignede kirkeskare.   

Apostolatets kirke er ikke grunnet på menneskers visdom, men på Guds kraft.  Basis er 

Guds løfters oppfyllelse i Jesu lidelse, død og oppstandelse (1 Kor 2:5).  I nåtid er den 

Oppstandne virksom med evangeliet og sakramentene i den forsamlede menighet.  

Forvaltet på troskapens vilkår, gir han oss forsoningens goder i et gjenopprettet sam-

funn med den levende Gud (1 Kor 4:1f)   

Det samme vilkår fremhever apostelen Johannes, 1 Joh 1:1-3.  Kirkens tro er sikkert 

begrunnet i den Oppstandnes fysisk-konkrete tilstedeværelse blant disiplene.  Hvor-

for?  Johannes tilføyer - «for at deres glede skal være fullkommen» (v 4).  Årsaken gjør 

også kirkens glede unik.  Evangeliet tilsier og rekker oss ham som er «Guds kraft til frel-

se for alle som tror  /…/ for i det åpenbares Guds rettferdighet, av tro og til tro», Rom 

1:16f.  Kontrasten til den alminneliggjorte kirke taler for seg.  Den kan pirre nysgjerrig-

heten med påfunn og tilbud, dempe sorg og savn på menneskers vis, og tekkes men-

nesker med reformer i samsvar med yndlingsidèer i tiden.  Kristus har mange etter-

plaprere, men få etterfølgere, skal Johan Arndt ha sagt.  En alminnelig kirke har liten 

interesse utover de behov som også andre tilfredsstiller, ofte på bedre vis.   

Hva er problemet?  Problemet er forkastelsen, Jer 17:5 – Forbannet er den mann som 

setter sin lit til mennesker og holder kjød for sin arm.  Vi er svake i Kristus, «men vi le-

ver med ham hos dere i Guds kraft», sier apostelen (2 Kor 13:4).  «Du har liten styrke, 

du har tatt vare på mitt ord og ikke fornektet mitt Navn», sier Kristus, Åp 3:8.  Vår styr-

ke er Lammet som har seiret, han med sin munns sverd (1:16).   

Dere er verdens lys 

«JEG ER verdens lys», sier Jesus om sin persons hemmelighet, Joh 8:12 (jf 1:4f).  Han er 

«en utstråling av Guds herlighet og bildet av hans vesen, og han bærer alt med sitt 

mektige ord», Heb 1:3 (jf 2 Kor 4:4).   

Lys-bildet beskriver Guds herlighet, en gang synlig til stede over paktens ark, senere 

skjult til stede i Jesu tjenerskikkelse, og i den forsamlede menighet evangeliet og sak-

ramentene forvaltet på troskapens vilkår.  Uanselig var den enbårne Sønnens fremtre-

den den gang, og uanselig er den Oppstandnes nærvær, virksom med ord som høres 

og med vann og vin og brød som ses.  Men midlene gjør kirken hørbar og synlig.   



KSv/Hjelperen, side 196 

Trofaste forvaltere forkynner den fullbrakte frelse i Kristi gjerning «for oss».  Det gjør 

de uten forbehold om hans fornyende gjerning «i oss».  Men med Kristus som gave, 

oppmuntrer de døpte til å legge vinn på gode gjerninger (Tit 3:8).  Guds unike evange-

lium gjør Guds kirke lokaliserbar.   

Poenget er Guds rene evangelium uttrykt i sakssvarende ord og handlinger.  Først den 

bevitnede årsak, deretter virkningen i livet på dåpens grunn.  Først Kristi gjerning «for 

oss», og deretter hans gjerning «i oss» - i livet med ham til eksempel i gjerninger som 

har Guds ord og befaling for seg.  Uten denne skjelning går kirkens unike tro tapt.  Til-

passet allmenreligion, blir «evangeliet» fylt med alminneligheter og kirken sidestilt 

med andre religioner og livssyn, lik et tilbud blant andre i kraft av egenrettferdighetens 

lysende meritter.   

Han «kalte dere fra mørket til sitt underfulle lys», 1 Pet 2:9.  Kalt fra mørket til Jesu 

persons herlighet, har ikke kirken samfunn med mørket (2 Kor 6:14).  Vårt «samfunn er 

med Faderen og med hans Sønn Jesus Kristus», sier apostelen Johannes (1 Joh 1:3f).  

Dette samfunn er hans kirkes hemmelighet og rikdom.  Troen er i seg selv et mørke.  

Troens hemmelighet er han som troen favner.  Eller sagt med ordene i Lille Katekisme: 

«Jeg tror at jeg ikke av egen fornuft eller kraft kan tro på Jesus Kristus eller komme til 

ham, men Den Hellige Ånd har kalt meg ved evangeliet og opplyst meg med sine ga-

ver…».   

Derfor advarer Herrens apostel mot menneskers kløkt i villfarelsens kunster, Ef 4:15 - 

la oss holde oss til sannheten og i alle henseender vokse opp i kjærlighet til ham som er 

hodet, Kristus (e Sv Kyrkobibel.  NT).  Alternativene tilslører det underfulle ved kirkens 

tro og gudstjeneste.  De skjuler lyset under et kar (Mt 5:15) og gjør kirken alminnelig.  

Den trofaste kirke setter lyset i staken og bekjenner uten forbehold apostelordets lære 

fra gudmennesket Jesus.  En annen kompetanse, autoritet eller legitimitet fikk hverken 

Herrens apostler eller deres etterfølgere i prekenembetet.   

Ulikhet på Guds vilkår - eller likhet på verdens vilkår  

Anvender man Jesu ord om «jordens salt» og «verdens lys» ved å skille menigheten fra 

denne verden, må den fremtre som den rene menighet i kraft av utvortes hellighet.  

Anvender man Jesu ord på verdens vilkår, anvender menigheten samtidskulturens 

normer på kirkens lære og liv, som om menigheten er et stykke verden.   

Misbruken stiller oss overfor to ytterligheter – på den ene side det selvoppholdende 

isolat, som om syndens farer truer utenfra; på den annen side den verdsliggjorte kirke, 

som tilfredsstiller menneskers behov med magisk-terapeutiske deisme i kristeliggjorte 

former.  Begge ytterligheter svikter menighetens sendelse, for deltagerne tar ikke Gud 

på alvor, hverken lovens absolutte hellighetskrav eller evangeliet om synderes frifin-

nelse på grunn av Kristi fortjeneste.  Derfor tar deltagerne heller ikke seg selv på alvor 

som syndere og samtidig rettferdige for Gud ved troen på Jesu Kristi, Guds Sønns li-

dende lydighet i alles sted.   

Gjennom prekenembetets oppdrag blir omvendelse og syndenes forlatelse forkynt i 

Jesu navn for alle folk (Lk 24:47).  Ved apostelordets lære fra den Oppstandne kommer 

mennesker til tro og samles om hans virksomme nærvær med Ord og Sakrament i et 

ordnet gudstjenestefellesskap.  Dette fellesskap er ikke er «av verden» (Joh 15:19, 

17:15f, 18:36), men sendt «til verden» (17:18) for at mennesker skal tro Faderen sen-

delse av Sønnen i Jesu skikkelse (17:21, 23) og hans forsoningsverk, fullbrakt i Sønnens 



KSv/Hjelperen, side 197 

død.  Gjennom apostelordets lære fra Faderen og Sønnen er Den Hellige Ånd virksom.  

Han opplyser med evangeliet og lar oss kjenne Gud i i hans trofasthet og selvhengiven-

de kjærlighet, ellers ukjent for menneskene.  Dette gjør den treène Gud for han er den 

han er, full av nåde og sannhet.  Han gjør det med sitt ord, virksomt i et dennesidig 

gudstjenestefellesskap mellom mennesker av kjøtt og blod.    

Her stanser jeg ved isolatets fare.  Med ensidig vekt på den ulikhet som består i skikker 

og tradisjon og utvortes hellighet, går tendensen i retning det selvoppholdende isolat.  

Gruppedeltagerne ser det som sin fremste oppgave å vedlikeholde den etablerte virk-

somhet med språkbruk, arbeidsformer og ritualer overtatt fra «de gamle».  Denne 

selvsentrerte målsetting kjennetegner selvfornøyde tradisjonalister til alle tider: «Vi tar 

vare på det gamle her hos oss», eller «det me e vane med», er refrenget av frykt for 

«forandringer».  Med en illusjon later man som om det gamle er godt fordi det er 

gammelt, og ikke gammelt og bør tas vare på fordi det er bibelsk.  Med alderens patina 

misbrukt på farisèervis, gjør man tradisjonen til sideordnet åpenbaringskilde.   

Innen de nordiske folkekirker var vekkelsesbevegelsene sin tids motkulturer.  De frem-

stod som sosiale produkt med identitetsgivende fasong, hver på sin måte.  Den skje-

matiserte forkynnelse og gruppeadferd definerte forholdet «vi» og «de andre», og 

dermed forholdet mellom «kristelig» og «verdslig» levevis.  Det sjelesørgeriske motiv 

ble forbundet med kasuistikk-moral om synd og ikke synd, som om synd er en fare som 

truer oss mennesker utenfra.  Her merker vi oss virkningen generasjonsløpet. 

Ser vi forholdet ungdomsgenerasjon og besteforeldregenerasjon i tidsperspektivet, vil 

intervjusamlinger gjenspeile bruken av ulike referanserammer når man bedømmer 

samfunnsforhold i nåtid.  Med hensyn til tradering vil det til enhver tid foreligge en la-

tent normkonflikt mellom «forandring» (modernitetstrykk) og «bevaring» (tradisjons-

trykk).   

De gamle vil lett betone de sedvaner og samhandlingsformer som de lærte av «de 

gamle», da de selv vokste opp.  Sett i deres perspektiv, vil ønsker om nye former eller 

arbeidsmåter virke truende og fremmedgjørende.  Bringer nye former nytt innhold, 

det vil si lære og liv i strid med «Guds ord»?  Og motsatt: De unge vil i sin identitetssø-

ken nødig skille seg ut, men markere likhet ved hjelp av de uttrykk som en ungdoms-

gruppe krever med hensyn til mote, adferd, interesser osv.  Sett i de unges perspektiv, 

må nedarvet sedvane og gruppeadferd virke «gammeldags» og fremmedgjørende.   

I generasjonsløpet spiller foreldregenerasjonen (el mellomgenerasjonen) den sentrale 

rolle.  Det kommer særlig klart til uttrykk i den kristne trosformidling offentlig og pri-

vat.  Hvilke adferdsformer, skikker, og sedvaner bør forandres og hvorfor?  Og hva bør 

tas vare på og hvorfor?  I den apostoliske kirke- og læretradisjon fremgår ikke svaret av 

diskusjonen eller samtalen mellom generasjonene, men om begrunnelsen, gitt i be-

gynnelsen.   

Illustrasjon: Jesu «øversteprestelige» bønn, Joh 17.   

Handlingsmønsteret i den apostoliske kirke- og læretradisjon.   

Mønsteret (el paradigmet) er gitt med i det innbyrdet forhold mellom Faderen og Søn-

nen og Helligånden i deres innbyrdes lovprisning, gitt til kjenne og tilgjengelig for men-

nesker i en bevitnet Jesus-historie om Guds selvhengivende kjærlighet.  Den er kilden 



KSv/Hjelperen, side 198 

til kirkens læreformidling og medbestemmende i det menighetsbyggende arbeid.  i  i 

hans lidende lydighet medbestemmer kirkens læreformidling i denne verden.   

Tradisjonsformidling i ulike posisjoner 

Sønnen i Jesu skikkelse er Faderens Sanndrue og Trofaste vitne, og kirkens fremste 

martyr.  Trofast til døden ga Sønnen Faderens ord og lære videre til apostlene.  Med 

Sønnen til eksempel ga apostlene Sønnens lære videre til kirken og la den læregrunn 

som i all ettertid danner kirkens læreenhet.  De er følgelig kronvitnene i den apostolis-

ke kirke- og læretradisjon.  Den sanndrue og trofaste formidling i disse grunnleggende 

relasjoner medbestemmer den læreformidling som senere er det nødvendige vilkår, 

skal Sønnen bygge sin kirke.  Der – og ingen andre steder - gis adgang til Faderen ved 

Sønnen og gjennom apostelordets lære fra dem (i Ånden).   

Åndens gjerning er indirekte nevnt med henvisning til apostlenes innsikt i Jesu under-

visning om Guds folk i den nye pakt (apostolatets kirke).  Endetidens gudsfolk omfatter 

dem som gjennom apostelordets lære kommer til tro på Jesu persons hemmelighet og 

hans verk, v 20.   

  



KSv/Hjelperen, side 199 

Hensikten med kirkens læretradisjon er gitt med Sønnens død 

Sønnen helliger seg selv for Faderen.  Han er kirkens øversteprest og verdens synde-

bærer i samme person.  Før han går for å fullføre sitt verk for alle, og oppfylle Faderens 

vilje, går i forbønn for sien utvalgte apostler og for den kirke som etterfølger apostel-

ordets lære fra ham.  Sønnen har åpenbart Guds Navn for de mennesker som Faderen 

gav ham.  Han ber spesielt for apostlene, at de skal være «helliget i sannhet», v 19, og 

likeså for dem som ved deres ord fra ham kommer til tro på ham, v 20.   

Apostlene har to kjennetegn: (1) de har tatt vare på Faderens ord, som Sønnen har gitt 

videre til dem, v 6, 8 og (2) de er kommet til innsikt om Jesu persons hemmelighet, gått 

ut fra Faderen og utsendt av ham, v 8, 25.   

Denne innsikt eller kjennskap får også apostelordets mottagere.  De lærer den eneste 

sanne Gud å kjenne gjennom Jesus Kristus og har evig liv, v 2f.  Da er Jesu glede full-

kommen i dem, v 13.  Gjennom Sønnens selvhengivende kjærlighet lærer de Faderens 

kjærlighet å kjenne, v 20, 26. 

Vi merker vi oss to ting: (1) Sønnen har gitt Faderens ord videre til apostlene for å hel-

lige dem i sannheten, «ditt ords sannhet», v14, 17, 19.  (2) I sin posisjon som utvalgte 

mottagere av den himmelske lære, er apostlene Sønnens autoritative kronvitner i kir-

kens læretradisjon.  Hensikten – å hellige i sannheten - blir oppfylt hvor mennesker 

mottar apostelordets lære fra Faderen og Sønnen (Joh 7), og lik apostlene tar vare på 

sannhetens ord.   

Sønnen har i Jesu skikkelse åpenbart Guds navn, og ber nå for dem som tok vare på 

hans ord da han var hos dem, v 6, 26.  Han ber at Faderen må bevare dem i sitt navn, v 

12, liksom Sønnen bevarte dem i sitt navn da han var hos dem, v 11 (m unntak av Judas 

Iskariot).  De blir bevart hos Faderen ved å bli helliget i Sønnens ord fra Faderen, v 17.   

Både lærehelhet og læreenhet 

Ordene fra åpenbaringsordets Gud beskriver ingen utviklingshistorie.  De varsler heller 

ingen nyheter ukjent for apostlene.  Hva Sønnen har gitt videre til apostlene, og apost-

lene videre til kirken fra ham, er ord til å stole på lik Gud selv.  Ordene utgjør til sam-

men både helhet og enhet.  De kan ikke skilles, likeså lite som Faderen og Sønnen kan 

skilles. Ingen ting kan legges til eller trekkes fra uten å oppgi både helheten og enheten 

og ødelegge dem begge.  Da må man late som om Guds ord er kommet bare til oss, 

eller utgår bare fra oss, og stille seg på verdens side i dens fiendskap mot Gud, v 14f (jf 

8:44).  I så fall gjør man åpenbaringsordets Gud til løgner og forkynner en avgud til 

menneskers behag (jf 1 Joh 1:10, 2:21f, 5:10, Åp 14:5, 21:27, 22:15).   

Faderen er opphavet til Sønnens ord.  De er personer i den guddommelige enhet som 

er Sannhet.  Sønnen formidler sannhetens ord i kraft av sin enhet med Faderen (og 

Ånden som utgår fra Faderen og Sønnen, er virksom med apostlenes ord fra dem beg-

ge).  Jesu bønn viser indirekte til inkarnasjonens under i jomfru Marias morsliv.  Ordet 

tok bolig i blant oss, eller direkte oversatt: slo opp sitt tabernakel i blant oss «og vi så 

hans herlighet», Joh 1:14, 2:11.   

Ordene er ikke former som i ettertid må fylles med innsikter fra en idèverden «bakom» 

eller «over» ordene.  «Ditt ord er sannhet», v 17.  Guds ord formidler kunnskap fra 

Gud, så vi av ordene lærer å kjenne Guds innerste vesen – hans «herlighet» - i Jesu 



KSv/Hjelperen, side 200 

ringe skikkelse, v 7f, 25.  Med denne kjennskap ble Jesu Guddom forherliget i hans 

apostler, v 10, 22.   

Ordet «herlighet» (gr doxa, hebr kabod) viser til den lysglans som fylte tabernaklet, 2 

Mos 40:34.  Lysglansen var skyggebildet av den Kommende i Jesu tjenerskikkelse (jf Fil 

2).  Sønnens nærvær, virksom i en bevitnet Jesus-historie, kom hørbart og direkte til 

syne under Jesu dåp i Jordan, Mt 3:16f, og likeså for Peter, Jakob og Johannes den 

gangen de var sammen med ham på et høyt berg, Jf Mt 17:2, 5, 2 Pet 1:16 osv.  Ellers 

kunne han gi sin persons hemmelighet til kjenne med undergjerninger, når han ville og 

hans gjerning var tjent med det.  De som i ettertid kommer til tro på ham gjennom 

apostelordets lære, har i likhet med dem løftet om å få se hans Guddoms herlighet i 

den kommende verden, v 24, jf Åp 21:3.  

Hensikten 

Jesu undervisning i Skriftene gir innsikt i Jesu persons hemmelighet og det verk han var 

sendt for å utføre, Joh 5:39, 46, 8:40, 45.  Denne innsikt har han gitt videre med apos-

telordets lære for at de som kommer til tro på ham skal «være ett, liksom vi er ett», v 

22.  Her som ellers i Nytestamentet, oppfyller lærehelheten sin hensikt i kirkens læren-

het på apostelordets grunn.  Eller sagt på en annen måte: Det er ikke disiplenes inn-

byrdes kjærlighet som begrunner enheten, for sannhetens ord står ikke i et sekundært 

forhold til kjærligheten.  Her som ellers i Nytestamentet er det ikke kjærligheten som 

begrunner fellesskapet med skjønnsmessige betraktninger om tilstrekkelig enighet (jf 

Åp 2:6, 14f, 20-23).   

Jesus ber for den læreenhet som tar vare på «ditt ord», v 6, 8, 14, 17.  Denne enhet er 

gitt kirken i og med apostelordets lære fra Faderen og Sønnen.  På denne lærehelhet 

eller grunnvoll oppfyller Guds ord sin doble hensikt, v 20: (1) De som kommer til tro på 

Jesu persons hemmelighet og hans død som Guds Lam og verdens syndebærer, de blir 

ett, liksom Faderen og Sønnen, v 11, 21-23.  (2) Da må verden forstå Jesu persons 

hemmelighet er årsaken til den kirkeenhet som består i apostelordets lære fra ham, v 

3, 23, og at de som tar vare på Guds ord, er elsket med Guds kjærlighet, stilt fram for 

verden i Jesu død, 23, jf v 3, 3:16, 5:24, 1 Joh 4:9 osv.  Den kjærlighet som Faderen har 

elsket Sønnen med, må være i dem og han i dem, v 26.   

Konstantene i den apostoliske kirke- og læretradisjon 

Det er ikke bare opprinnelsen til kirkens læregrunn som er unik.  Det er også fortsettel-

sen i den læreenhet som består på den læregrunn som er lagt i begynnelsen.  «Hjørne-

steinen» i denne grunnvoll er Kristus Jesus selv, skriver apostelen Paulus, Ef 2:20, og 

uttrykker hovedsaken i Jesu øversteprestelige bønn.  I kraft av sin Guddoms person, 

stadfestet med Jesu oppstandelse fra de døde, er hans ord og befalinger til apostlene 

alle dager konstantene i den apostoliske kirke- og læretradisjon (jf Mt 28:19f).   

Guds kirkes unike kjennetegn er i denne verden prekenembetet med løse- og binde-

makt fra den Oppstandne, og likeså dåpen i den treène Guds navn (el Jesu navn) og 

hans legemes og blods sakrament.  Forkynt og forvaltet på troskapens vilkår, tar hans 

delegater vare på Sønnens ord fra Faderen og holder hans befalinger, Gud til ære.  

Apostlenes etterfølgere i prekenembetet er – lik apostlene selv - Kristi delegater.  Med 

Kristi mandat og fullmakter forvalter de Guds «hemmeligheter» (1 Kor 4:1), og i den 

trofaste embetsgjerning formidler de Guds evige goder med ytre midler som høres og 



KSv/Hjelperen, side 201 

ses i en dennesidig, jordisk historie.  Den trofaste kirke har ingen andre guder enn den 

eneste sanne Gud, åpenbaringsordets Gud, som hun kjenner og setter all sin lit til.  Hun 

er den kirke som Gud helliger med sitt ords sannhet, v 17, 3:5, jf Ef 5:26f, Tit 3:5 (jf LK, 

Luthers forkl 1. bud).  Hun er det folk som følger Lammet, hvor enn det går gjennom 

endetidens trengsler, Åp 14:4b. 

Sønnens forhold til Faderen, og apostlenes forhold til Sønnen medbestemmer og legi-

timerer menighetens sendelse og virksomhet under alle forhold i tidens løp.  Døptes 

forhold til Sønnens ord fra Faderen skal i nåtid være det samme som for aposteltidens 

kristne.  Målestokk og rettesnor er for alle tider gitt i og med apostelordets lære fra 

Faderen og Sønnen.  Denne relasjon kommer til uttrykk gjennom hele Nytestamentet, 

og i apostolatets kirke i tidens løp.  Alternativene kjennetegner den falske forbrødring i 

villfarelsenes listige kunster, Ef 4:14.   

Jesu formaninger i åpenbaringene for Johannes  

Åpenbaringsboken rommer Jesu åpenbaringer for den gamle apostel Johannes ved 

aposteltidens slutt.  Jesu sendebrev til de syv menighetene i Lille-Asia lar oss se 

apostolatets kirke i et tilbakeskuende perspektiv på kirkens læreenhet, gitt i begynnel-

sen.  De syv er hver for seg handlende subjekter i Guds universelle kirke, som de repre-

senterer i tidens løp.  Problematikken varierer, men treffer menighetssituasjoner uan-

sett tid og sted.  Oppfordringen gjentas, lik et refreng: «Den som har ører, må høre hva 

Ånden sier til menighetene».  Med Kristi gjenkomst og den kommende verden for øye, 

blir lokalkirken oppmuntret og formant til utholdende tro.   

Åp 2:10 – Vær tro til døden, så skal jeg gi deg livets krone!  3:11 - Jeg kommer snart.  Hold 
fast på det du har, så ingen tar fra deg din krone!»   

Hva er «det» vi skal holde fast på, lik en fager skatt?  (2 Tim 1:14.)  Det nytestamentlige 

svar er apostelordets lære fra Faderen og Sønnen.  Den som agerer kristen med forbe-

hold tilpasset «verden», begrunnet i dypere innsikt, vender det døve øre til apostelor-

dets lære og forfører mennesker med idèer i strid med den gode Skaperen.  1 Kor 

14:34-36, 15:1-3, 1 Tim 2:11f, 1 Kor 11:8f.  Jf 1 Mos 1:27, 2:18, 22. 

Guds kirkes unike kjennetegn fra begynnelsen begrunner kirkens trosformidling i ti-

dens løp.  De er usammenlignbare og derfor evig-unge nyheter formidlet gjennom de 

handlinger som gudmennesket Jesus innstiftet og befalte før han ble opptatt til Fade-

rens nådeside.  I tidens løp er han til stede og virksom i den forsamlede menighet, hvor 

som helst den holder hans befalinger uten forbehold og menneskepåfunn.   

Anm. Da kirken i den nye pakt stod frem på Pinsedagen, var alt gjort klart med befa-
lingene fra den Oppstandnes side.  Luther regner opp syv kjennetegn.  Det fremgår 
av rekkefølgen at de kirkegrunnleggende tegn er «Guds ord», eller den rett utlagte 
Skrift fra dens Herre og sakramentene: Dåpen i den treène Guds navn  hvor Guds 
ord er forent med vannet, Herrens Nattverd  hvor Kristus med sitt ord virker den 
sakramentale forening, og «Himmelrikets Nøkler»  offentlig forkynt i prekenen og 
privat i skriftemålet.   

Til slutt nevner han biskop- og presteembeter  til å forkynne offentlig, døpe, medde-
le absolusjon og forvalte Herrens Nattverd, så følger bønn og lovprisning, til sist 
«korset»   eller de prøvelser som Gud tillater for å gjøre de troende likedannet med 
kirkens hode Jesus Kristus.   



KSv/Hjelperen, side 202 

Tvilens teologi forfalsker klenodiene med kirkeimitasjoner på tilstrekkelig grunnlag, 
alt etter skjønn og behov.  Imitasjonene ligner drivtømmer på en flomdiger elv.   

Luthers Lille Katekisme formidler «dørens» teologi fra kirkens Herre (Joh 10:1-10).   

I sentrum for menighetens virksomhet står den gudstjeneste han innstiftet «i den natt 

han ble forrådt».  Det gjorde han for å fortsette sitt nærvær hos sine venner, og i den 

forsamlede menighet være virksom  med sin Ånd i prekenembetets gjerning slik han 

har befalt.  Begrunnelsen i den rett utlagte Skrift fra Faderen og Sønnen er gitt hver 

menighet i og med apostelordets lære.  Denne begrunnelse stiller krav til kirkens Kris-

tus-bekjennelse i liturgiske ordninger, fri til å uttrykke den himmelske lære med saks-

svarende uttrykk.  Ikke formene, men innholdet er kirkens kontinuum inntil Jesu kom-

me som verdens dommer på den ytterste dag, synlig for alle i sin guddoms makt og 

majestet (Åp 1:7.    

«Kirken må alltid reformeres», skal den være «lys» og «salt» i verden   

Et kristenmenneskes frihet medfører konfrontasjon og oppgjør med den loviske tradi-

sjonalisme.  Den følger kirken som en skygge.  Det var dette oppgjør Luther siktet til 

med ordene «kirken må alltid reformeres, for i samvittighetene skal Kristus råde med 

syndenes forlatelse.  Den er hans fortjeneste, og han alene.   

Et kirkefellesskap av «Den uforandrede augsburgske konfesjon» har ingen annen be-

rettigelse enn den uforbeholdne og hengivne tilbakemelding på apostelordets lære fra 

Faderen og Sønnen.  Her gjelder Jesu programord for kirken i denne verden - å være 

«lys» og «salt» i verden.  Da settes lyset i staken med de gudgitte ord og handlinger 

som er hans kirkes unike tegn på hans virksomme nærvær i den forsamlede menighet.  

Og med Kristus til gave øver kristne troen i gjerninger som har Guds ord og befaling for 

seg.  Da virker saltet med kraft og driver dem til den enbårne Sønnen og har «nåde 

over nåde», Joh 1:16.  Lyset og saltet, gitt i begynnelsen, er det samme hele veien.   

Den trofaste formidling av Sannhetens ord begrunner den gammellutherske forkjær-

lighet for saksvarende riter og skikker fra den gamle kirke.  Da er ikke poenget de ytre 

formene, men den rett utlagte Skrift fra dens Herre. Hans ord lar den forsamlede me-

nighet fremstå som apostolatets kirke i liturgiske ordninger, hvor som helst og når som 

helst i tidens løp.  Men formene fra den gamle kirke er jo overtatt fra Romerkirken, 

innvender noen!  Hvor skulle de ellers komme fra?  Vi bruker det bibelske innhold ut-

trykt i sakssvarende former.   

Allerede de nord-tyskere som så Luther under messen i Wittenberg, undret seg over 

Luthers adferd under Nattverdens Liturgi.  Med geberder og handlingsuttrykk fra den 

gamle kirke viste han ærefrykt for Nattverdens Herre, virksom med sitt ord over frem-

satt brød og vin.  Med sitt skapende ord kommer han til syne med sitt ofrede legeme 

og blod rakt fram i jordiske skikkelser.  Men den som ikke tar på alvor Kristi presise 

tydningsord, må late som om min egen kropp ikke vedkommer dens skaper og gjenlø-

ser.   

Med reservasjoner mot Kristi ord fra Faderen rår menneskers fornuft og kraft.  Den 

skjelner ikke mellom lov og evangelium, men gjør evangeliet til en ny lov.  Med forbe-

hold om lovgjerninger mister saltet sin kraft.  Med prestasjonsfromhet tilpasset egen-

rettferdighetens behov blir ingen drevet til Kristus Jesus, Den Hellige og Rettferdige.  

Han tilhører dem som ikke har lovgjerninger å rose seg av for den hellige Gud.    



KSv/Hjelperen, side 203 

 

40.   HVA ER «FRIE SYNODER» I APOSTOLATETS 
KIRKE?  Noen ledetråder 

«En fri synode» (el fritt konsil) er et teknisk uttrykk fra oldkirken, brukt om preste- eller 

bispemøter, kommet sammen for å treffe vedtak i lære- og ordningssaker.  Deres for-

bilde er Jerusalem-synoden – «den første synode» (Apg 15).   

En fri synode er «fri» til å bekjenne apostelordets lære, gitt kirken i begynnelsen, og 

dermed fri til å utøve kirkens rett i samsvar med prekenembetets mandat og fullmak-

ter fra kirkens Herre.  Det skjedde Nikea-synoden år 325 – det første økumeniske kon-

sil (consilium generale).  Deltagerne ga til kjenne at de var uten Guds myndighet til å 

vedta ny lære, eller forandre den lære som beviselig var formidlet i kirken fra Herrens 

utvalgte apostler.  Denne frihet utelukker innblanding fra andre myndigheter med krav 

om rettslig overhøyhet, enten statlig eller kirkelig.  Underkastelse kjennetegner «rø-

versynoder» gjennom kirkens historie (jf Joh 10).  Samme frihet utelukker gudsdyrkelse 

med menneskers lærdommer (f eks helgenpåkallelser, messeofferteorier, forvand-

lingsepiklese og andre heresier).   

Kirkens synodalrett medfører frihet for statsmakten til å utøve godkjennende myndig-

het og inkorporere synodevedtak i statens lover, og ellers «verge og beskytte» kirkens 

virksomhet.  Kirkens synodalrett medfører likeså frihet for den lokale menighet - Guds 

kirkes handlende subjekt, fri til å motta (recipere) og iverksette synodevedtak. 

Synoden åpner med en gudstjeneste, da forsamlingen konstituerer som rettsforsam-

ling i Guds nåderike, hvor den utøver guddommelig rett.  Konstituering skjer med hil-

senen (salutatio) – «Herren være med dere – og med din ånd».  Synoden fortsetter 

med den læresak som er synodens «substans», for deretter å gi rom for ordningssaker 

av praktisk-kirkelig art.  Noe lignende skjer under den felles menighetsgudstjeneste, da 

kristne utøver Guds nåderett, gitt i dåpen.  (Hans Dubois.)   

Frie synoder i apostolatets kirke 

Kirkesituasjonen i vår tid ligner forhistorien til Nikea-konsilet.  Det kryr av kristne kirker 

og trossamfunn, især innen den protestantiske kristenhet.  Den som sier, vår kirke hol-

der seg til «Bibelen alene», vil straks få gjensvaret «det gjør vi også!»  Man velger for-

kynnere som utlegger bibeltekster etter eget skjønn og opptrer med den autoritet og 

kompetanse de har fra mennesker.  Forvirringen reiser spørsmålet om en forenende 

spiritualitet (el åndelighet) uavhengig av konfesjonsgrenser og i utvikling religionenes 

fellesskap begrunnet i opplevelsesmystikk.   

Alternativet synes enkelt: Å stadfeste og istemme den lære som beviselig er gitt videre 

til kirken i og med apostelordets lære fra Jesus Kristus, fra ham som er Skriftens Herre 

og kirkens Lærer.  Derfor sier vi «Bibelen alene» - «Kristus alene». Det er hva Konkor-

dieobokens bekjennelser gjør i kraft av Kristi ord, Joh 10:4 – sauene følger ham, for de 

kjenner hans stemme (Ordets regel)  – Den Gode Hyrde sammenføyer, forener og gir 

kirkevekst.  

Ef 4:15ff – la oss holde oss til sannheten og i alt vokse opp i kjærlighet til ham som er ho-det, 
Kristus (e Sv Kyrkobibel).  Fra ham kommer hele legemets vekst; det sammenføyes og holdes 



KSv/Hjelperen, side 204 

sammen av hvert støttende bånd, alt etter den oppgave som er tilmålt hver en-kelt del, og slik 
vokser legemet og blir bygd opp i kjærlighet.  Jf 2:20-22.   

I den norske kirkeprovins er det vokst frem en flora av kristelige virksomheter og me-

nigheter ved siden av gudstjenestefellesskapet i sognemenighetens ordninger (territo-

rialmenigheter).  Blant dem finnes også varianter under benevnelsen «luthersk», men 

formet av pietisme og reformert kristendom, og av biblisisme og liberal teologitradi-

sjon.  Den felles motivering er ønsket om å føre videre den reformasjon som Luther 

stanset på halvveien.   

Velmente initiativ ble selvbergingstiltak i et gjennompolitisert kristenliv ledet av «høv-

dinger».  Etter å ha ødelagt evangelisk-lutherske kirker innenfra, er de selv blitt kirker i 

krise under skinn av «uenighetskultur» uten motkulturell kraft.  Selvbergingsstrategier 

kommer til uttrykk i stadig nye arbeidsformer, alltid på etterskudd i modernitetens 

samfunn.  Problemet er den indrekirkelige fremmedgjøring for Guds kirkes unike kjen-

netegn.  Den fremmedgjør døpte mennesker for den nådemiddelkristendom, som i 

Guds kirke på jorden er normalen - som i begynnelsen og hele veien (Mt 28:20, Apg 

2:42, 1 Kor 4:1f osv).   

Den apostoliske kirke- og læretradisjon krever frie synoder 

Apostelordets lære fra Kristus krever den utholdende formidling (el tradering) i gene-

rasjonsløpet.  Denne formidling - med håpet for øye, er lett å bryte fra den ene søndag 

til den andre.   

Heb 10:13, 36 – La oss holde urokkelig fast ved bekjennelsen av vårt håp; for han som gav 
løftet, er trofast.  /…/ Dere trenger utholdenhet, så dere kan gjøre Guds vilje og vinne det som 
er lovt. 

Kirkens bekjennelse har kun en oppgave - å samle kristne om den oppstandne Kristus, 

virksom med Ord og Sakrament i den forsamlede menighet.  Denne oppgave er på-

trengende hvor kristnes troverdighet blir anfektet fordi de medvirker i et gudstjeneste-

fellesskap med rom for reservasjoner mot apostelordets lære.  Med politikervisdom og 

lojalitetsbindinger til «de gamle» fortsetter man virksomheten som før og medvirker i 

gudstjenestefellesskap med rom for vrang lære.  I tillit til menneskets evner i læren om 

kirkefellesskap, vender man det døve øre til Jesu varselrop, Mt 16:11 – Ta dere i vare 

for surdeigen til fariséerne …   

Den rest som fins av bekjennelsestro prester i den norske kirkeprovins bør komme 

sammen til en provinssynode – fri til å stadfeste og istemme Konkordiebokens bekjen-

nelser til apostelordets lære fra Skriftens Herre, og fri til å gjenopprette gudstjeneste-

felleskap med kirkens bekjennelse og rett, uten menneskepåfunn og uten folkestyre og 

statskontroll.  Tilløp til kirkedannelser fins allerede.  En forberedende konferanse bur-

de avklare den læresituasjon hvor veiene skilles, og hvem de er som uten forbehold 

istemmer Konkordiebokens bekjennelser fra oldkirken og den wittenbergske reforma-

sjon.   

Jeg hører innvendingen fra konservativt hold: «Vi trenger en bredere plattform».  Et 

motspørsmål: Hva skulle den bibelske begrunnelse være?  En annen innvending viser 

til mangfoldet: Er det virkelig nødvendig å gjenreise det evangelisk-lutherske gudstje-

nestefellesskap?  Det må da være tilbud nok!  Men en rest er tilbake.  Noe er på gang. 

Rom 11:2-10 – Gud har ikke forkastet sitt folk, det folk han hadde vedkjent seg.  Vet dere ikke 
hva Skriften sier i fortellingen om Elia, der han står fram for Gud og anklager Israel?  Herre, 



KSv/Hjelperen, side 205 

Dine profeter har de drept, og Dine altere har de revet ned.  Jeg den eneste som er igjen, og 
nå står de meg etter livet.  Men hva er Guds svar til ham?  Jeg har holdt sju tusen mann igjen 
som ikke har bøyd kne for Ba’al.   

På samme måte er det også i vår tid blitt en rest igjen som Gud har valgt ut av nåde.  Og er 
det av nåde, er det ikke på grunn av gjerninger.  Ellers ville jo nåden ikke være noen nåde.  
Hva så?  Det Israel strever etter, har de ikke oppnådd; men de utvalgte har oppnådd det.  De 
andre er blitt forherdet, slik det står skrevet: 

Gud har gitt dem en sløvet ånd, øyne som ikke ser og ører som ikke hører, helt til denne dag.  
Og David sier: La deres bord bli en snare og felle, så de snubler og får sin straff.  La det bli 
mørkt for øynene på dem, så de ikke kan se, og la deres rygg være bøyd for alltid.   

Gud utvelger seg en rest.  Denne frelseshistoriske kjensgjerning må vi ha in mente når 

Herrens apostel formaner og påminner i andre sammenhenger: Kristus er den som 

sammenføyer og sammenholder kirken i den læreenhet hvor han selv den levende 

hjørnestein.  Ef 2:19ff og 4:14-26.  La oss holde oss til Guds ords sannhet og vokse i 

kjærlighet til ham som er kirkens hode, Kristus.  Her følger noen ledetråder i form av 

teser: 

 Et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap representerer ingen ny kirke, men 
er apostolatets kirke i den skriftbundne læretradisjon fra Bibelens Herre og kir-
kens Lærer, Jesus Kristus.   

Begrunnelsen er Jesu undervisning om sin persons hemmelighet og det verk han var 
sendt for å fullføre med sin død på korset.  Denne undervisning har Gud stadfestet da 
han reiste Jesus opp fra de døde på den tredje dag, slik «Skriftene» har sagt.  Hva Gud 
har stadfestet, det stadfester den bekjennende kirke med apostelordets lære fra ham.  
Det er hva vi gjør med Konkordiebokens bekjennelser fra oldkirken og 
reformasjonstiden, samlet og utgitt i 1580.  Deres gyldighet består i det Guds ord de 
istemmer og stadfester på apostolisk vis – og ikke av noen annen grunn.   

Utelukket er gudstjenestefellesskap med rom for menneskepåfunn og tids- og 
kulturbestemte læretilpasninger.   

 Et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap er innordnet Guds tjeneste og hen-
sikt med evangeliet og sakramentene.   

Gud vil gi menneskene det evige liv ved å lære ham å kjenne - den eneste sanne Gud, 
ved den han utsendte, Jesus Kristus (Joh 17:3).  I tillit til Guds løfte, gitt i dåpen, tror vi 
syndenes forlatelse og har evig liv, og med ham til gave etterfølger vi hans eksempel i 
gjerninger som har Guds ord og bud for seg.   

Utelukket er andre formål.  Lk 24:47 – i Jesu navn skal omvendelse og syndenes 
forlatelse forkynnes for alle folkeslag.   

Jesu marsjordre omfatter apostlenes etterfølgere i prekenembetet (1 Pet 5:1-3).  
Kristus er virksom med sin Hellige Ånd i prekenembetets gjerning og bringer 
forsoningens goder når og hvor han vil til dem som hører Kristi ord (Rom 10:17.  CA 4 
og 5).   

Utelukket er misjonskall begrunnet i Guds skapervilje, for forskjellen mellom lov og 
evangelium tjener kun prekenembetets oppdrag.   

 Prekenembetets autoritet, kompetanse og gyldighet består i den rett utlagte 
Skrift fra dens Herre.   

Jesus Kristus er kirkens Lærer, og hans ord er kirkens regel (Joh 10:4).  Derfor unnflyr vi 
kirkefellesskap med rom for vrang lære (Rom 16:17  

Utelukket fra fellesskapets basis er troserklæringer av privatrettslig karakter, og likeså 
private bibeltolkninger uansett motiv.   



KSv/Hjelperen, side 206 

 Guds troverdighet er menighetens troverdighet.   

Gud har oppreist Jesus fra de døde på den tredje dag, slik Skriftene har sagt, og 
stadfestet løftenes oppfyllelse i Jesu person og lidende lydighet (Apg 4:20).  Derfor 
ærer vi Gud i Treènheten, og Treènheten i enheten, og tror og bekjenner at vår 
Herre Jesus Kristus, Guds Sønn, er Gud og menneske, født av Faderen før alle tider 
og sant menneske av sin mors vesen, født i tiden (Athanasianum 3, 28f).  Noen 
annen legitimitet har ikke det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap. 

Utelukket er den legitimitet som begrunner menighetens virksomhet med henvisning 
til menneskers behov, kirkens virkningshistorie i tidens løp og menighetens rolle i det 
sosiale liv.  Slike legitimeringsmåter tilslører menighetens sendelse og erstatter 
syndsforlatelsens evangelium med lovreligion (Gal 1:8).   

 Et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap bekjenner Jesus som kirkens hode 
og HERRE under utøvelse av døptes nåderett i den felles gudstjeneste, og ellers 
med bibelbruk og bønn, enhver i sitt kall.   

På nåderettens grunn, gitt i dåpen, fremtrer vi som bekjennende kirke i 
sakssvarende ordninger (jf pkt 2).   

Utelukket er ordningenes gyldighet i kraft av menneskelig rett, og likeså ordninger til 
vern om lære og liv i strid med apostelordets lære fra kirkens Herre.  

 Guds Ene Hellige Kirke er å finne på ethvert sted for kristne samles om Guds rene 
evangelium og sakramentene blir forvaltet i samsvar med Kristi befaling.   

Den oppstandne Kristus er til stede i den forsamlede menighet, virksom med «Guds 
hemmeligheter» forvaltet på troskapens vilkår (1 Kor 4:1f).  Guds kirkes unike 
kjennetegn stadfester den Oppstandnes virksomme nærvær og motiverer til 
kirkegang og deltagelse i liturgien.   

Utelukket fra kirkens grunnleggende kjennetegn er flertydige trosytringer til vern om 
reservasjoner mot apostelordets lære, og likeså kristnes trosytringer, mer eller mindre 
beheftet tvetydighet på grunn av den onde menneskenatur.   

 Hverken gode tilbud eller godt miljø begrunner det evangelisk-lutherske gudstje-
nestefellesskap, men kirkens uforbeholdne bekjennelse til den rett utlagte Bibel 
fra dens Herre, gitt kirken i og med apostelordets lære.   

I sentrum for menighetens virksomhet står den oppstandne Jesus, virksom med 
evangeliet og sakramentene i den felles gudstjeneste.  Derfor gis undervisning og 
instruksjon med sikte på døptes modenhet i tro, vitnesbyrd og tjeneste for ham.  
Tilslutning forutsetter undervisning etter regelen: Dette er hva en evangelisk-
luthersk menighet handler om og hva tilslutning innebærer.  Søker du noe annet, 
finner du det ikke her.   

Utelukket fra kirkens grunn er den praktiske fornuft og tilfredsstillelse av menneskers 
behov.   

 Troens rettferdighet for Gud består i Sønnens lidende lydighet i Jesu skikkelse, gitt 
den enkelte i dåpen med Guds løfte om salighet for hver den som tror.   

Gal 3:26f – Dere er alle Guds barn ved troen på Kristus Jesus, for dere som er blitt 
døpt til Kristus, har kledd dere i Kristus.  Med Kristus til gave står vi «hellige og 
ulastelige for (Guds) åsyn /…/ hans herlighet til pris», Ef 1:4, 12.  Denne barnerett 
har Gud gitt oss for at vi skal tjene ham i hans hellighet og rettferdighet, alltid ivrige 
etter gode gjerninger med Kristus som eksempel, enhver i sitt kall.  Følgelig må 
undervisningen om Jesu Kristi person og verk sikte mot dåpens rette bruk.  På 
apostolisk vis må dåpsformaningen følge evangeliets lære og oppmuntre til gode 
gjerninger, som behager Gud ved troen (1 Pet 2:21, Rom 12:1f, Tit 3:8, osv).   

Utelukket fra frifinnelsens årsak er enhver kvalifikasjon fra vår side, og utelukket er 
den moralske slapphet med syndenes forlatelse til sovepute.   



KSv/Hjelperen, side 207 

 Troen bekjenner Guds kirkes hellige tro og lever på dåpens grunn som lemmer i 
Guds Ene Hellige Kirke.   

Menighetens samling om Ord og Sakrament angår alle døpte, for alt i 
menigheten/kirken handler om dåpens betydning.  Dette samspill blir ødelagt med 
vantroen og dens frukter.  Den åpenbare og uoppgjorte synd angår 
gudstjenestefellesskapet på en destruktiv måte.  Den legende medisin er 
apostelordets lære.  Den krever formidling i grupper og avpasset deltagernes evner 
og kunnskapsnivå.   

Utelukket er gruppevirksomheter løsrevet fra den felles samling om Ord og Sakrament.   

 Et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap viser omsorg for mennesker i nød og 
praktiserer privatskrifte i et legende fellesskap.   

Under gudstjenesten bes for den eller dem som har bedt om forbønn.  Presten 
benyttes i sognebud for dem som er avskåret fra kirkegang.  Under forberedelsen til 
Herrens Nattverd er det ordnet adgang til privatskrifte.  Det hører med til prestens 
jevnlige gjerning å undervise om skriftemålet og invitere til det.  Det vil alltid finnes 
noen som ikke har frimodighet til å anvende evangeliet på seg selv, hva grunnen enn 
måtte være.  I slike livssituasjoner kommer skriftemålet til hjelp med Kristi 
fullmaktsord (Joh 20:23).  De som strever med nervøse lidelser, blir henvist til 
sakkyndig hjelp.   

Utelukket er sjelegransking med forbehold om angerens smerte, oppregning av 
syndene og godtgjøring for begåtte synder.  Og utelukket er den kvasiterapeutiske 
sjelesorg i et selvoppnevnt oppdrag.   

 I sentrum for menighetens virksomhet står Herrens Nattverd, hvor alterets sa-
krament styrker de troendes samfunn med den treène Gud.   

En evangelisk nattverdliturgi kjennes på dens gavestruktur «ovenfra», og på 
bekjennelsen til Kristi allmaktsord over fremsatt brød og vin.  Hva han sier, det skjer på 
underfullt vis, og tjener sine venner med sitt legeme og blod i sakramentets skikkelser.  
De mottar med munnen det underfulle pant på syndenes forlatelse, liv og salighet hos 
den levende Gud.   

Utelukket er kirkesamfunn i en sideordnet kirkestruktur, løst fra Kristi ord og enhetens 
sakrament, og likeså påstanden om Kristi legemes og blods sakramentale nærvær i 
kraft av menighetens nattverdfeiring og «sammen med» brødet og vinen. 

 Det liturgiske rom er vigslet til menighetens samling om kirkens Herre, virksom til 
stede med Ord og Sakrament.   

Bruken må derfor tjene menighetens sendelse og prekenembetets oppdrag, Gud til 
ære og pris.  Prestens tilsynsansvar omfatter bruken av det gudstjenestelige rom.  
Dette er stedet hvor døpte samles som liturger for Gud, og blir utsendt derfra som 
diakoner for sin neste, hver i sitt kall.  

Utelukket er kirkerommets bruk i strid med prekenembetets oppdrag og menighetens 
sendelse, unntatt i nødssituasjoner, da koret dekkes til.   

 Menighetens samling om Ord og Sakrament skal i ord og handling forkynne Guds 
undergjerninger i en bevitnet Jesus-historie i fortid og nåtid.   

I sentrum står den Oppstandne Kristus.  Virksom med sin Hellige Ånd bereder han oss 
til Lammets bryllup på den nye jord.  Han sammenføyer og forener oss, og lar oss 
vokse som lemmer i Guds Ene Hellige Kirke (Ef 2:20f, 4:12ff).  Her samarbeider prest og 
lekfolk om bruken av Ord og Sakrament.  Alle har medansvar for menighetens 
økonomi, og alle informerer og innbyr venner og bekjente til gudstjeneste og 
gruppeundervisning.   

Utelukket fra Kristi befalinger er den selvbestemte gudsdyrkelse med dens påfunn 
og falske åndelighet.  



KSv/Hjelperen, side 208 

41. HVOR FINS «DEN GAMLE UDELTE KIRKE»?

Påstanden om «den gamle udelte kirke» stammer fra anglikansk kirkehold.  Den Nor-

disk Katolske Kirke har gitt den sin tilslutning (Scranton-erklæringen i 1987), men 

tankevekkende nok, fins den ikke i Den katolske kirkes katekisme.

Illusjonen en synlig kirkeenhet
Påstanden forutsetter at «den udelte kirke» fantes fram til året 1054, da kirkefelles-

skap opphørte mellom Romerkirken i vest og den byzantinske kirke i øst.  Den udelte 

kirke skal da ha vært en synlig, dokumenterbar størrelse for kristne i ettertid.   Men 

hvor var den?

Det kirkebeskrivende ord «synlig» fins ikke i de oldkirkelige bekjennelser, men er typisk 
for kirker i den reformerte tradisjon siden Zwingli, Calvin og Bucer.  Følgelig kan de ikke 
ha kirkefellesskap med lutheranere uten den megetsigende endring i Den augsburgske 
bekjennelse art. 7:  - «kirken er de helliges synlige forsamling, hvor Guds ord blir rett 
forkynt og sakramentene rett forvaltet» osv.  Synlig må de helliges samfunn være hvor 
teologiens gjenstand er Helligåndens umiddelbare gjerning, gitt til kjenne i trosytringer 
og kirkenes tradisjoner.

Eksempler på luthersk kirkemark er høykirkelige svermerier og pietismens troende-

grupper under reformert innflytelse.  Tilslørende er den virksomhet som består i me-

ningsutvekslinger i en psykososial prosess, hvor målet er det kirkefellesskap som  for-

midler evangeliets «kjerne» i nye former, relevant for menneskene i det sekulær-

liberale samfunn.  Denne reduktive fremgangsmåte sikter mot det felles multiplum i 
æren, klassifisert som «tilstrekkelig» til kirkefellesskap og gjort forpliktende for felles-

skapets medlemmer.  Den uenighet som fortsatt består i læren, er her rangert som ut-

fyllende aspekter på Bibelens innhold med rom for gudsdyrkelse og kristenliv i ulike 
«former».  Denne uenighet har status som «ikke kirkesplittende».  Slike tankeoperas-

joner er Bibelen fremmed, og resultatene forvirrer med tilslørende ordbruk.

Påstår man at den gamle, udelte kirke fremstår «hos oss», er det et uegentlig svar. 

Problemet består:  Hvor er Guds Ene Hellige Kirke å finne?  Den romersk katolske kirke 

svarer: Hos oss!  Den Nordisk Katolske kirke svarer: Hos oss!  De ortodokse kirker sva-

rer: Hos oss – med henvisning til kirkens hele tradisjon hvor læren er innhyllet i mystik-

kens tåke.  Også baptistene svarer: Hos oss!  Samme svar avgir karismatikere og kristne 

gjenfødt i vekkelsens opplevelsesmystikk og forent på inderlighetens grunn.  Angloka-

tolikker siden 1800-tallet svarer med henvisning til kirkens tre forgreninger; den orto-

dokse kristenhet i øst, Romerkirken i vest og dertil den anglikanske kirke (Church og 

England).   

En buddhist som i vår tid vil konvertere til kristendommen, står overfor det samme 

problem som i oldkirkens Roma eller Antiokia: Hvor er Guds Ene Hellige Kirke?     

Visjonen omsatt i et økumenisk program 

Den moderne økumenismes far, greven Nicolaus von Zinzendorf (d 1761) presenterte 

en annen type økumenikk, da han organiserte «den apostoliske menighet» i Herrnhut, 



KSv/Hjelperen, side 209 

forent i Jesus-mystikk på inderlighetens grunn og befridd fra konfesjon.   I den tro at 

den filadelfiske sammenslutning (el societet) gjorde synlig den apostoliske menighet i 

aposteltiden, presenterte han en modell for kristenhetens gjenforening gjennom ver-

densomspennende misjon.  Her er læremotsetninger rangert som «meninger» som 

krever kristnes overbærenhet.  Brødremenighetens medlemmer i Herrnhut kom fra 

ulike kirkehold og ble modell for «misjonskirker» i ettertid.  Tankegangen fikk omfat-

tende virkninger i moderne økumenikk siden 1850-årene, blant annet med «open 

communion», åpen for alle på eget ansvar, men fremmed for kirkens rettspraksis  

siden aposteltiden. 

Anglikanere, nykatolikker, høykirkelige - og mange med dem, synliggjør troens 

fellesskap i samlingen om biskopen.  I kraft av «den apostoliske suksesjon» av 

håndspåleggelser tilbake til apostelen Peter, forvalter han rkens enhetsarv.  Med 

denne fiksjonshistorie vil man foregripe kirkens synlige gjenforening (Reunion).   

Enten man samles om biskopen eller kirkefellesskap begrunnet i den felles troserfa-

ring, må visjonen om en gjenopprettet kirkeenhet gjøre moderne økumenikk til en kris-

tenplikt.  Dette svermeri har Luther beskrevet slik:  

«Entusiasmen bor i Adam og hans etterkommere fra begynnelsen til verdens ende.  /…/  

Og den er opprinnelsen, kraften og makten i alt kjetteri, også i pa-vedømmet og 

muhammedanismen.  Derfor skal og må vi holde fast på at Gud vil ikke ha noe med oss 

mennesker å gjøre annet enn ved sitt ytre ord og sakrament.  Men alt man roser seg av 

uten Ord og Sakrament, er av djevelen.  (SA 8:10.  Merk skriftbegrunnelsen.) 

Med entusiasme (el svermeri) siktes til enhver fromhet som følger andre stemmer enn 

Den gode hyrdes stemme (Joh 10:5, jf Åp 2:2, 9, 13, 24f, 3:3f, 8, 10f.   

Svaret «hos oss» utelukker «bekjennelse» i nytestamentlig mening (homologi), og 

dermed bekjennelsestro lutherdom, som ikke har noen annen berettigelse enn å være 

talerør for Guds Ene kirke i den apostoliske læretradisjon.  Guds kirke frem-trer som 

apostolatets kirke i den hengivende tilbakemelding på apostelordets lære fra Herren 

Jesus Kristus (1 Tess 2:13f).   

Allerede Nytestamentets skrifter dokumenterer Jesu varselrop mot farisèernes og sa-

dusèernes lære (Mt 16:6, 12, jf v 16, 22f), virksom med kirkeødeleggende kraft allerede 

i aposteltiden (1 Kor 5:6, 7:8, Gal 5:9).  Allerede den gang fremstod falske profeter og 

selvkloke superapostler, som om Guds ord utgikk fra dem.  Jer 8:4-13, jf 14:14, 27:15, 

28:15.  1 Kor 10:1-13, 14:36, 15:1-3, 1 Tess 2:13f. 

Tyatira-menigheten lot seg besnære av satans dypsindigheter (Åp 2:24).  Den selvtil-

fredse Laodikea-menigheten (3:14ff) foretrakk det likegyldige læremangfold (indiffe-

rentisme) fremfor Helligåndens gjerning  med Krist ord – som lik gull lutret i ild ikler 

fattige, blinde og nakne syndere Guds rettferdighet ved tro alene.  Alt står og faller 

med Kristi himmelske lære, gitt videre i og med det apostoliske ord: «Den som har øre, 

må høre hva Ånden sier tils menighetene!»  Formaningen gjentas lik et refreng til de 

sju sendebrevene, for han alene  er  Den Sanndrue og Hellige, og det troverdige vitne 

(Åp 3:7, 14).   



KSv/Hjelperen, side 210 

Jesu formaninger i sendebrevene  gjentar varselropene hans i begynnelsen, Mt 7:15 - 

Vokt dere for de falske profeter, som kommer til dere i saueham!   Advarselen høres 

gjennom apostelordets lære i endetiden (Rom 16: 17f, 15, 2 Tim 3:1-9, osv).  Heller ik-

ke i aposteltiden fremstod kirken uten splittelser og frafall.  Guds kirkes fremtreden på 

denne jord vil i tidens løp alltid vært truet av trossamfunn og bevegelser med rom for 

reservasjoner mot apostelordets lære, gitt videre til kirken fra kirkens Herre.   

Jesu varselrop mot sadduséernes og fariséernes lære lyder gjennom kirkens historie, 

men later til å bli overhørt.  Matteus har i sin redaksjon plassert advarselen mot fa-

riséernes og sadduséernes surdeig nær kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse (Mt 16: 6, 

12, 16).  Surdeigen motsier Kristus-bekjennelsen, begrunnet i Det gamle testamentes 

Messias-vitnesbyrd om Jesu persons hemmelighet og hans verk, og stadfestet med 

Guds vitnesbyrd, som reiste ham opp fra de døde.   

Hvorfor vender man det døve øre til Jesu varselrop?  Med hvilken autoritet og kompe-

tanse tilslører man Jesu og apostlenes kamp mot vranglærernes kirkeødeleggende 

virksomhet?  Hvorfor overser man den største kirkefare – antikristens virksomhet 

gjennom endetidens trengsler?  Jesu visitas i Åpenbarings-bokens sendebrev gjelder 

hans kirke på jorden i tidens løp – ingen menighet eller prest unntatt.   

Er de kristnes synder årsaken til verdens vantro? 

Kristentroen er Den Hellige Ånds suverene verk hos dem som hører Kristi ord fra Fade-

ren, Joh 17:20.  «Verden» er i her den stolte menneskenatur – «den gamle adam» med 

sine løgner i stadig motstand mot åpenbaringsordets Gud, v 6, 8, 9, 12.   

Like lite som verden kan se Sønnens herlighet fra Faderen, kan verden se den herlighet 

som kirken har i Kristus Jesus.  Den bevitnet han med de undergjerninger han gjorde 

når det passet ham, og med sin oppstandelse fra de døde på den tredje dag.  Lik de 

kristne i aposteltiden, er også vi henvist til apostelordets lære fra Faderen og Sønnen (v 

20), for ved «deres ord» er Helligånden suveren og virker den tro som anvender Guds 

velgjerninger i Kristus, enhver på seg selv i troens lydighet.  Og dessuten er vi henvist til 

kirkens kjennetegn, innstiftet og befalt av den oppstandne Kristus.  Tegnene gjør Guds 

universelle kirke lokaliserbar og tilgjengelig i samlingen om Ord og Sakrament, forval-

tet på Kristi vilkår.  Der er Guds tempel og Åndens bolig.  Der er den oppstandne Krist-

sus virksom til stede.  Vi vandrer ikke beskuelse, men er henvist til tegnene fra den 

korsfestede og oppstandne Kristus.   

Lik Kristi guddoms herlighet, er kirkens herlighet alltid skjult under korset i denne ver-

den (Apol 7/8:19-20).  Bibelord om Sønnens herlighet i Jesu skikkelse må vi lese i lys av 

hans oppstandelse og opptagelse til Faderens høyre, og vente dagen da han kommer 

som verdens dommer, synlig i sin Guddoms herlighet.  Vil vi skjelne mellom den synlige 

og usynlige kirke, så gjelder denne distinksjon kirkens fremtreden for Guds åsyn i den 

kommende verden.   

Kirkens enhet er Guds Ene Hellige Kirke i himmelen og på jorden.  Hun har aldri vært 

«den udelte kirke», og kan heller ikke bli den «gjenforente kirke», for kirkens synlige 

enhet er Kristi verk på Dommens dag.  Da skal verden se Jesus i hans Guddoms herlig-

het, og gjenkjenne ham på sårmerkene med gråt og klage, Åp 1:7, og alle erkjenne at 

han er HERREN, til Gud Faders ære, Fil 2:10.  Da først åpenbarer han sin kirkes herlig-



KSv/Hjelperen, side 211 

het, når han lar Faderens velsignede gå inn i det rike som er beredt dem fra verdens 

grunnvoll ble lagt, Mt 25:33.   

I mellomtiden er det svermeri å fremstå som talerør for «den gamle udelte kirke», og 

svermeri å gjøre det til en kristenplikt å medvirke til «den gjenforente kirke».  Jesu for-

bønn - «at de alle må være ett liksom vi» - Faderen og Sønnen, hører sammen med or-

dene «hellige dem i sannheten, ditt ord er sannhet», Joh 17:11 og 17.   

Kirkefellesskap oppnås ikke med oppkontruerte avtaler på «tilstrekkelig» grunnlag, 

men ved den tro som Helligånden skaper ved evangeliet uten vår fornuft eller kraft. 

Denne tro gir seg til kjenne på Abrahams vis - i barnlig tillit til «ditt ord» - Faderens ord 

til Sønnen, gitt videre til kirken i og med det apostoliske ord, Joh 17:8, 14, 20.   

Menighetens sendelse på ethvert sted er ikke begripelig på annen måte enn i den tro-

faste formidling, hvor døpte lærer av det apostoliske ord å holde alle Herrens befa-

linger i en dennesidig, bevitnet menighetshistorie.  Den er historien om døpte men-

neskers bruk av Guds Ord og Sakrament i dette sogn eller på dette sted.  Men frem-

stod apostolatets kirke på dette sted?  Et bekreftende svar gir troskapen mot apostel-

ordets lære.  Den bevitner troens gudstjeneste, som omfatter den himmelske gudstje-

neste allerede (1 Kor 10:16f).   Vi er henvist til Guds kirkes kjennetegn.  Vi ser mennes-

ker bruke Guds ord og sakramenter, og vi hører hva de bekjenner og ber, men Gud ser 

i hjertene. 

Konklusjon 

Skjult under korset er «de helliges samfunn» å finne «der hvor evangeliet blir lært rent 

og sakramentene forvaltes rett», CA 7.  Der er den oppstandne Kristus virksom til ste-

de, hvor døpte mennesker etterfølger ham i troskap mot det apostoliske ord «som 

Guds ord, som det i sannhet er», 1 Tess 2:13, jf Mt 10:40, Lk 10:16, 1 Kor 15:1f.   

Ambisjoner om å gjenopprette «den gamle, udelte kirke» eller gjenforene de kristne 

tilslører og gir rom for vranglæren, forvirrer og forfører, og forvrenger og omdanner 

kikens fremtreden på menneskers vilkår.   Ambisjonene vitner om antikristens forfø-

rende virksomhet over prekestoler og lærekatedre. 

Liksom Guds Ene Hellige Kirke var en virkelighet i aposteltiden og oldkirken, tross 

mange splittelser, så er hun også en virkelighet i vår samtid, tross flere konfesjoner, 

mange denominasjoner og utallige trossamfunn.  «De helliges samfunn» må være 

gjenstand for tro, hvor Guds evangelium blir forkynt og mottatt med munnen i sakra-

mentets skikkelser.   

Sann økumenikk kaller oss fra svermeriets kirkedrømmer tilbake til kirkehistoriske 

kjensgjerninger under syndefallets kår.  Her er det kristnes skyldighet å bekjempe 

ukjærlighet, oppklare misforståelser og avvise reservasjoner mot apostelordets lære 

fra Herren.  Det er vår skyldighet å bekjenne Kristi ord mot de tre kirkesvermerier:  

- mot alle forsøk på å synliggjøre «de helliges samfunn», skjult under korset.

- mot alle åndeliggjørende drømmer om «en platonsk stat» bekjenner vi at Guds Ene

Hellige Kirke «virkelig er til, nemlig de sant troende og rettferdige som er spredt utover

hele jorden.  Og vi føyer til dens kjennetegn: Evangeliets rene lære og sakramentene.

Denne kirke blir med rette kalt «sannhetens støtte» (1 Tim 3:15), for den bevarer det

rene evangelium og det som Paulus kaller «grunnvollen» (1 Kor 3:12).  Apol 7/8: 20.



KSv/Hjelperen, side 212 

- mot det relativiserende svermeri om kirkefellesskap etablert på «tilstrekkelig grunn-

lag», og dermed rom for reservasjoner mot «evangeliets lære og om forvaltningen av 

sakramentene», gitt kirken i og med det apostosliske ord.

Herren Jesus vet hva som bor i mennesket, og derfor ber han for sin troende kirke at 

hun må være ett.  Og lært av Guds lov og evangelium må vi be: «Hellige oss i sannhe-

ten, ditt Ord er sannhet».Joh 17:11, 17.   

OPPGAVE: EN TEKST TIL ETTERTANKE OM «BIBEL OG BEKJENNELSE» 

Concilium Nicaenum II år 787.  Vedtakene om tradisjonene i kirken. 

Kilde: Denzinger: Enchiridion Symbolorum MCMLX s 146-150.  Oversatt av Willy 
Abildsnes.  (Kursiv her.) 

Actio VII og VIII 

302 

Idet vi likesom går den kongelige sti og følger våre hellige fedres gudgitte lære og den 

katholske kirkes overlevering, for vi vet at kirken er den Hellige Ånds som bor i den, ¬ 

(og derfor) avgjør vi med all nøyaktighet og omhu:  

I likhet med avbildningen av det dyrebare og levendegjørende kors skal de ærverdige 

og hellige bilder, som er sømmelig fremstilt med malerfarver, mosaikk-biter eller annet 

materiale, settes på hellige kar og klær, på vegger og tavler, på hus og ved veier, både 

vår Herre og Gud og frelsers Jesu Kristi bilde og bildet av vår uberørte herskerinne, den 

hellige gudføderske, av de ærefulle engler og av alle hellige og fromme menn.  For jo 

oftere de skues gjennom billedmessig gjengivelse, jo mere oppvekkes de som betrakter 

disse bilder til ihukommelse av og til lengsel efter originalene.   

Bildene skal gis hilsen og ærbødig tilbedelse, dog ikke den sanne dyrkelse ifølge troen, 

som tilkommer alene den guddommelige natur, men på den måte det gjøres overfor 

det hellige korsets bilde, de hellige evangelier og de øvrige sakrale gjenstander.  For å 

ære bildene skal det frembæres røkelse og lys, som de gamle fromt hadde for skikk. 

«For den ære som vises bildet, går over på originalene («prototypene»). 

303 

Slik befestes vår hellige fedres lære, ja den katholske kirkes overlevering, den som fra 

jordens ene ende til den andre har mottatt evangeliet; slik følger vi Paulus, som talte i 

Kristus, og hele den gudelige apostoliske forsamling og den fedrene hellighet, idet vi 

fastholder de overleveringer vi har mottatt. 

Slik synger vi profetisk seiershymner for kirken: Gled deg såre, datter Sion, rop ut Jeru-

salem, fryd deg og juble av hele ditt hjerte!  Herren har tatt bort fra deg dine motstan-

deres urettferdige gjerninger, han har forløst deg av dine fienders hånd; du skal ikke 

mere se noe ondt, der skal være fred over deg til evig tid. 



KSv/Hjelperen, side 213 

304 

Derfor: de som våger å tenke eller lære annerledes, eller i likhet med bannsatte vrang-

lærere å forakte de kirkelige overleveringer og tenke noe nytt, eller å forkaste noe av 

det som er overgitt kirken: evangeliet, avbildningen av korset, billedkunsten eller mart-

yrens hellige levninger, eller falskt og listig å pønske ut noe for å kullkaste noe som 

helst av den katholske kirkes rettmessige overleveringer, eller å bruke til verdslige for-

mål de dyrebare sakrale gjenstander eller de hellige klostre: er de biskoper eller klerike-

re, byder vi at de skal avsettes; er de munker eller legmenn, skal de utelukkes fra kom-

munionen. 

Actio VIII 

306 

Vi anerkjenner de hellige bilder.  De som ikke mener slik, legger vi under bann - 

308 

Om noen forkaster noen som helst kirkelig overlevering, skreven eller uskreven, han 

være forbannet. 

Det var en kaotisk kirkesituasjon da det første økumeniske konsil kom sammen i Nicea 

i år 325.  Kanskje keiseren kunne komme biskopene til hjelp?  Nei, keiser Konstantin 

hadde innkallingsrett, men ingen læremyndighet i kirken.  En delegasjon kom tilbake 

med uforrettet sak.  Konsilfedrene kom til erkjennelse at de var uten myndighet og 

kompetanse til å treffe gyldige lærevedtak, annet enn å stadfeste og istemme den lære 

som beviselig var blitt lært i kirken siden aposteltiden.   Denne erkjennelse gjorde et 

sterkt inntrykk på Martin Luther da han studerte konsilvedtakene (canones) fra oldkir-

ken.    

I kraft av apostelordets lære fra Kristus er Nytestamentets skrifter kirkens kánon eller 

rettesnor og målestokk for kristnes lære og liv.  Når en synode (el et konsil) stadfester 

og bekjenner og stadfester apostelordets lære mot vrang lære, fremstår synoden med 

apostolisk autoritet og kompetanse, og en menighet kan i den gudstjenestelige ordning 

stadfestet lærevedtakets guddommelige gyldighet.  På dette nødvendige vilkår aner-

kjenner den bekjennelsestro lutherdom de fire første økumeniske konsil og identifise-

rer seg med den gamle kirke.  Senere fulgte den glidning i begrepene som ga rom for 

lærdommer og tradisjoner i strid med det apostoliske ord fra kirkens lærer Krisstus Je-

sus.  

Ovenstående sitater gir anledning til å anvende Nytestamentet som målestokk og ret-

tesnor, og med det apostoliske ord besvare følgende spørsmål: 

 Med hvilket middel er Den Hellige Ånd virksom i kirken?  (302)

 Hva er den kristnes frihet i bruk av bilder, skikker og seremonier?  (302)

 Hvordan stadfester vi og bekjenner Guds kirkes læregrunnvoll lagt i be-

gynnelsen?  (303)

 Hva er troskapens målestokk i Guds kirke på jorden?  (304)

 Hvorfor anerkjenne billedbruk i kirkens liturgiske rom?  (306)

 Hvorfor forkaste noe av kirkens sedvaner eller tradisjoner? (308)

 Hvilken tradisjon har Kristi ord og befaling?



KSv/Hjelperen, side 214 

Den bekjennelsestro lutherdom har avvist Nicenum II fordi de siterte vedtak strider 

mot prekenembetets myndighet og kompetanse fra kirkens Herre, og er følgelig uten 

gyldighet i kirken.   

Fiksjonen «den udelte kirke» omfatter Nicenum II og frister med antikkens sannhets-

kriterium, anvendt på kirken med henvisning til Vincent av Lerin (d ca 434): «Vi holder 

fast ved det som er blitt trodd over alt, alltid og av alle».  Fanget i antikkens sannhets-

bevis og uten begrunnelse i apostelordets lære, taler her det «vi» som uten skriftbevis 

fremstår som den rettroende og katolske (allmenne) kirke.  Da kan hånflir være en be-

timelig reaksjon på den uhørte nyhet - Guds sannhetsbevis, som reiste Jesus opp fra de 

døde.  Apg 17:32 – Da de hørte om oppstandelse fra de døde, gjorde noen narr av 

ham...  Gud har stadfestet sine løfter til fedrene, utlagt i Jesu undervisning om sin per-

son og det verk han måtte gjøre.  

Så er ikke problemet ikke overleveringer i og for seg, men overleveringer som motsier 

eller tilslører den «sunne lære» fra Herren Jesus.  Det åpenbare uttrykk er de ødelagte 

kirkehjem, hvor gudstjenestelige ordninger gir rom for menneskers påfunn og tradisjo-

ner under skinn av kristendom.  De bedrar med tradisjsoner fra en åpenbaringskilde 

ved siden av «Skriften alene» og den rett utlagte Skrift fra  «Kristus alene».   

Jf Jesu oppgjør med de skriftlærde og farisèerne, Mt 15:1-20, 23:1-33 og Joh 8.   Se 
videre Gal 1:14, Fil 3.  1 Kor 11:2 og 14:36-38 mot den falske emansipasjon.   

Kol 2:1-8 beskriver den trofaste kirke i apostelordets etterfølgelse, som saklig sett 
beskriver den konfesjonelle lutherdom, dens begrunnelse, anliggende og 
berettigelse.  1 Tess 2:13-14, jf 2 Tess 3:6.  Skriftmaterialet er stort. 

Jesu utvalgte apostler ga «den fagre skatt» videre til kirken (2 Tim 1:14) – den rett ut-

lagte Skrift fra dens Herre.  De gjorde de utrustet på Pinsedagen med Åndens gaver 

mer enn andre kristne.  Denne skatt har vi mottatt for å gi den videre til våre et-

terkommere.  Den trofaste kirke øser ikke av sprukne brønner (Jer 2:13, jf 6:7, Åp 9:1f), 

men fra frelsens kilde, klar og ren (Jes 12:3, jf, Åp 21:10-12, 22:1).  Kilden er «Gud og 

Lammet», og apostelordets læretradisjon er elven med «livets vann», og innholdet 

kort kort fremstilt i Luthers Lille Katekisme.   

Med vår bruk av sakssvarende uttrykk fra den gamle kirke bevitner vi vår evangeliske 

identitet i den apostoliske læretradisjon.  «Lutherske» kristne er følgelig ingen ny kirke, 

men den gamle kirke i den bundne skrifttradisjon.  Den trofaste formidling gjorde den 

wittenbergske reformasjon tvingende nødvendig.   

Da skulle vel saken være klar?  Dessverre ikke.  Mennesket er menneske, og en kristen 

består som kjent av «to deler» (E Solli).  I vårt indre gjør arvesynden motstand mot 

åpenbaringsordets Gud.  Vi foretrekker vårt eget (Esek 11:2, jf Mt 7:15, Joh 5:43, 7:18, 

1 Kor 10:24, 1 Pet 1:20, osv).  Det er Guds barns erfaring når troen øves i gjerninger 

lagt foran oss i Guds ord (Ef 2:12).  I denne gode strid kommer Den Hellige Ånd oss til 

hjelp med Kristi ord, lik duen med det friske oljeblad (1 Mos 8:11, Gal 5:17).   

En lærdom er denne: Kirkens reformasjon må pågå i hjertenes re-formasjon, hvor fa-

riséervisdom må vike for Guds ubetingede nåde (favor Dei).  Saken gjelder den nytes-

tamentlige tro, alltid med Jesu varselrop i ørene, Mt 16:12 – Pass dere for fariséernes 

og sadduséernes lære!  Denne advarsel har evangelisten Matteus plassert like forut for 

Jesu spørsmål til de tolv: «Hvem sier menneskene at Menneskesønnen er?»   



KSv/Hjelperen, side 215 

42.   HAR ALLE RETT TIL PREKENEMBETET? 

«Lavkirkelig», kaller man det embetssyn» som hevder at alle kristne har rett til å utøve 

det offentlige hyrde- og læreembete, lik en kake som settes fram med et «vær så god».   

Omsatt i praksis, har lavkirkelige kristne siden 1800-tallet sluttet seg sammen i fore-

ninger etter mønster fra det liberale folkedemokrati.  Gjennom medlemskap i fore-

ninger ble interessefellesskap og landsdekkende nettverk etablert som basis for kriste-

lige organisasjoner.  Det fremstod en sideordnet kirkestruktur med den stats- og folke-

kirkelige virksomhet som rammeverk.  Det synlige uttrykk er virksomheten på bedehu-

set innen sognemenighetens ordninger.   

Norge er det land i Norden som er bedehus-landet fremfor de andre.  Med nærmere 

ettersyn er benevnelsen særlig relevant for Skagerak-kysten, Rogaland og videre nord-

over på Vestlandet.  Bedehusenes tetthet og den samlede virksomhet tatt i betrakt-

ning, etablerte en folkelig «bedehuskultur» ved siden av Guds ord og sakramenter for-

valtet av sognemenighetens «rettelig kalte» prest.    

Forholdet artet seg på mange vis, kalt «spenningen i norsk kirkeliv.  Karakteristisk er 

ordparene «prest og predikant» eller «kirke og bedehus», og likeså talen om det «fri-

villige» arbeid ved siden av den «offisielle» kirke.  Ordbruken vitner om pietismens inn-

flytelse gjennom et par århundre, da kristne med erfaringer i «frelsens orden» kom 

sammen i private småsamlinger (konventikler), og med tiden uavhengig av sognepres-

tens ledelse eller tilsyn.  Vi bør ikke se oss blind på de læremessige implikasjoner, men 

utvide perspektivet på forutsetninger gitt i en forhistorie.   

Gjennom høymiddelalderen ble kirkens virksomhet etablert i en befolkning inndelt i 

territorielle menigheter.  Sognemenigheten fremstod i gudstjenestelige ordninger un-

der sogneprestens ledelse, og med tiden fikk han ansvaret for den geistlige betjening i 

flere sogn i et prestegjeld.   Vi må ha for øye de kirkegeografiske og sosiale forutset-

ninger for en sideordnet kirkestruktur i vårt land.    

Under høymiddelalderkirkens virksomhet før «Manndauden» (1349), skal det ha vært 

om lag 200 innbyggere pr prest.  I 1814 var tallet økt til om lag 800 pr prest.  Omkr år 

1900 var forholdstallet økt med flere tusen i kirkens disfavør, særlig i byene.  Foruten  

befolkningsvekst  er det nok å vise til industrialisering og tilflytting til de største byene.  

Samfunnsendringene medført et indrekirkelig frafall kalt «sekularisering».  Omkr 1950 

satte man navn på problemet «de kirkefremmede».  I dag er folkekirken fremmedgjort  

for sin egen basis, mens det sekulær-liberale samfunn har erstattet den konfesjonelle 

stat. 

I vårt land mangler vi kirkegeografiske oversikter over endringene i den kristelige folke-

tradisjon på sognenivå.  De tradisjonsvitenskapelige og landsdekkende intervjusam-

linger mangler.  Og likevel står vi overfor den kirkelige folketradisjon hvor lekfolk sam-

arbeider med sin prest i den felles gudstjeneste om nådemidlenes bruk.  Dette samar-

beid forutsetter nærhet og jevnlig bruk.  Tilbake til forhistorien i mangt et landsens 

sogn: Var sognekirken tillagt åtte gudstjenester i året og stod tom vinters tid, sier det 

seg selv at alternativet til det kirkesosiale menighetsliv ble troendegruppen og bede-

huset samlingspunkt for folk på stedet.  Mange steder på Sør- og Vestlandet ble bede-

huset reist i et samarbeid mellom troendegruppen og bygdefolket (Andr Ropeid).  For-

holdene varierte og virksomheten på bedehuset ble et sosialt produkt av ulik karakter.  



KSv/Hjelperen, side 216 

I vidstrakte prestegjeld med tungvinte kommunikasjoner ble sognepresten – bosatt 

ved hovedkirken, en marginal langt unna det lokale kristenliv i den private sfære.  Un-

der omstendighetenes tvang måtte han agere embetsmann i en kongelig forvaltnings-

kirke.  Desto viktigere ble lekfolks engasjement i den kristne trosformidling.  

De gamle talemåter ser ut til å være på hell under endrede samfunnsforhold.  Selv om 

mangt et bedehus sjelden blir brukt, eller solgt til andre formål (muslimer?), er de vik-

tige påminnelser om det kristelig-sosiale vilkår, skal trosformidling finne sted i et byg-

gende menighetsarbeid.  Hva skjer med kirkens trosformidling i den folkelige sammen-

heng?  I grisgrendte strøk?  I byer og tettbefolkede strøk?   

Den felles gudstjeneste forutsetter et interaktivt forhold til en etablert undervisning på 

alle aldersnivå.  Et nettverk av gruppearbeid eller «kirkeskoler» er av grunnleggende 

betydning, skal det ordnede gudstjenestefellesskap kunne fremstå som  apostolatets 

kirke på dette sted og være et kirkehjem på Guds kirkes ubeskårne grunn.   

Troens bekjennere står overfor oppgaven å fornye læren om de troendes prestedøm-

me, og om det hyrde- og læreembete som Kristus innstiftet og ga videre til kirken (pas-

tor/prest).  Jeg viser til professor Sverre Aalens vektige bidrag (FBB’s ressurssider,  

www.fbb.nu).  Det bør bearbeides med henblikk på gruppeundervisning.   

Forestillingen om et prekenembete som lik et verv går på omgang, den var apostelti-

dens kirke fremmed, og derfor ukjent også for den gamle kirke og den wittenbergske 

reformasjon.  Kristus utvalgte sine apostler, og de innsatte i sin tur biskoper eller pres-

ter (Apg 14:23), som igjen gjorde det samme (Tit 1:5).  Dette selvrekrutterende hyrde- 

og læreembete er «Åndens embete» (d geistlige embete, 2 Kor 3:8).   

Med apostelordets lære fra Kristus (Kristi ord) vitner Ånden om Kristus og ham korsfes-

tet, og oppmuntrer oss til frimodig tro og utholdende bekjennelse (Joh 14:26, 16:17f, 

Rom 10:13f, osv.  CA 5:1).)  La meg først kommentere Luther-bruken i denne sammen-

heng, og deretter pietismens abstrakt-funksjonelle tankegang. 

Martin Luther  

Ble i løpet av årene 1520-23 drevet til skarp polemikk mot pavedømmet og dets offer-

prester.  Til den historiske bakgrunn hører Cluny-reformen på 1100-tallet, da ”den kir-

kelige myndighet” (potestas ecclesiastica) ble overført til paven alene.  Dermed ble 

biskopene i den europeiske kristenhet degradert til pavens delegater som utøvere pa-

velige fullmakter.  

Den unge Luther protesterte med henvisning til dåpen, og hevdet at den kirkelige 

myndighet var gitt alle døpte.  Noen trakk slutningen umiddelbart:  Det prekenembete 

som presten utøver, er ”alle døptes prekenembete” (Martin Brecht).  Luthers elever og 

medarbeidere var ikke overbevist.  I Luthers skrifter siden 1524 er dåpsargumentet 

kraaftig nedtonet og lite fremme, og mot slutten av sitt liv advarte Luther mot ukritisk 

lesning av skrifter fra hans unge år.   

Konkordiebokens bekjennelser fra reformasjonstiden illustrerer forholdet.  I de sam-

menhenger hvor embetslæren er utførlig behandlet, er det abstrakt-funksjonelle em-

bete fraværende (CA, Apol og Tractatus).  Her er det viktig å være klar over at bekjen-

nelsesskriftenes status som ”avledet norm” (norma normata) ikke er avledet av Lu-

thers skrifter, men den rett utlagte Skrift, gitt kirken i og med det apostoliske ord fra 

Skriftens Herre.  Det er denne utleggelse ”lutheranere” stadfester med Skriftens ord.  



KSv/Hjelperen, side 217 

Men lar man kirkelæren være avgjort med Luther-sitat, eller med et kompendium av 

Luthers teologi (hvilket?), har man tillagt ham en autoritet som han kontant avviste 

som Antikristens lære.  På samme måte som det finnes en naïv og en lærd biblisisme, 

finnes en naïv og en lærd Luther-misbruk.   

Pietismens fedre  

ville føre reformasjonen ”videre”, og grep fatt i den gamle kritikk fra spiritualistisk hold 

– mot Luther som stanset reformasjon på halvveien.  Nå stod man overfor oppgaven å 

gå ”videre fram” og fullføre reformasjonen i ”fromhetens praksis” (praxis pietatis).  

Men hva er fromhet? 

Et vendepunkt ble Philip Jacob Spener’s ”Pia Desideria” (1675).  Hans lære om ”det al-

minnelige prestedømme” gjorde sogneprestens gjerning overflødig i troendegruppen.  

Lekfolk ble gjort til småprester og troendegruppene til småkirker (ecclesiola).  Med stor 

konsekvens ble presteembetet (pastorembetet) oppfattet som et menneskepåfunn 

(radikal lavkirkelighet).  Med forkjærlighet for «gode» bibelord ble pastoralbrevene 

stilt i skyggen av den selektive bibellesning.  De ble snart oppfattet som uttrykk for «in-

stitusjonalisering» mot slutten av aposteltiden.  Dåp, privatskriftemål og nattverd ble 

oppfattet som ”ytre” ting, til forskjell fra – eller i motsetning til den gjenfødtes ”indre” 

liv.  Den svake sakramentforståelse var tydelig allerede hos Johann Arndt (d 1621); 

høyt aktet og et kronvitne i pietistisk sammenheng.   

Den pietistisk-lavkirkelige tradisjon tillegger kristne en dobbeltrolle.  På den ene side 

utøver de troende prekenembetet i den private sfære, på den annen side er hyrde-

funksjonen forbeholdt dem som har troendegruppens kall, representert ved forening, 

organisasjon o l.  Kallspraksis forutsetter at Kristus har opprettet et abstrakt embete, 

og overlatt til kristne selv å bestemme utforming og oppgaver alt etter omstendighe-

tene (jf adiàfora i betydningen ”likegyldige” ting).  Derfor kan lavkirkelige meget vel 

tale om Guds innstiftelse av en hyrdetjeneste til å forvalte evangeliet og sakramente-

ne, samtidig som man avviser kall til hyrdetjenesten i bestemt form og med bestemte 

kjennetegn.  Det ville jo medføre utskillelse av noen få (klerus) til et embete som andre 

ikke har, i strid med distinksjonen mellom offentlig og privat.  Det er nettopp hensikten 

med distinksjonen å avvise det hyrde- og læreembete som etterfølger Herrens apostler 

med Kristi mandat og fullmakter.  Man avviser det embete som er blitt bevart i kris-

tenheten siden aposteltiden.   

En rekke bibeloversettelser oversetter uten videre ”diakonìa” med «tjeneste», og til-

slører de steder der benevnelsen ordet brukt om det faste, apostoliske hyrde- og lære-

embete (apostel, aposteldisippel, biskop/prest).  Da bør man for leserens skyld over-

sette med ordet ”embete”, f eks ”Amt” (tysk), ”virka” (finsk), osv.  Straks kan leseren 

oppfatte hva slags ”diakonia” Timoteus, Titus og andre var betrodd.  Kall og innsettelse 

i prekenembetet gjorde forskjellen mellom pastor og andre menighetslemmer.   

Eksempler:  

Diakonìa brukt om apostelembetet (apostolatet): Apg 1:17, 20:24, 21:19, Rom 1:5, 1 
Kor 9:2, Gal 2:8, 1 Tim 1:12.   

Om hyrde- og biskopembetet (pastoratet) i forlengelsen av apostolatet: 2 Kor 3:6-9, 
5:18, 6:3, Ef 4:12, Kol 4:17, 2 Tim 4:5.   

Forskjell på embeter: 1 Kor 12:5, Rom 12:7.   



KSv/Hjelperen, side 218 

Den abstrakte-funksjonelle tankegang  

Den er forestillingen om prekenembetet som summen av ”lederoppgaver” i den felles 

virksomhet.  ”Lederne” for hvert sitt arbeidsomåde (el aktivitet) utøver hvert sitt verv 

som representanter for prekenembetet ”som helhet” – lik tilmålte stykker i en kake.   

Karakteristisk er distinksjonen mellom hyrdetjenestens innhold og form.  Innholdet 

krever tankeoperasjonen konkretisering i organiserte former.  Tjenesten er i sin mest 

omfattende form kjent under benevnelsene pastor, forstander o l.  Men siden kristne 

ikke er bundet til former (det spiritualiserende moment), står fellesskapet fritt til å ut-

forme prekentjenesten alt etter tid og sted, interesser og behov.  Denne frihet gjør 

prekenembetet til et verv på omgang.  Praksis svarer godt til det liberale folkedemo-

kratis idéer om individers medlemskap, rettigheter og valgbarhet. 

Slutninger fra innhold til form følger tre faser: (1) Abstrahering – å forestille seg inn-

holdet i en gudvillet hyrdetjeneste uten form.  (2) Konkretisering - å forestille seg hyr-

detjenestens former alt etter behov og hensiktsmessighet.  (3) Applisering – å omsette 

hyrdetjenestens innhold i praksis, ved kall (og innsettelse) til bestemte lederoppgaver.  

Resonnementet forutsetter at en pastor (el menighetshyrde) må vi ha, men bare som 

en blant flere tjenester.  Også de andre utøver prekenembetet, bare i en annen form, f 

eks en søndagsskolelærer, kantor, kateket, gruppeleder, osv.  

Tankegangen hviler på et taushetsargument: Siden det ikke finnes noen overdragelses-

formel i Nytestamentets skrifter, og siden Skriften ikke foreskriver det offentlige pre-

kenembetet i en bestemt ”form”, trekker man slutningen: Formene er overlatt til vår 

frihet.  Men et taushetsargument beviser ingenting.  Det gjør heller ikke slutningen fra 

det som er – prekenembetets innhold - til det som bør være, nemlig former etter be-

hov.  Ord om behov og hensikt er legitimerende maktspråk om politiske beslutnings-

prosesser, som til sist reiser spørsmålet: Hva skal vi med presten?   

Man trenger ikke Guds ords opplysning for å forstå at en menighet trenger en ”leder” - 

”for ordens skyld”.  Den abstrakt-funksjonelle embetside er et stykke herlighetsteologi.  

Den utfordrer det menighetsbyggende arbeid på det avgjørende punkt: Å holde fast 

ved Guds orden for skapelse og kirke.  Guds orden er omfattende.  Like lite som inkar-

nasjonen er et tenkt tilfelle, er heller ikke Jesu utvalgte apostler og deres etterfølgere 

tenkte tilfeller.  De er hyrder i kjøtt og blod.  Holder vi fast ved ekteskapet mellom en 

mann og en kvinne i kjøtt og blod, må vi holde fast ved Guds kall til mannen som Jesu 

Kristi og apostlenes etterfølger i prekenembetet – også han en mann i kjøtt og blod.   

Underkjenner man «noe» i apostelordets lære, forvrenger man alt, og virkningen blir 

noe annet enn apostolatets kirke.  Alt henger sammen.  Utelukket er frihet for ”den 

praktiske fornuft”, med frihet til å anvende, utforme og praktisere et tenkt prekenem-

bete alt etter behov og hensiktsmessighet.   

I alle læresaker stiller fornuften med bundet mandat – bundet av det apostoliske ord 

fra kirkens Herre, sann Gud og alles bror.  Men binder vi slike saker til den praktiske 

fornuft, løser vi prekenembetet fra dets lovkritiske oppdrag – å vitne om livet i Guds 

ordninger for sitt skaperverk og sin Kirke på jorden.  Dette oppdrag holder fast ved 

Guds kirkeorden, bekrefter Guds skaperorden, og vitner sant om den gode Skaperen i 

det prekenembete som består inntil Kristi dag, like fra den dag Ordet ble menneske.  

Underveis frister den praktiske fornuft, lik en skjøge. 



KSv/Hjelperen, side 219 

Den filosofiske implikasjon 

Det abstrakt-funksjonelle embete omfatter funksjon og form.  Nødvendig vilkår er 

funksjonen, krevd vilkår er formen.  Men hva har prioritet?  På den ene side er ”forme-

ne” underordnet evangeliet og sakramentene i funksjon (el bruk).  På den annen side 

er bruken underordnet de former som sosiale og ideologiske endringer krever, f eks 

ordinasjon av kvinner til prester/biskoper.  Eller vigsel av likekjønnet partnerskap, osv.  

Praksis taler for seg.  Avgjørende vekt får hensynet til krevd vilkår (endret utforming), 

alt etter behov og omstendigheter.  Logisk sett er slutningen gitt med forestillingen om 

et moralens ingenmannsland hvor alt er likegyldig i og for seg, men blir gyldig ved be-

slutninger begrunnet i skjønn og allmennytte (stoîsk adiàforon-lære).   

Et springende punkt er ordinasjonsløftet.  I Den norske folkekirke må ordinanden for-

plikte seg på ”kirkens ordninger” som om de er løst fra det skapte og begrenset til 

funksjonen i en tenkt og konstruert virkelighet.  Ordinasjonsløftet forplikter presten på 

en byråkratisk lederidé med omfattende følger for prestens oppdrag og fullmakter i 

menigheten.  Det er hensikten å sikre frihet for kirkereformer, men allerede ordina-

sjonsløftet binder presten til kreative og velmenende aktører, og til de vedtatte former 

som markedet etterspør og overordnet myndighet vedtar.  Den handlingsfrihet man 

praktiserer, er underlagt omstendighetenes tvang og aktørenes skjønn om hensikts-

messighet, allmennytte osv.  Kort sagt: Den praktiske fornuft agerer i rollen som kir-

kens Herre.  Det er en utagerende og kirkeødeleggende rolle.   

I strid med apostelordets lære fra Kristus 

Når man forsvarer det abstrakt-funksjonelle embete, hevder man to ting:  

(1) Det ”alminnelige” prestedømme er prekenembetets fundamentale forutsetning.   

(2) I aposteltiden fantes ulike tjenester med frihet for menigheten til å praktisere 
dem.   

Jeg har alt nevnt det problem som bibeloversettelser reiser uten å skjelne mellom fas-

te embeter og tidsbetingede tjenester.  Problemet bunner i apostolatets opprinnelse i 

kirken.  Den inkarnerte Guds Sønn kalte og utsendte de tolv til et bestemt oppdrag, og 

ga dem bestemte fullmakter til å forkynne og handle som Kristi medarbeidere i Kristi 

sted (Mt 10, Joh 20:21, 1 Kor 4:1f, 2 Kor 5:18-20, etc).   

Liksom Sønnen tok manndom på og utvalgte tolv menn til apostler, omga også de seg 

med aposteldisipler og sørget for at skikkede menn ble innsatt til prester/biskoper i 

menighetene.  Prekenembetet ble opprettholdt i samsvar med Guds orden for skapel-

se og kirke.   

Konfliktsituasjonen 

Kirken bekjenner den gode Skaperen, som menneskene lærer å kjenne i Kristus Jesus 

(1 Tim 2:15, 3:15f).  Denne kjennskap krever stadig undervisning i menighetens virk-

somhet, og den medfører dessuten spenninger og åpne konflikter i forholdet til den 

sekulær-liberale stat.   

Den virkelighetstydning som åpenbaringsordets Gud har gitt, vekker motstand med 

utspring i den sekulær-liberale overtro på individers selvrealisering og likestilling.  Kon-

fliktsituasjonen ligner kirkens posisjon i de første århundrer, da kirken kjempet for sin 

apostolisitet i møtet med gnostiske sekter og keisermaktens overhøyhetskrav.   



KSv/Hjelperen, side 220 

I likhet med gnostikerne, viser liberalister til «mennesket» i abstrakt mening – den 

androgyne idè.  Karakteristisk er den prinsipielle argumentasjonen for «individers» li-

kestilling og rettigheter.  Resultatene i lovs form sementerer konflikter med skapergit-

te, biologiske realiteter i forholdet mann og kvinne.  Noe lignende skjer med det abs-

trakt-funksjonelle embete.  Også det neglisjerer det skapergitte forhold mellom mann 

og kvinne, som om det er kirken uvedkommende.  Begge idèer er uttrykk for humanis-

tisk utopisme i strid med bibelsk skapertro og syndefallsrealisme.   

Det religiøse moment er omfattende påstander om likestilte individer.  Lik gnostikerne 

den gang påstår man å ha større innsikt enn den tydning som er gitt med Kristi 

apostolat fra Faderen, og senere anskueliggjort med Herrens utvalgte apostler og de-

res etterfølgere i prekenembetet.  Det abstrakt-funksjonelle embete røper en villet 

korreksjon av Guds kirkeorden, men virkningen er omfattende - et annet apostolat og 

en gjennomgripende omdanning av kirkens lære og liv.  Tidlige eksempler er skriftene 

«Paulus og Hekla», og «Apokryfon Ioannis» med sin speilvendte framstilling av læren i 

1 Tim 2:8-15 (Jukka Thurén).   

Hvor fornuften overstyrer kirkens kristokratiske struktur og dens prekenembete, der 

må fornuftsbestemte ordninger innholdsbestemme embetsutøvernes oppdrag og 

fullmakter (jf Joh 17:6b, 8a, 11, 14-17, 20f).  En nyttig påminnelse gir kirkefedrenes vit-

nesbyrd om kjønnenes tjenestefordeling.  Begrunnelsen var allerede gitt med apostle-

nes lærepraksis fra begynnelsen (Seppo Teinonen).   

Apostelordets lære fra kirkens Herre – gitt kirken i begynnelsen - representerer det 

konstante alternativ til abstraherte embetsidéer og de former som skiftende lærdoms-

vær krever.  Kristus kaller skikkede menn til den apostoliske tjeneste for å forvalte 

Guds hemmeligheter med troskap, og tjene hans kirkebrud med Kristus som eksempel 

i selvhengivende kjærlighet (1 Kor 2:1f, Ef 5:20).   

”Ecclesia semper reformanda est”, sa fader Luther, og siktet til Kristi i stadige kamp 

med Guds fiendemakter om herredømmet i samvittighetene.  Her vil han alene råde 

ved troen på syndenes forlatelse.  Med Kristus som KYRIOS i samvittighetene følger 

den reformasjon som er kirkens redning under alle kultur- og samfunnsforhold: Han 

samler kristne i dåpens nådepakt, forener dem og bygger sin kirke på apostelordets 

læregrunn hvor han selv er den levende hjørnestein.  Utelukket er kirkefellesskap til 

vern om vrang lære.  De bruker kallsretten.  De kaller og innsetter rettskafne prester 

for å være apostolatets kirke i gjenopprettede nådemiddelfellesskap.  Med Den Hellige 

Ånds hjelp sier de av hjertet «amen» til kirkens Herre.   

 

43.   PIETISMENS KIRKEKRITIKK TIL LÆRDOM 
FOR LUTHERANERE 

Et reformasjonsjubileum gir anledning til å komme sammen for å feire den rettferdig-

het som evangeliet åpenbarer uten lovgjerninger: Guds gaverettferdighet i Jesu Kristi, 

Guds Sønns lidende lydighet, som har oppfylt Guds lov i alle deler, og derfor oppstod 

fra de døde på den tredje dag, erklært rettferdig i alles sted.  Egentlig er den ukentlige 

høymesse en anledning til å feire årsaken til synderes rettferdighet for Gud, gitt av nå-

de.  La oss takke Gud for evangeliets rene lære, og istemme den nye sang:  



KSv/Hjelperen, side 221 

Åp 5:12 – Lammet som er slaktet, er verdig til å motta kraft og rikdom og visdom og styrke og 
ære og herlighet og velsignelse.   

Gud er i Kristus Jesus en forsonet Gud, og Kristus er Guds gaverettferdighet.  Gaven er 

gitt de enkelte til del i dåpen med Guds løfte om salighet for hver den som tror.  Gaven 

har vi fått til bruk hver bidige levedag.  Den Hellige Ånd vitner med evangeliet - du er 

Guds kjære barn for Kristi skyld, og gir frimodighet til å anvende Kristi lidende lydighet 

og for Gud, kledd i Kristi hellighet og rettferdighet.  Med Kristus til gave, tjener vi ham i 

gjerninger som har Guds ord og befaling for seg, enhver i sitt kall.  Troens glade gjen-

svar alle dager istemmer englesangen i natten: «Æren er Guds i det høyeste, og fred på 

jorden, til mennesker Guds velbehag.»   

Kristi evangelium har alltid møtt innsigelser.  Problemet er «korsets anstøt» - alt er 

gjort ferdig.  Frelsen er fullbrakt, og gitt av nåde i vår dåp.  Men gis ikke frelsen med 

forbehold om kvalifikasjon, om aldri så liten?  Nei, nåden er uten forbehold.  I motsatt 

fall er det ikke tale om nåde, men om lovgjerninger.   

Jeg spurte min lærer professor Leiv Aalen (d 1983): «Hva er Den norske kirke?»  «En 
pietistisk kirke», svarte han .  «Men hva er «kristenfolket» for noe», ville jeg vite.  
Han svarte: «Et gjenstridig folk.»   

Et gjennompolitisert kirkeliv 

I Norge oppfattet en del kristne allerede i 1860/70-årene at en luthersk kirkefornyelse 

umulig kunne vinne fram innen det statskirkelige rammeverk, underlagt den suverene 

kongemakt (Grl § 16).  Denne erkjennelse førte til dannelsen av Den evangelisk-

lutherske Frikirke med dens første menighet i Moss 1877.  Men var den «evangelisk-

luthersk»?  Frikirkens organisasjon og gudstjenestelige virksomhet gjenspeiler den re-

formerte innflytelse, siden 1970-tallet tilpasset «moderkirken» (Dnk).   

Innen Den norske kirke ble de konservatives kirkeredderstrategi forsterket av konfron-

tasjonen med liberal teologi.  Institusjoner ble bygd opp, især diakoni-institusjoner og 

kristelige ungdomsskoler (senere folkehøyskoler).  Opprettelsen av Det teologiske Me-

nighetsfakultet (MF) i 1908 fikk etter hvert stor betydning for presterekrutteringen til 

Den norske kirke.   

Mitt første møte med mangfoldet i norsk kirkeliv fikk jeg på det gamle Menighetsfakul-

tet i St Olavs gt 29, hvor diskusjonene gikk på «avisrommet».  Læremotsetningene i læ-

rerkollegiet - den gang på 1960-tallet - medførte stadige diskusjoner om kirkesyn, 

økumenikk, bibelsyn, embetssyn, osv.  Forvirrende var møtet med gjennompolitiserte 

kirkeforhold.  Det gjaldt å posisjonere seg ved å ta stilling til idèer.   

En annen problematikk ble påtrengende mot slutten av studiet, for utdanningen mang-

let refleksjoner over den kirkegeografiske tilbakemelding fra kirker og bedehus på sog-

nenivå.  Hvordan formidle kirkens tro under ulike menighetsforhold?  Hvor være 

evangelisk-luthersk prest uten påtvungne forbehold?  Og hvordan lære døpte å holde 

alle Kristi befalinger i en statskirkelig ordning under press fra det sekulær-liberale sam-

funn?  Vi lærte ingenting om de sosiokulturelle vilkår som må være til stede for at tra-

dering skal finne sted og kontinuiteten i den apostoliske kirke- og læretradisjon bestå i 

tidens løp.  Den praktiske teologi ved MF var i mangt og meget underlagt den praktiske 

fornuft.   



KSv/Hjelperen, side 222 

Sett i ettertid tjente Menighetsfakultetet i hovedsak to formål av politisk art: (1) Å be-

vare Den norske kirke som rammeverk om «kristenlivet» i folket, og (2) sikre kirkens 

lutherske profil ved å rekruttere konservative prester.  Bordet fanget.  En gjennompoli-

tisert kirkevirksomhet er en kulturtilpasset kirke, tilpasset de dominerende idéer i sam-

tiden og åpen for den moderne økumenisme.  Et foreløpig resultat (2017) er Den nors-

ke folkekirkes «indrekirkelige» frihet på folkesuverenitetens nåde.  Spillereglene gir 

meningsfrihet, men ikke handlefrihet til å etterfølge apostelordets lære i menigheter 

av evangelisk-luthersk bekjennelse.  Den norske folkekirke er ingen kirke av Den ufor-

andrede augsburgske konfesjon, men en Leuenberg-kirke.  I ettertid vil man fundere 

over denne transformasjon uten å kunne dokumentere fragmentering og oppløsning 

av kirkens trosformidling på sognenivå.   

Et tradisjonsarkiv i kristen folketradisjon.  Et framstøt i 1979 

Da jeg høsten 1958 var skogpraktikant i Lapua, ble jeg interessert i finsk kirkehistorie 

generelt og vekkelsesbevegelser spesielt.  Denne interesse ble fulgt opp med et par 

sommeropphold og et stipend-opphold i Helsingfors 1966/67.  Oppbyggingen av 

landsdekkende intervjusamlinger på 1960- og 70-tallet fanget min interesse for folkeli-

ge tradisjoner knyttet til kirke og bedehus.  Spennende var samarbeidet mellom tradi-

sjonsvitere i Åbo og teologer i Helsingfors.   

Noen ukers permisjoner somrene 1971-73 ga som foreløpig resultat en intervjusamling 

fra den lestadianske bevegelses forgrening over Lyngen til Nord-Troms, Vest-Finmark 

og gruppevirksomheter i Ofoten og Øst-Varanger.  Luther-leseri og bruk av Konkordie-

boken kom til å prege forkynnelse og virksomhet.  Historien om forgreningens etable-

ring, selvstendiggjøring, utbredelse og arbeidsformer er fremdeles et hull i lestadia-

nisme-forskningen.   

Nye muligheter ga seg under min stipendiattid ved Menighetsfakultetet (1977-80).  

Høsten 1979 deltok jeg i noen dagers kursing for innsamlere ved Det teologiske fakul-

tet i Helsingfors.  Etter mønster fra intervjusamlinger derfra, laget jeg to intervjuskje-

ma, ett for kirkelig folketradisjon knyttet til kirkehusets bruk – med en sosiologisk 

problemstilling, og ett for gruppetradisjoner knyttet til bedehusets bruk – med en 

antropologisk problemstilling.  Begge la vekt på kildekritiske krav for øye.  Kirkehisto-

rie-seksjonen støttet prosjektet, men fikk ikke støtte i Norsk almenvitenskapelig forsk-

ningsråd.  Mere interessant var Lærerrådets negasjon.  En av professorene ga ved en 

anledning indirekte til kjenne at han foretrakk religionssosiologi fremfor normativ 

praktisk teologi.   

Min overordnede problemstilling var følgende: Hvilke sosiokulturelle vilkår må være til 

stede, skal den nytestamentlige trosformidling bestå i tidens løp og et gudstjenestefel-

lesskap være apostolatets kirke?  Denne motivering var beslektet med pietismens 

praktisk-teologiske anliggende, men med en annen motivering.  Ved hjelp av den tradi-

sjonsvitenskapelig arbeidsmåte ville jeg dokumentere det sakssvarende uttrykk og be-

dømme innholdet i lys av apostelordets lære, bevitnet i Konkordiebokens bekjennelser 

fra oldkirken og reformasjonstiden.  Motivering og dokumentasjon ville gi prestene et 

redskap til å diagnostisere karakteristiske trekk ved det lokale kristenliv og dermed 

formulere og vektlegge langsiktige oppgaver i forkynnelse og sjelesorg (jf sendebreve-

ne, Åp 2-3).   

  



KSv/Hjelperen, side 223 

Hvilket veivalg? 

Konkordieformelens presiseringer av Confessio Augustana (1530) samlet det gammel-

lutherske kirkefellesskap i kraft av enhet i læren.  Med hensyn til den gudstjenestelige 

praksis var menighetene blitt avhengig av provisorier fra den wittenbergske reforma-

sjon.  Ved inngangen til 1600-tallet ga flere til kjenne at her var behov for reformer, 

men med sprikende motiv.  Forskjellen mellom bekjenneren Luther og diplomaten Me-

lanchton ble tydeligere. 

Luthers arvtagere fulgte den bibelteologiske bekjennelseslinje og utøvet kirkens rett i 

skriftbunden tradisjon.  Avgjørende for dem var kirkefellesskap begrunnet i den ufor-

beholdne bekjennelse til den rett utlagte Skrift fra dens Herre.  Bare slik kan man være 

menigheter under Kristi herredømme.   

Melanchtons arvtagere fulgte den kompromiss-søkende forhandlingslinje med avgjø-

rende vekt på den organiserte kirkevirksomhet i lojalitet mot fyrstemaktens lovgivning 

i kirkesaker.  Den uunngåelige virkning ble sammenblanding av de to myndihetsområ-

der – det åndelige og verdslige område (toregimentlæren).  Med basis i tilstrekkelig 

enighet fulgte den kirkevirksomhet som legitimerer sitt samfunnsnærvær med all-

mennytten (kirkepragmatisme).   

Formelt sett kan man fremdeles tale om «bekjennelse» og «kirkerett», men med et 

innhold som er apostolatets kirke fremmed.  Denne tradisjon har så langt vært det 

første hinder i arbeidet for å gjenoppbygge evangelisk-lutherske gudstjenestefelles-

skap i vårt land.  Problemet er ikke bindinger til stats- og folkemakt, men den gruppe-

sentrerte tradisjonalisme som på grunnleggende vis medbestemmer læren om Bibe-

len, prekenembetet og sakramentene dåp, absolusjon og nattverd.  Tradisjonalister 

legger avgjørende vekt på det strategivalg som «de gamle» gjorde i en annen kirkesi-

tuasjon, som regel uten noen bibelsk begrunnelse.  Dens preferanse anvender en side-

ordnet åpenbaringskilde, i seg selv et frafall fra konfesjonell lutherdom.  Dette frafall 

blir ikke mindre med økumeniske avtaler om prekestol og nattverdfellesskap med kir-

ker i den reformerte tradisjon.   

Vi kan vel undres over at det skjedde så fort, men forhistorien er hjertenes frafall.  Det 

er nok å vise til åpne lærekonflikter ved Det teologiske Menighetsfakultet 1970-tallet 

(kvinneprest-spørsmålet og «dissentersaken» (åpen kommunion)). 

Illustrasjon: «Dette frafall er verre enn den liberale teologi», sa Leiv Aalen (sept 
1977), da vi pratet sammen utenfor inngangen til det nye Menighetsfakultetet.  
Med en resignert håndbevegelse pekte han opp mot navneskiltet på den hvite 
fasaden: «En hvitkalket grav!»   

Man kan late som om alt er som før, og fortsette virksomheten som om ingenting er 
hendt.  Senvirkningene gir Leiv Aalen rett i hans diagnose.  Hadde han den gang tatt 
initiativet til å gjenopprette det konfesjonelle gudstjenestefellesskap, hadde flere 
fulgt ham.  Det var ikke bekjennermot som hindret ham. 

I en annen retning pekte spiritualistenes Luther-kritikk, med påstanden at Luther i 

sakramentlære og rettferdiggjørelseslære hadde stanset kirkens reformasjon «på halv-

veien».  Under parolen «videre fram» ville de fullføre reformasjonen.  De syntes det 

var talt lenge nok om troens rettferdighet.  Nå var tiden inne til helliggjørelse i praksis.   

I konlikten mellom ortodoksi og pietisme var Konkordieboken fra 1580 alles referanse-

ramme, om enn med ulike motiver og glidende overganger.  Ortodoksiens teologer 



KSv/Hjelperen, side 224 

brukte Konkordieboken til forsvar for den wittenbergske reformasjon, nedfelt i den 

uforandrede Confessio Augustana.  Dette anliggende forklarer hvorfor den gammel-

lutherske reaksjon ble så intens og voluminøs.   

Forskere har betraktet ortodoksiens reaksjon som uttrykk for en generell teori om fe-

nomenet «konfesjonalisering» innen konfesjonene.  Det frister til spekulasjoner å for-

klare hvorfor likartede fenomen viser samtidighet i ulike land eller geografiske områ-

der.  Tesen «konfesjonalisering» tilslører det gammellutherske anliggende: Å bekjenne 

i nytestamentlig mening den rett utlagte Skrift fra dens Herre (homologein).  Her står vi 

overfor valget mellom Luther eller Melanchton (Jürgen Diestelmann, d 2015). 

Pietismens begrunnelse og mål 

Benevnelsen «pietisme» omfatter en historie som i hovedsak har tre varianter: Den 

kirkelige pietisme, radikalpietismen og herrnhutismen.  Deres felles anliggende gjelder 

to saker:  

(1) Å begrunne frelsesvisshet med opplevelsesmystikk og nådevirkninger, som 
kristne med lignende erfaringer er de rette til å bedømme.   

(2) Å fullføre kirkens reformasjon i et hellig liv (praxis pietatis).  (Jf spiritualistenes 
Luther-kritikk i 1520-årene.        

Pietismens gjennombrudd er særlig knyttet til Speners bok ”Pia Desideria” (utg 1675).  

Med impulser fra flere hold, blant dem reformert menighetsliv under et opphold i 

Sveits, redegjorde Spener for de lærestykker som ble normgivende for pietistisk for-

kynnelse og praksis:  

(1) ”Alle døptes prestedømme”, (2) frelsens orden (ordo salutis), og (3) 
troendegruppenes virksomhet i en sideordnet kirkestruktur – ecclesiola in ecclesia.   

«Alle døptes prestedømme».   

Denne lære gjelder et abstrakt-funksjonelt prekenembete som alle kristne har rett til å 

utøve.  Det var en nyhet, til da ukjent i kirkens historie og derfor ukjent for reformato-

rene.  Tidlig i 1520-årene var Luthers polemikk rettet mot Romerkirkens offerprester, 

og Luther trakk slutninger som pietismens teologer støttet seg til.  Luther må ha er-

kjent at det bibelteologiske grunnlag sviktet, for læren finnes ikke i senere Luther-

skrifter, og heller ikke i Konkordieboken.   

Mot pavedømmets offerprestedømme argumenterte Luther med dåpen, som gir ad-

gang til Faderen ved Sønnen i en Ånd (Ef 2:18, 3:12, jf Joh 10:9, 14:6, Heb 10:19f osv).  I 

dåpen ble vi vigslet til liturger for Gud og diakoner for vår neste.  Da er det tale om «de 

troendes prestedømme, og ikke om et nytt apostolat til erstatning for det evangeliske 

presteembete, som blir overgitt til skikkede menn ved kirkens kall og vigsel.  De er 

«forvaltere av Guds hemmeligheter» (1 Kor 4:1f), og med Kristus som mønster, er de 

hyrder og biskoper for menighetene (1 Pet 5:2, Apg 20:28).  

Pietismens lære om alle ”småprestene” gjorde menighetens prest (pastor loci) over-

flødig – iallfall prinsipielt sett.  Tendensen til å klerikalisere lekfolket var tydelig og 

virkningen fikk kirkeomdannende kraft.  Lekfolket i den sideordnede kirkestruktur ble 

fremmed for det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap i den apostoliske kirke- 

og lære tradisjon.  Og med fremmedgjørelsen fulgte konklusjonen: Hva skal jeg med 

bekjennelsen?  Jeg har jo Bibelen!  Med pietisme og liberalisme ble avkirking og seku-

larisering en indrekirkelig prosess på smågruppenivå. 



KSv/Hjelperen, side 225 

«Frelsens orden»  

Den fremstiller frelsen som en prosess gjennom flere stadier.  Her blir ikke forholdet 

lov og evangelium forstått som samtidige, men påfølgende størrelser i et psykologise-

rende utviklingsskjema.  Med «tro» forstår man opplevelse, følelse, valg, overgivelse 

og et hellig levnet i nådevirkninger synlig for andre, og på stadig jakt etter selvbekref-

tende nådevirkninger.  Jf Jesu ve-rop mot farisèerne, Mt 23.  Tro forstått som en kvali-

fikasjon fra vår side, lar dåpen være av underordnet betydning.  Guds fullbrakte frel-

sesverk, gitt den enkelte til del i dåpen, må tre til side for vår overgivelse, troserfaring 

og selvbestemte tro.  Guds suverene gjerning i dåpen, med løfte om salighet for hver 

den som tror, blir uten betydning i døptes dagligliv.   

Tro i bibelsk mening synger av hjertens lyst: «Jeg er frelst og dyrekjøpt Og til 
saligheten døpt  /…/ Faderen har givet meg salig barnekår hos seg /…/ Gjennom 
tidens ve og vel Er hans Ånd min trøst og del.»   

Ånden vitner med Kristi ord, og gir frimodighet til å anvende Kristi velgjerninger, en-

hver på seg selv.  Jeg er et Guds barn fordi Guds ord sier det.  Har jeg ikke denne fri-

modighet, hva grunnen enn må være, får jeg gå til skrifte, bekjenne min synd og blir 

løst fra den (absolusjonen).  Alterets sakrament er Guds synlige pant på «nådens 

stand» og samfunn med Guds kirke i himmelen og på jorden.   

Læren om frelsens orden krenker Guds kirkeorden med opplevelsesmystikk og nåde-

virkninger som andre kan bedømme, og gjør troen til kvalifikasjon og pressmiddel for 

Gud.  Flere stadier avløser hverandre, men i sentrum står gjenfødelsen i angerens 

smerte, både synlig og hørbar.  Forut for gjenfødelsen går den vakte tilstand under lo-

vens anklager gjennom lang tid, inntil gjenfødelsen skjer.   

Mens Spener forstod gjenfødelsen som en «forvandling».  Francke brukte senere ut-

trykket «troens gjennombrudd» om gjenfødelsen, da et Guds barn trer fram i nådens 

stand og lever et nytt liv i hellighet og renhet for Gud.  Det nye i denne sammenheng 

er en asketisk-puritansk livsstil i tradisjonen fra Augustin, og derfor i tydelig kontrast til 

verdslige menneskers forfengelighet (Hermann Francke/Halle-pietismen).  Med pietis-

men fikk humanismens dannelsesideal en kristeliggjort variant.  De høyeste dyder ble 

manifestert i kristelig-etiske personligheter. 

En forkynnelse av gammelpietistisk type beskriver gjerne lovens virkninger i det vakte 

stadium.  Dette anliggende er også dens styrke.  Svakheten er etter mitt skjønn forkyn-

nerens autoritære posisjon i Den Hellige Ånds sted, når forkynneren utøver det åndeli-

ge prestedømmes domsmyndighet.  Har den vakte tilstand vart lenge nok?  Hvis ikke, 

legger man på «en stein til».   

Med herrnhutismens innflytelse ble ikke læren om frelsens orden oppgitt, men forkor-

tet.  Det avgjørende moment var ikke lenger kravet til den «vaktes» loverfaringer gjen-

nom lang tid, men «blodsnåden» i øyeblikkets opplevelsesmystikk, da den vakte opp-

lever Jesu blods nærvær i hjertet og føler seg tilgitt eller frelst i samme øyeblikk («Mi-

nutenbegnadigung», jf metodisme og nyevangelisme).  Med basis i denne hjertere-

ligion oppstod brødremenigheter (el societeter) av interkonfesjonell type.  Denne tra-

disjon gjør seg gjeldende i vår tid med kirkefellesskap begrunnet i enighet om «det 

sentrale».  Da er det ikke den uforbeholdne bekjennelse til apostelordets lære som 

samler, men kirkepolitiske og skjønnsmessige betraktninger om kirkefellesskap med 

rom for læremotsetninger rangert som alvorlige, men ikke kirkesplittende.  I likhet 

med den liberale teologitradisjon fikk «liv» prioritet fremfor «lære», og i likhet med 



KSv/Hjelperen, side 226 

reformert teologi ble «menigheten» og dens troserfaringer utgangspunkt for teologisk 

refleksjon. 

Troendegruppen  

Den er i pietismen noe mer enn et gruppefellesskap om Guds ord og bønn.  På pietis-

tisk vis er den kirke i egentlig mening med sognemenighetens ordninger som ramme-

verk.  Med benevnelsen konventikkel (el småsamling) siktes til samlinger eller «opp-

byggelser» uavhengig av eller på siden sognemenighetens felles gudstjeneste.  Men 

mange troendegrupper organisert om forkynnervirksomhet og andre oppgaver, opp-

stod en sideordnet kirkestruktur av privatrettslig karakter.   

Troendegruppens basis er den erfarte frelsesorden.  Målet er en kirkefornyelse med 

utspring i nådevirkninger.  Troendegruppens berettigelse eller legitimitet er «nøden» 

for de vantro, også kalt «misjon» i de døptes vrimmel uten troens brann.  Men hvor-

dan medvirke til kirkens fullendte reformasjon i et hellig levnet?  Spørsmålet åpnet for 

ulike strategier.  

I lojalitet mot sognemenighetens ordninger ville den «kirkelige» pietisme fornye sog-

nemenigheten gjennom kirkegang og annen deltagelse.  Sett fra troendegruppens side 

var dens medvirkning nødvendig.  Med dens medvirkning i sognemenighetens ord-

ninger, representerte den det dynamiske og misjonerende moment.  Strategien ble 

forsterket hvor presten var en av deres egne.   

Radikalpietistene kritiserte heftig denne form for uavhengig avhengighet, vesentlig 

fordi den fullendte reformasjon krevde den enkeltes åpne brudd med sognemenighe-

tens ordninger (Johann Conrad Dippel, d 1735).  Sett utenfra, ble tilhengerne omtalt 

som «separatister» (jf benevnvelsen «dissentere»).  Det er her tale om en individsen-

trert fromhet uten menighetsdannende kraft.  Slike grupperinger gikk snart i oppløs-

ning, og dokumentasjonen beror ofte på erindringer og tilfeldige kilder – om de finnes.  

I motsetning til den radikalpietistisk brudd-løsning, representerer herrnhutismens his-

torie glidende overganger fra konventikkel-strategi til selvstendige misjonskirker av in-

terkonfesjonell type.   

I 1722 hadde greven Nikolaus Ludwig v Zinzendorf tillatt en gruppe emigranter fra Øs-

terrike å slå seg ned på godset Herrnhut.  Tross ulik konfesjonell tilhørighet, organiser-

te han kolonien som menighet i 1727 og med seg selv som leder.  I 1734 lot han seg 

ordinere til luthersks prest, til tross for sitt overflatiske kjennskap til «konfesjonen».  I 

1737 ble han utvist fra Tyskland i 1737, men til hans fordel.  Zinzendorfs idèer om en-

detidens «apostoliske» menighet ble spredt vidt omkring.   

Da Zinzendorf ti år senere vendte tilbake til Herrnhut, innledet han en toårig «siktel-

sestid».  Dens kjennetegn var intens forsoningsmystikk (blodsnåden) og emosjonelle 

utbrudd (rørelser).  Med stor konsekvens ble menigheten i Herrnhut opprinnelsen til 

menigheter forenet i Jesus-i-hjertet-religionen.   

(Rørelser i vid mening siktet opprinnelig til troserfaringer.  Med pietismen ble ordet 
«rørelser» brukt om ekstatiske utbrudd, da endog hele forsamlingen kunne bli revet 
med i rop, gråt, latter, dans, osv – ofte omtalt av utenforstående som tumulter, 
ordensforstyrrelse, osv).   

Her bør en merke seg at forholdet ortodoksi og pietisme omfatter følelser og erfaring-

er på begge sider.  Den avgjørende forskjell gjelder forholdet mellom troens årsak og 



KSv/Hjelperen, side 227 

dens virkninger.  Mens lutheraneren taler om rettferdiggjørelse og helliggjørelse i den-

ne rekke følge, taler pietisten om gjenfødelsens synlige virkninger i livets rettferdighet.  

Saken gjelder den nytestamentlige tro og dens begrunnelse i en bevitnet Jesus-

historie, og til den hører «det vi har sett og hørt», Apg 4:20.  Denne begrunnelse om-

fatter kirkens unike kjennetegn (CA 7), befalt av den oppstandne Kristus til et vitnes-

byrd om hans virksomme nærvær i den forsamlede menighet.   

Kritikkverdige nyheter 

Til tross for sammenfallende motiv etablerte vekkelsesbevegelser ulike kollektivtradi-

sjoner begrunnet i opprinnelse, utbredelsesområder og arbeidsformer.  De fremstod 

som sosiale samhandlingsprodukt med ulike identiteter og tilhørigheter.  Disse relasjo-

ner ble ytterligere forsterket hvor lærekonflikter oppstod og ble sementert.   

Samtidig oppstod et vi-og-de-andre-forhold i den kirkesøkende menighet.  Forholdet 

varierte alt etter budskapssiden i gruppens virksomhet, like fra identifikasjon med kir-

kens bekjennelse, begrunnet i Luther-leseri, og til det motsatte forhold – fremmedgjø-

relse overfor det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap.  Noe misvisende er al-

ternativet til kirkelig folketradisjon ofte kalt for «sekularisering».  Da overser man at 

denne prosess foregår i den kirkesøkende menighet på smågruppe-nivå.   

Nevnte reservasjoner overfor konfesjonell lutherdom ble i samtiden oppfattet i sam-

svar med betraktningsmåter i den lokale el regionale kristentradisjon, og ofte begrun-

net i moderne idéer om individers likestilling og rettigheter.  Historisk og saklig sett er 

det tale om oppbrudd fra den lutherske identifikasjon - den gamle kirke i skriftbunden 

tradisjon siden aposteltiden, men sjelden erkjent eller oppfattet.   

Hverken det abstrakt-funksjonelle prekenembete eller det psykologiserende frelses-

skjema «frelsens orden» finnes i Nytestamentet.  Det gjør heller ikke en sideordnet kir-

kestruktur.  Men Jesu marsjordre står fast - å forkynne omvendelse og syndenes forla-

telse for alle folkeslag.  Forholdet ortodoksi og pietisme gjelder ikke troserfaringer og 

sjeleomsorg, men uforlikelige læremotsetninger i spørsmålet om kirkefellesskapets 

begrunnelse.   

En løsning kunne være rangering av typen «problemene er alvorlige, men til å leve 

med», og helst i kombinasjon med den form for bibellesning som foretrekker «gode 

steder» og unngår ubekvemme tekster og bibelord.  - En annen løsning kunne være 

rangeringen av ytre ordninger som likegyldige ting (adiáfora) – på stoîsk vis i et mora-

lens ingenmannsland, hvor vranglærens problem anses avgjort med hensynet til all-

mennytten.        

Luthers bekjennelseslinje vant ikke vant fram i kirkeordninger underlagt fystemaktens 

jurisdiksjon, og under press fra ulike hold – også i den folkelige sammenheng.  Pietis-

mens kirkeomdannende kraft – og likeså den liberale teologitradisjon - hører sammen 

med modernitetens frembrudd i europeisk kultur- og samfunnsliv (el opplysningsti-

den).  Åndenes kamp om Guds ord er uoverskuelig, men et par fellestrekk synes å være 

sannhet begrunnet i empiri og observasjon, og en kristendom formet av dominerende 

idéer i samtiden.   

Fremveksten av sosieteter eller gruppevirksomheter vitnet om opplysningsidéer på 

fremmarsj til nytte for mange.  På luthersk kirkemark ble det viktig å sikre kontroll over 

gruppeinteresser.  Pietismens individsentrerte erfaringsteologi begrunnet kristentro-



KSv/Hjelperen, side 228 

ens sannhet med erfaringsbevis i samsvar med modernitetens krav.  Praksis viste 

sammenfall med rasjonalistenes interesser for gudstjenestelige reformer: Bort med 

liturgiske ledd som smakte av «katolsk» overtro og forstyrret andakten!  Sammenfall 

medførte samspill.  Det er mye snusfornuft i pietismen.  - Men la oss nå gå videre og 

søkelyset mot foranledningen til pietismens kirkekritikk.   

Kritikkverdig nattverdpraksis 

Med pietismen fulgte større pågåenhet i praktisk-kirkelige spørsmål.  Radikalpietister 

fulgte linjen fra reformasjonstidens spiritualister og ville fjerne skikker fra den gamle 

kirke og alt som minnet om papistisk sakramentlære.   

Andre ble provosert av kritikkverdige episoder, for massealtergang og skriftemål var og 

er en dårlig kombinasjon.  Det hendte at personer som levde i åpenbar strid med Guds 

ord, fikk adgang til Herrens Nattverd.  Slike episoder vakte forargelse og folkesnakk, og 

ga grobunn for læren om det «alminnelige» prestedømme, og med tiden også legitimi-

tet til lekpredikanter kalt av troendegruppen.  Det vokste fram en kristen identitet av 

individsentrert og biblisistisk type (jf haugianismen og konventikkelplakaten, opphevet 

i Norge 27. juli 1842).   

Den etablerte nattverdpraksis ved inngangen til 1600-tallet var et provisorium fra 

1520-årene.  I en nødssituasjon ble nattverdberedelsen belastet med flere motiv, som 

hver for seg er bibelske: det kateketiske, det kristelig-sosiale og det liturgiske motiv.  

Problemet oppstod når presten skulle ivareta dem alle på en gang, samtidig som alle 

strømmet til.  Et lite innblikk gir allerede Confessio Augustana (kursiv her):   

«For ingen får adgang uten at han er prøvet og forhørt på forhånd.  Menneskene 
blir også påmint om sakramentets verdighet og om den rette bruken av det, hvor 
stor en trøst det gir de skremte samvittigheter, så de kan lære å stole på Gud og 
vente og søke alt godt fra Gud.  /…/ en slik bruk av sakramentet nærer fromheten 
overfor Gud»(CA 24:6-8).   

I Apologien gir Melanchton et livaktig innblikk i den evangeliske messe slik den ble 

praksis i Wittenberg året 1530:  

«Messen blir nemlig hos oss feiret hver søndag og alle høytidsdager.  Der blir 
sakramentet rakt dem som vil bruke det, etter at de har skriftet og fått avløsning. 
/…/  Men seremoniene må bli overholdt slik at de underviser mennesker i Skriften       
og ved Ordet blir ført til tro - og gudsfrykt, så de ber i samsvar med dette, for disse 
ting er seremonienes mål» (Apol 24:1, 3.  Kursiv her). 

Det provisorium som sitatene beskriver, var belastet med følgende motiv: katekese, 

nattverdformaning, skriftemål og det litugiske motiv.  Løsningen lot seg praktisere så 

lenge nattverdgjestene var få, i Wittenberg maks 16 i 1520-årene (Jürgen Diestel-

mann).  Problemene viste seg med massealtergang og ofte altergang fra begynnelsen 

av 1530-årene.  Dette søndaglige fenomen i «martinistenes» kirkehus, og især i byene, 

vakte oppsikt.  Noe lignende hadde ikke skjedd siden kirkens første århundrer.  Frem-

deles står lutherske prester overfor pastorale motiver som vi bør ha et gjennomtenkt for-

hold til.  Denne problematikk kan synes underlig hvor kommunikantene er få, og pres-

ten ser i benkene hvem de er som i dag kommer til Herrens Nattverd.     

Privatskriftemålets plass i nattverdberedelsen ga den enkelte anledning til å få tilsagt 

Guds tilgivelse (jf formelen «Så forlater jeg deg dine synder, i Faderens osv») .  I den 

offentlige preken blir evangeliet kunngjort og tilhørerne oppmuntret til å tro syndenes 



KSv/Hjelperen, side 229 

forlatelse for Kristi skyld, og med Kristus til gave øve troen i gode gjerninger, enhver i 

sitt kall.  Men blant tilhørerne fins det – den gang som nå – noen som strever med å 

anvende Kristi fortjeneste på seg selv, selv om han led og døde for alle, og har oppfylt 

Guds lov i alles sted.  Privatskriftemålet er for dem, for evangeliet har adresse til den 

enkelte.   

Massealterganger gjorde «innskriving» nødvendig av to grunner: For det første må 

presten på forhånd få vite antallet kommunikanter for å konsekrere riktig mengde 

brød og vin, og for det andre kunne dokumentere i ettertid hvem kommunikantene var 

og hvor ofte de mottok alterets sakrament.   

På reformasjonstiden ble lutherske prester kjent for sin iver etter å holde messen.  

Lørdagen gikk med til «å høre skriftemål», og da kunne det danne seg kø i midtgangen.  

Når nødvendig, måtte presten høre skrifte også før høymessen på søndag.  (JDiestel-

mann.)   

Selve skriftemålet tar liten tid, slik det fremgår av Luthers anvisning i Lille Katekisme.  

Skriftebønnen ga anledning til å nevne en synd eller to, og la det være med det, for 

den ubetingede absolusjon er hovedsaken.  Men et skriftemål som tilgodeser andre 

oppgaver, kan ta lang tid.  Typisk for vår tid er prestens rolle som terapeut i «sjelesorg-

samtalen» - i et selvoppnevnt kall.  Da faller det naturlig å misbruke De ti bud som 

skriftespeil, med vekt på oppregning av synder, bud for bud.  Det skjer en vektforskyv-

ning fra den ubetingede absolusjon til dens mentale virkning.  Det er følgelig en ut-

bredt oppfatning at privatskriftemålet er for mentalt syke folk.  Nei, en luthersk prest 

viser dem til sakkyndig hjelp og lar skriftemålet for «normale» folk, som har evnen til å 

følge skyld og skam i behold.  De kjenner den onde lyst i deres innerste, for de vet om 

sine hverdagssynder og strever med å tro syndenes forlatelse allikevel.  La meg kom-

mentere det gammellutherske sjelesorgmotiv. 

Det gammellutherske sjelesorgmotiv:  

Gud har gitt seg til kjenne i Jesu lidelse, død og oppstandelse.  Gud er en forsonet Gud.  

I dåpen gjør han den enkelte delaktig i det fullbrakte forsoningsverk og reiser oss opp 

fra døden i våre synder.  Fra dåpen kommer vi som Guds kjære barn, frelst av nåde og 

med barnerett hos Gud.   

Her er syndefallsrealisme på sin plass.  Forskjellen mellom troende og vantro beror ikke 

på synd, for det er syndere vi er.  Forskjellen beror på vårt forhold til Guds gaverettfer-

dighet, nemlig Guds enbårne Sønn i sin lidende lydighet i alles sted.  Troen har ham til 

gave som er virksom ved troen og gjør to ting: Med sitt ord og sin Ånd døder han den 

onde menneskenatur, og skaper av ingenting det nye menneske som skal leve evig for 

Gud.  Vantroen har ingenting, annet enn døden i sine synder. 

Denne syndefallsrealisme medbestemmer kirkens sjelesorg med syndenes forlatelse.  

Denne gave er unik.  Den finnes ikke noe annet sted enn i Guds kirke på jorden.  Derfor 

hører det med til prestens oppdrag å være skriftefar, det vil si å høre skriftemål og tilsi 

absolusjonen: «Jeg forlater deg dine synder, i Faderens, osv.»  En luthersk prest utfører 

sitt oppdrag med Kristi fullmakt og meddeler ekte saker.  

Gud er en forsonet Gud, men hvordan leve forsonet med ham, når vår onde mennes-

kenatur – «den gamle Adam» - stikker hodet fram?  Her kommer privatskriftemålet oss 

til hjelp med den ubetingede syndsforlatelse for Kristi skyld.  Denne gave lar oss være 



KSv/Hjelperen, side 230 

gjester ved Herrens bord, hvor alterets sakrament er pantet på samfunn med Gud og 

hans kirke i himmelen og på jorden. 

Utelukket fra frifinnelsens årsak er gjerningene – også de gjerninger som vi har gjort i 

troens rettferdighet (Tit 3:5).  Med Kristus til gave, blir døpte oppmuntret til å øve 

troen i gode gjerninger (v 8).  Slik praktiserer vi dåpen fra dag til dag – i forsakelse og 

tro så lenge vi lever her.  Syndenes forlatelse for Kristi skyld begrunner troens lovsang 

fra det dype: Æren er Guds i det høyeste!  Halleluja!   

Det er sagt om bekjennelsestro lutherdom at den er «nådemiddelkristendom».  Be-

nevnelsen markerer gaveperspektivet «ovenfra», nemlig Den Hellige Ånds gjerning 

med evangeliet.  Den som vil vende tilbake til Guds løftepakt i dåpen, eller bli bevart i 

den, må høre Guds ord.  Med evangeliet opplyser Den Hellige Ånd vår forstand og gir 

nåde til å anvende Guds velgjerninger i Kristus, enhver på seg selv.  Noen taler om «sa-

kramental fromhet» og legger vekten på mennesket.  Når lutheranere taler om nåde-

middelkristendom, taler de om Guds gjerning med ytre midler.   

Vil jeg bli bevart i barnekår hos Gud, må jeg bli opplært i Kristi befalinger: Høre Guds 

ord og lære å bruke det, - høre Guds løfte, gitt i dåpen og anvende det, - høre syndsfor-

latelsen tilsagt meg på grunn av Kristi fortjeneste og sammen med menigheten motta 

alterets sakrament med munnen.  Alt sammen i tillit til Guds ord og løfte, gitt den en-

kelte i dåpen.  En evangelisk-luthersk messeliturgi er i sin enkelhet og gavestruktur 

først og fremst den Oppstandnes tjeneste for oss, virksom i den forsamlede menighet.  

Oppfordringene i liturgien er påminnelser om vår skyldighet for Gud: La oss takk og be, 

la oss bekjenne osv.  (Rom 12:1f.) 

Nådemidlene minner oss om det unike og usammenlignbare ved kirkens tro og dens 

begrunnelse.  De er påminnelser om Guds vitnesbyrd, som reiste Jesus opp fra døde, 

og dermed stadfestet på endegyldig vis Jesu undervisning i Skriftene: Jesus fra Nasaret 

er sann Gud og sant menneske, lovens oppfyller i alle deler og i alles sted, og han er 

den rettferdighet som evangeliet åpenbarer uten lovgjerninger, til frelse for hver den 

som tror.  Dette er sentrum i den gammellutherske sjelesorg, begrunnet i en bevitnet 

Jesus-historie og hans nærvær, virksom med de handlinger han innstiftet før han ble 

opptatt til Faderens nådeside.  I sentrum står kjensgjerninger utenfor oss. 

Øyenvitnene til den oppstandne Jesus stadfestet Guds vitnesbyrd i løpet av de førti 

dagene før Kristi synlige opptagelse til Faderens høyre.  Den Oppstandne møtte dem 

ved flere anledninger da han underviste dem i Skriftene om de ting som hører med til 

Guds rike (Apg 1:3).  Ved en anledning var de over 500 samlet, og av dem lever de fles-

te enda, skrev apostelen Paulus ca 25 år senere (år 55 el 56, 1 Kor 15:6).   

Troens begrunnelse er den samme for oss som for de første kristne, og likeså vårt for-

hold til den Oppstandne, virksom i den forsamlede menighet.  Det var den oppstandne 

Kristus som innstiftet løse- og bindemaktens embete, ga misjonsoppdraget med befa-

lingen å døpe og undervise.  Og Herrens Nattverd, innstiftet «i den natt da han ble for-

rådt», tok sikte på hans fortsatte nærvær hos sine venner etter sin oppstandelse.  Han 

så fram til samfunn med dem på en ny og underfull måte – med sitt ofrede legeme og 

blod i sakramentets skikkelser vil han ha samfunn med dem hvor enn de samles i ti-

dens løp.   

Den bevitnede Jesus-historie fortsetter alle dager og avsluttes med hans gjenkomst i 

sin Guddoms herlighet, synlig for alle.  I nåtid blir «Guds hemmeligheter» forvaltet på 



KSv/Hjelperen, side 231 

troskapens vilkår (1 Kor 4:1f) i den forsamlede menighet.  Der er han virksom med teg-

nene som høres og ses, og gir sine venner forsoningens goder.  Derfor tier ikke kristne 

om det vi har sett og hørt (Apg 4:20). 

Konventikkelplakatene i Norden 

Den skisserte bakgrunn belyser årsak og hensikt med «konventikkelplakatene» i Nor-

den på 1700-tallet.  De ble utstedt i øvrighetskirker stater for å forby eller vinne kon-

troll over pietistenes «konventikler» i noe som lignet en sideordnet kirkestruktur.   

I Sverige-Finland  

Kirkeloven fra 1686 forbød å utpønske og utbre ”villfarande meningar”.  Enevolds-

kongen Karl 12 innskjerpet loven med Lusuc-ediktet (1706), senere stadfestet i 1721 

med forbud mot hemmelige sammenkomster (konventikler).   

Forbudet ble ytterligere innskjerpet med konventikkelplakaten fra 1726, som forbød 

oppbyggelige samlinger under dekke av husandakt.  Til gjengjeld ble prestene pålagt å 

holde årvisse ”husforhør” i bibelhistorie og katekisme.  Denne samlingsform ble tradi-

sjon i bygdene til langt ut på 1900-tallet.  Kirke og stat hadde sammenfallende interes-

ser, men med presten som lovlig aktør, ble troendegrupper drevet i radikalpietistisk 

retning.   

Kongens kirkestyre ville med verdslig myndighet bevare ”enheten i religionen”.  Dette 

skjedde uten forbud mot den ”byabõn”-praksis som var etablert med synodalrett i Ves-

terbotten («Vãster-Norrlanden») omkr år 1600.  Med kirkens reformasjon stod preste-

ne overfor praktisk-kirkelige utfordringer i tynt befolkede områder, hvor mobiliteten 

dessuten var stor på grunn av tamreindrift og fiskeriene langs norskekysten fra Ofoten-

Lofoten til Varanger.  Da vedtok en prestesynode en «stadga» som påla folket i hver 

bygd å samles om Guds ord og kristelige bønner og salmer på samtlige helligdager.  Ri-

tualet var en lesemesse etter mønster fra orddelen i messen.  Den som forsømte seg – 

enten leser eller husbond – skulle betale 3 øre i bot, og uvillig ungdom bli nektet 

kveldsmat den dagen.  (Vãlitalo 1964: 22, 25f)   

Vi merker oss det øvrighetskirkelige perspektiv.  Byabønen var en konsekvens av kir-

kens reformasjon i Sverige-Finland.  Under Uppsala-møtet året 1593 - som var en bis-

pesynode el provinssynode, ble kirkens bekjennelser fra oldkirken og reformasjonsti-

den antatt (resipert) som Svenska Kyrkans normerende norm for lære og liv.  Med stor 

konsekvens fulgte nevnte prestesynode med sin forordning ti år senere.   

Lesemessen (el byabønnen) var ingen konventikkel i en sideordnet kirkestruktur, men 

en del av sognemenighetens ordning.  Lesedyktige ”finnar” ble pålagt å lese for sam-

lingsfolket fra godkjent postille, og dertil overhøre ungdommen i emner fra Luthers Lil-

le Katekisme.  Overgangen fra overhøring til samtale (kanssapuhe) medførte glidende 

overgang fra «samtale» til tale.  Tross påbud og trussel om bøtlegging, var denne ord-

ning en anledning til å sosialisere kirkens tro.  Ifølge finske minnesamlinger ble den ut-

bredt i Finnland fra Østerbotn og nordover.  (Samme, 22)   

I Hãrnõsand stift ble byabønen fornyet med reguleringer og biskopelige påbud til folk 

med lange kirkereiser.  Størst utbredelse fikk byabønnen i siste halvdel av 1600-tallet 

(Vãlitalo, 23).  Erkebiskop Olof Svebilius’ gammellutherske forklaring fra 1689 ble over-

satt til finsk og samisk og fikk stor betydning for den kirkelige folketradisjon i svensk og 

finsk Lappland.   



KSv/Hjelperen, side 232 

Pietismens konventikkelvesen kunne medføre åpen konflikt med den etablerte 

byabøn-praksis.  Som regel fungerte den til pietismens fordel.  Tiltakene mot Viklund-

vekkelsen i Tornedalen utløste domkapitlets forsvar for bya-bønen med status som kir-

kens arbeidsform.  Den var ikke i strid med konventikkelplakaten, selv om pietister del-

tok i dem for å utbre sine oppfatninger.  Siden byabønen var bygdefolkets eneste sam-

lingsform, dekket den flere behov ved siden av Ordets og bønnens bruk.  Dette forhold 

fikk stor betydning for den lestadianske bevegelse i 1850- og 60-årene, da den ble ut-

bredt og etablert i byabønnen og gjorde den til sin samlingsform i flere varianter, en 

rekke steder til langt ut 1900-tallet.  (Vãlitalo, 23)   

Byabøn-ordningen minner om Martin Luther funderinger over kirkeforholdene i Sach-

sen på 1520-tallet.  Ved hjelp av ”partene” i Lille Katekisme etablerte Luther et samar-

beid med husfedrene i den private sfære.  Hver for seg var de – lik Adam – konge og 

biskop for sitt husfolk.  Luther fulgte den pedagogiske og sjelesørgeriske linje.  Heller 

lek og lyst enn tvangstiltak.  Uvitenhet og åpenbar ugudelighet ble en sak for presten 

under påmelding til nattverd, da anledning bød seg til ”overhøring”, skriftemål eller 

utsettelse av altergang (CA 24:1-10).  Luthers fremgangsmåte endret seg da det evang-

eliske presteembete ble integrert i Kongens embetsverk.   

Kilder: 

Svebak Kåre:  Brever og sanger under vandringen.  Documentaria til Lyngen-
lestadianismen.  288 s.  1978.   

Vãlitalo, Pekka:  Muonionlaakson kylãrukouksista 1800- ja 1900-luvuilla.  Pastoraal-
ikirjoitus.  Haapavesi.  (Om byabønnene i Muonio-dalen på 1800- og 1900-tallet.  
Pastoralavh)  1964.  

I Danmark-Norge  

ble radikalpietistisk (el kirkefiendtlig) virksomhet forbudt i 1706 (jf Karl 12’s Lusuc-

edikt).  Samtidig fikk pietismens reformidèer og frelseslære økt tilslutning og utbredel-

se, især fra 1730 av, da Christian 6 (1730-1759) ble Halle-pietismens ivrige tilhenger og 

beskytter.  Kongens kirkestyre forsøkte å bringe herrnhutenes filadelfia-virksomhet til 

opphør med konventikkelplakaten 12. januar 1741.   

I likhet med fremgangsmåten i Sverige-Finland, ble konventiklene lagt inn under sog-

neprestens kontroll, mens enevoldskongens kirkestyre - i Danmark-Norge siden år 

1660 - kunne kontrollere menighetene uten noen samlingsform å ta hensyn til på 

grendenivå.  I Kongeloven fra 1665 var kongens myndighet i kirkesaker begrenset av 

bekjennelsesplikten i samsvar med den «uforandrede» Augsburgske konfesjon fra 

1530, og stadfestet i Norges Lov 1687 (ovf s 202).  Det er ikke kirkens reformasjon som 

representerer kirkerettens vendepunkt i Norden, men innføring av enevoldsmakten – i 

Norge stadfestet med Høyesteretts dom i liturgisaken, den 9 april 1987. 

I slutten av 1660-årene opphørte menighetenes rett til å velge prester, ifølge Ribeartik-

lene fra 1542 ved syv av de eldste og mest aktede menn i sognet og samråd med pros-

tens råd og samtykke.  Valgretten opphørte som følge av den sentralisering som fulgte 

oppbyggingen av kongens embetsverk.  Utenom den offentlige gudstjeneste var from-

hetslivet begrenset til bruken av salmebok og andaktsbøker i den private sfære.   

Uten en samlingsform å ta hensyn til utenom kirkehusets bruk, lå landet åpent for en 

sideordnet virksomhet, best kjent som «bedehus-Norge» med basis i vekkelsens opp-

levelsesmystikk.  Denne privatrettslige kirkestruktur hører sammen med «almuens» 



KSv/Hjelperen, side 233 

motstand mot embetsmannsveldet, en motstand som for en stor del berodde på fat-

tigdom og avmakt, og behovet for å sosialisere kristentroen uavhengig av sogneme-

nighetens felles gudstjeneste i dens kirkehus – også kalt den «offentlige» gudstjeneste. 

Det kristelig-sosiale vilkår  

Pietismens historie er en påminnelse om trosformidling i den private sfære.  Der er 

smågruppen den sosiale motor av grunnleggende betydning i formidlingen av kirkens 

tro (Mt 18:20).   

Luther innså tidlig behovet for et supplement til sognemenighetens ordninger.  Snart 

ble han klar over husfedrenes betydning for kirkens trosformidling.  Med Lille Katekis-

me viser Luther hvordan en husfar (el alenemor) skal lære familien Bibelens innhold i 

kortform.  Bibelhistorie og katekisme hører sammen.  Dette samarbeid mellom prest 

og husfar var ikke tilfeldig.  De er husfedre hver i sin orden – presten i Guds kirkeorden, 

familiefaren lik Adam - biskop i Guds skaperorden, og hustruen hans dronning og med-

tjener.   

Byabøn-tradisjonen i Svensk og Finsk Lappland fikk etter ca 250 år stor betydning for 

den lestadianske vekkelse.  Den ble utbredt gjennom predikanter i byabøn-samlingene, 

og gjennom den revitaliseringer som skjedde i 1860-årene, ble den virksomhet etablert 

som kalles «lestadianismen».   

I Danmark-Norge uteble en lignende ordning.  Under norske kirkeforhold måtte man 

gå forsiktig fram uten støtte i en folkelig bevegelse.  Fremgangsmåten ligner Luthers 

pedagogiske strategi i 1520-årene.  Ved siden av kirkehelg-tradisjonen fikk husandak-

ten stor betydning for trosformidlingen i den private sfære.  Den ble utfylt med kate-

dralskoler for gutter (Bergen, Stavanger, Oslo og Nidaros) og etter hvert med almue-

skoler i kirkelig regi.  De er påminnelser om en strategi som bør fornyes i det sekulær-

liberale samfunn.  En nærliggende mulighet er konfesjonelle «kirkeskoler» i samarbeid 

mellom menighet og dåpsforeldre.   

Den demografiske utvikling gikk i kirkens disfavør.  Den sosiale avstand mellom prest 

og menigmann økte.  Det ble tydelig utover på 1800-tallet.   En prest på farten ble for-

bundet med sognebud og død.  I grisgrendte prestegjeld kunne gamle og syke kristne 

klage sin nød; de var nødt til å leve som hedninger utenfor kirkens samfunn.   

Den skjulte kirkenød la landet åpent for troendegrupper i en sideordnet kirkestruktur.  

Deres fremvekt er en viktig påminnelse: Det er ikke læretilpasninger, men misjon som 

er det evangelisk-lutherske svar på nyreligiøsitet og sekulær-liberal overtro på men-

neskets evner i trosspørsmål.  En annen påminnelse er den mulighet som ligger i dia-

konale tjenester.   

En illustrasjon gir Misjonskollegiets virksomhet fra 1720-årene av i 13 «misjonsdistrikt 

– fra Snåsa i sør (Finnlierne) og nordover i Sameland.  Sørsamene sør for Snåsa var ute-

latt.  I 1724 disponerte kollegiet 10 misjonærer og 26 lærere.  Det var bygd 9 kirker, 26 

korshus og 11 skolehus.  Virksomheten i flere misjonsdistrikt opphørte i 1770-årene, 

de to siste i 1814 (Lødingen, Skjervøy og Kvænangen).  Da hadde 144 misjonærer vært i 

kollegiets tjeneste.  (Notater basert på Adolf Steen: Samenes kristning og Finnemisjo-

nen til 1888.  Rapportene danner kildeunderlaget for en vitenskapelig undersøkelse på 

lokalnivå.) 



KSv/Hjelperen, side 234 

Samarbeidet mellom sogneprest og lærere i kirkeskolen ga den organiserte trosformid-

ling breddevirkning.  Kirkeskolen hadde konfirmasjonen som mål, men fikk fagkretsen 

utvidet med almueskolen fra 1860.  Fremdeles var sognepresten skolevisitator og sko-

lekommisjonens formann.  Folkeskolen fra 1889 beholdt den kristne målsetting, hvor 

kristendomskunnskap, morgensalme og bordbønn preget skolens hverdag.  Lå kirkehu-

set i skolens nabolag, markerte skolegudstjenesten semesteravslutningen.  Den norske 

kirke var beholdt sin karakter av folkekirke fram til 1968, da kristendomsfagets status 

som kirkens dåpsundervisning ble opphevet.  Samtidig mistet sognepresten den faste 

plass i skolestyret.  Den norske kirke forsvant fra den kommunale offentlighet.  Når 

kirkeorganisasjonens talerør i vår tid «åpen folkekirke», er det ruinens åpenhet med 

hensyn til lære, liv og nominell oppslutning.   

Få lot til å oppfatte konsekvensene av tradisjonsbruddet i 1968, og de som gjorde det, 

ble overhørt.  Ingen tok initiativ til å gjenopprette kirkeskoler i et forpliktende samar-

beid mellom hjem og menighet.  Kirkens katekumenat var i krise, og bispevisitasene 

likeså.  Prestens spørsmål til foreldre og faddere under dåpsliturgien – om oppseding i 

den kristne forsakelse og tro – ble som regel fulgt av et uforpliktende «ja».  Uten et 

kontraktfestet samarbeid om oppseding med et konkret innhold, ble oppsedingsløftet 

som oftest prisgitt relativismens terror.  Ordningen var opphørt. 

Interessant i denne sammenheng var det «frivillige» barne- og ungdomsarbeid i regi av 

kristelige organisasjoner.  En oversikt over hjelpemidlene i 1980-årene avslørte in-

teressegrupper i satellitt-baner omkring sognemenighetens samling om Ord og Sakra-

ment.  Som regel var de innordnet møtevirksomheten på bedehuset.  Andre var aktivi-

tetstilbud overlatt til seg selv.  Med andre ord sagt: Dåpen ble i kristen sammenheng 

fulgt opp med fremmedgjøring for det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap, for 

lengst i oppløsning.  (Min innsamling, biblioteket ved Høgskolen i Alta.)        

Noen ledetråder i et bekjennelseskirkelig menighetsarbeid 

Oppbygging av lutherske gudstjenestefellesskap er ikke mulig uten det bevisste valg av 

Luthers bekjennelseslinje og utøvelse av kirkens gudgitte rett.  Da samles kristne om 

prester som bekjenner apostelordets lære uten forbehold og forvalter «Guds hemme-

ligheter» på troskapens vilkår.  Da kan pietismens historie være en påminnelse om 

forutsetningene for et samarbeid mellom prest og lekfolk om gudstjenestelige og di-

akonale oppgaver.  Samarbeidets forutsetning er samling om Bibel og bekjennelse.  En 

rekke undervisningsoppgaver peker seg ut, skal Kristus forene kristne i et byggende 

menighetsarbeid på kirkens grunn:  

1. Kristentroens unike begrunnelse legitimerer menighetens gudstjenestefellesskap: 
Guds Messiasløfter i den gamle pakt - oppfylt i en bevitnet Jesus-historie, stadfestet 
med Jesu oppstandelse fra de døde, og hans fortsatte nærvær i den forsamlede 
menighet, virksom med de handlinger og tegn han innstiftet og befalte.  Apg 4:20. 

2. Bibel- og katekismearbeid i nabogrupper innordnet den felles gudstjeneste. 

3. Hva «bekjennelse» er i nytestamentlig mening, og hva det vil si å være «lutheraner».  
Den uforbeholdne bekjennelse krever sakssvarende ord og uttrykk.   

4. Læren om kirkefellesskap. 

5. Kilden til kristen samfunnstydning: Den omfattende basiskunnskap fra åpenbarings-
ordets Gud - om Gud, verden og mennesket.   

6. Årsaken til frelsesvisshet: Guds frelsesverk for alle i Jesu Kristi lidende lydighet, gitt 
den enkelte til del i dåpen med løfte om salighet for hver den som tror.  



KSv/Hjelperen, side 235 

7. Forskjellen mellom frifinnelse og fornyelse, eller rettferdiggjørelse ved tro alene og 
Kristi fornyende gjerning i de troendes liv (helliggjørelsen).  Hva det vil si å være 
«samtidig synder og rettferdig» for Gud.   

8. Forskjellen mellom prest og menighetslem beror på ulike kall – presten er Kristi de-
legat og apostlenes etterfølger, et menighetslem samarbeider med sin «rettelig kal-
te» prest om nådemidlenes bruk.        

9. Døptes nåderett: Å få høre Kristi bibelundervisning, lære den eneste sanne Gud å 
kjenne, og leve som Guds kjære barn i hans kirke på jorden.        

10. Dåpsformaning: Med Kristus til gave, leve med Kristus til eksempel i gjerninger 
som har Guds ord og befaling.   

11. Privatskriftemålets fornyelse i nattverdberedelsen, frigjort fra massealtergang og 
forvaltningskirke, og med et legende fellesskap for øye. 

12. De troendes prestedømme.  Begrunnelse, instruksjon og øvelse - som liturger for 
Gud, som diakoner for sin neste. 

13. Utvikle diakonale tjenester: Kantordiakon, kirkevergediakon, sosialdiakon, kate-
ketdiakon og media-diakon. 

14. Misjonerende kristne: «Vi er utsendt! Gå i fred!» - «I vår Herres Jesu Navn.»  In-
formere, innby og bygge kontaktnett i menighetens virkeområde.   

 

 

44.   BISKOP – PREST – DIAKON?  Et notat 

Benevnelsene biskop (episkopos) og prest (presbyteros/eldste) er i nytestamentet sy-

nonymer om samme embetsutøver.  Menighetens prest(er) er dens biskop(er), Apg 

20:17, 28 (jf 1 Clem 42, 44).   

En diakon har ikke mottatt prekenembetet, men et diakonembete, 1 Tim 3:11, jf Apg 

6:1-7.  Med hensyn til oppgaver, står diakonen i en mellomstilling mellom prest og 

menighet.  Diakonen frigjør presten/biskopen ”til bønnen og Ordets embete”, Apg 6:4, 

og tjener menigheten i betrodde oppgaver, jf Fil 1:1, 1 Tim 3:8-13. 

Benevnelsen biskop brukt om prestenes prest og menighetenes visitator, beror på gra-

dering av det samme prekenembete i ulike ansvarsområder.  Et kirkefellesskap står 

fritt til å gradere embetsutøverne og fordele oppgaver mellom dem (jf kapellan, sog-

neprest, prost, biskop), men reguleringene skal ikke skje vilkårlig, etter godtykke.   

Fellesskapet er ved bekjennelsen bundet til kirkens kristokratiske struktur og apostel-

ordets lære fra Kristus.  Ansvars- og myndighetsområder reguleres etter ”menneskelig 

rett”, men uten å bryte med det mønster som fra begynnelsen er gitt med Kristi for-

hold til de tolv og deres forhold til sine aposteldisipler.  

Eksempel: Paulus etterlot sin disippel Titus på Kreta for at han skulle ”ordne det som 
ennå manglet og i hver by tilsette prester, i samsvar med det jeg påla deg”, Tit 1:5 (jf 
Timoteus, 2 Tim 2:2).  Titus ble pålagt tilsynsoppgaver som vi av historiske grunner 
forbinder med en biskop.  Men etter guddommelig rett var både han og de prestene 
han tilsatte, betrodd samme embete.  Jf Apg 14:23. 

Apostelordet formaner kristne til å unndra seg kirkefellesskap med dem som lærer i 

strid med den «læreform» de har mottatt gjennom Herrens apostel fra Kristus, Rom 

6:17, 16:17, Gal 1:6ff.  Veien til kirkeenhet er den uforbeholdne bekjennelse til apos-

telordets lære, og kirkebot for lærdommer i strid med Guds ord.        



KSv/Hjelperen, side 236 

 

Fem svermerier 

1.    ”Det treleddete embete” blir forsvart med henvisning til en historisk utvikling 
under Åndens ledelse.  Argumentasjonen vitner om evolusjonismens innflytelse 
og kirkepolitiske prioriteringer.   

2.    Sidestillingen Skrift og tradisjon, når man i tviholder på «det gamle» som om 
kristne er forpliktet på menneskelige tradisjoner fordi de er gamle.   

3.    Man gjør prestegjerningens gyldighet avhengig av biskopenes «vigselssuksesjon» 
i en ubrutt rekke av håndspåleggelser tilbake til apostelen Peter.  Denne (høy-
kirkelige) ordinasjonsteori er Nytestamentet fremmed, Apg 20:17, 28, Tit 1:5.  
Teorien innebærer at et kirkefellesskap uten den biskopelige vigselssuksesjon 
mangler ”Åndens fylde”, ”virkekraftig” nattverdfeiring, osv.   

4.    Man sideordner prest og predikant som representanter for hver sin kirkestruk-
tur – en «offisiell» og en privatrettslig eller «frivillig» karakter.  Også denne teori 
er Nytestamentet fremmed, og følgelig ukjent også for de lutherske bekjennel-
sesskrifter.   

5.    Læren om det abstrakt- funksjonelle prekenembete som alle kristne påstås å ha 
del i, så det står mennesker fritt å utforme eller konkretisere prekenembetet i 
ulike verv alt etter behov.  Virkningen er interessekonflikter og kamp om inter-
essekontroll i politiserte kirkefellesskap.  

 

45.   KALLSRETTEN I EN BEKJENNELSESSITUASJON 

Den norske kirke består i kraft av gudstjenestelige ordninger med rom for reservasjo-

ner mot apostelordets lære fra kirkens Herre.  Et slikt fellesskap har opphørt å bestå 

som læreenhet på nytestamentlig vis - i enig bekjennelse til den rett utlagte Bibel fra 

dens Herre, gitt kirken en gang for alle i og med apostelordets lære.  Reservasjonen 

stiller evangelisk-lutherske kristne overfor et veivalg kalt «en bekjennelsessituasjon».  

Skal man følge ordninger til vern om vrang lære, eller skal man bruke kallsretten til å 

gjenopprette det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap? 

En bekjennelsessituasjon handler om prekenembetets autoritet, kompetanse og gyl-

dighet, for hvem bestemmer hva «mellomting» er, som hverken er påbudt eller for-

budt av Gud?  Er til eksempel ordinasjon av kvinner til prekenembetet en mellomting?  

Er velsignelse av likekjønnet partnerskap en mellomting?  Eller er forvandlingsepiklese i 

Nattverdens Liturgi en mellomting?  Hva bekjennelsessituasjon er, fremgår av Konkor-

dieformelen (1577):  

«Den ene part har ment at man i en forfølgelsestid og i en bekjennelsessituasjon, 
når fiendene av det hellige evangelium ikke er kommet til enighet med oss i læren, 
likevel med uskadd samvittighet igjen - når motstanderne forlanger og krever det, 
kan innføre noen avskaffede seremonier som i seg selv er mellomting og verken er 
påbudt eller forbudt av Gud, og at man på den måten kan komme til enighet med 
dem i slike adiáfora eller mellomting.   

Den andre part har imidlertid hevdet at i en forfølgelsestid og i en 
bekjennelsessituasjon, og særlig når motstanderne forsøker enten ved makt eller 
tvang eller ved list å undertrykke den rene lære og litt etter litt igjen få innsmuglet 
sin falske lære i vår kirke, kan det heller ikke på noen måte skje med uskadd 



KSv/Hjelperen, side 237 

samvittighet og uten skade for den guddommelige sannhet selv når det gjelder 
mellomtingene.»  (FC SD art 10:2-2.  Kursiv her.) 

Benevnelsen «adiáforon» el «mellomting» erstatter her uttrykket «menneskelige over-

leveringer», brukt i CA 7 (dvs «skikker eller seremonier som er fastsatt av mennes-

ker»).  CA 7 definerer ved hjelp av Guds kirkes kjennetegn hva som «er nok» (satis est) 

til kirkefellesskap, nemlig evangeliets rene lære og sakramentene forvaltet i samsvar 

med Kristi befaling i de helliges forsamling?  Uklart er forholdet mellom «menneskelige 

overleveringer» og kirkens kjennetegn.  Ved hjelp av den nytestamentlige lære om kir-

kefellesskap presiserer Konkordieformelen forholdet, slik sitatet viser.   

Førstnevnte posisjon refererer til Leipzig Interim år 1548, det vil si under Tridentiner-

konsilet (1545-63) og etter Luthers død (1546).  Uten at læreenhet var oppnådd, ble 

Melanchton og flere Wittenberg-teologer enige om et kompromiss for å komme Ro-

merkirkens krav i møte.  Viktigere enn læreenhet var den ytre orden.  Heller organisa-

sjon enn konfesjon!  Denne prioriteringsmåte er til denne dag typisk for «filipistisk» 

kirkepolitikk, for eksempel når konservative «av «kjærlighet til kirken» søker hand-

lingsrom for prester og menigheter med luthersk profil.  Den frafalne lutherdom og 

falske kirke kjennes verdenstilpassede kirkevirksomheter bestemt av mennesker.  

Denne prioriteringsmåte virker med kirkeødeleggende kraft.  Da gjelder den apostolis-

ke formaning, Rom 16:17 - Dra dere unna dem!    

Sistnevnte posisjon representerer Luthers prioriteringsmåte.  Han var bekjenner i ny-

testamentlig mening, og avskydde derfor den hyklerske enighet med falske brødre.  

Ikke prekestol- og nattverdfellesskap uten læreenhet under enhetens Herre over enhe-

tens sakrament!  Konfesjon fremfor organisasjon.  I denne nytestamentlige betrakt-

ningsmåte har «den guddommelige sannhet» prioritet fremfor ordninger.  Gudstjenes-

tefellesskap forutsetter den uforbeholdne bekjennelse (homologi) til apostelordets læ-

re fra Skriftens Herre.   

Den som drar seg unna gudstjenestefellesskap i frafallskirken, søker ikke dit hvor man 

føler seg hjemme.  Kirkefellesskap er en frukt av Guds ord – i enig bekjennelse til Guds 

ord.  Det skjer hvor kirkens Herre er virksom med sitt ord, samler og forene kristne i 

bekjennelsen til kirkens ubeskårne grunnvoll hvor Kristus selv er den levende hjørnes-

tein.  En frukt av Guds ord er kallsretten brukt til å gjenopprette det evangelisk-

lutherske gudstjenestefellesskap hvor Kristus er virksom med Ord og Sakrament.  Der 

er apostolatets kirke – ikke bare i navnet, men som Kristus-virkelighet og Ordets tje-

nerinne.  Der får døpte lære å holde Kristi kirkebefalinger og leve under Kristi herre-

dømme i hans nåderike.  Døren ditt inn er den rettferdighet som evangeliet åpenbarer 

uten lovgjerninger, for noe Guds evangelium med forbehold finnes ikke.   

Apostlenes lære eller «kjernen» i evangeliet? 

Det gode formål samler når kristne søker enhet og en virksomhet som er relevant for 

menneskene i det sekulære samfunn.  «Det sentrale» i Bibelen må da vel være nok?  

Eller «kjernen» i evangeliet må vel være samlende nok. Så innbyr superapostler til ar-

beidsfellesskap for å legge kirkens grunnvoll på ny.  Slike enhetsbestrebelser gir rom 

for innsigelser mot apostelordets lære fra kirkens Herre og Lærer.  Innsigelser og for-

behold rangeres som «alvorlig uenighet, men ikke kirkesplittende».  Metoden er likeså 

reduktiv som den er kirkeødeleggende.  Den begrunne enhetskonstruksjoner, men 



KSv/Hjelperen, side 238 

samler ikke om kirkens gudgitte bekjennelse, stadfestet med det apostoliske ord.  De 

er menneskers illusjonsnumre eller blendverk. 

Til sitt forsvar anfører man CA 7: «Det er nok» (satis est) til kirkefellesskap å være enig 

om evangeliets lære.  Altså kan det organiserte kirkefellesskap bestå som tjenestefel-

lesskap  «på tilstrekkelig grunnlag».  Ved hjelp av lojalitet og tjenesteplikter semente-

rer man den kirkesituasjon hvor alle undergraver hverandres troverdighet og frakjen-

ner apostelordet dets læreautoritet, kompetanse og gyldighet fra Kristus.  Mange har 

interesse av å beskjære den lærehelhet som Kristus overgav fra Faderen til sine utvalg-

te apostler, og ved dem gitt videre til kirken i all ettertid.  Denne lærehelhet bekjenner 

vi med henvisning til «evangeliets lære», utlagt av Kristi undervisning i Det gamle tes-

tamente og stadfestet med Guds vitnesbyrd, som reiste Jesus opp fra de døde.   

Joh 17:8, 20 – De ord som du gav meg, har jeg gitt dem, og de har tatt imot dem /…/ jeg ber 
også for dem som ved deres ord tror på meg, at de alle skal være ett, likesom du, Fader, i 

meg og jeg i deg, for at også de skal være ett i oss, så verden tror at du har sendt meg.   

Joh 7:16f, 8:28, 12:49, osv.  Apg 2:42, Rom 10:17, 1 Kor 3:5, 15:1f, Ef 2:20, osv.  Se Jesu 
sendebrev til Laodikea-menighetens likegyldige lærediplomati, Åp 3:14ff. 

Herrens apostel formaner: La dere ikke atter legge under trelldommens åk (Gal 5:1).  

Guds kirke fremtrer som apostolatets kirke, fri til å stadfeste uten forbehold evangeli-

ets lære fra Skriftens Herre og kirkens Lærer. 

Kirkens gudgitte læregrunn er ingen miniteologi begrunnet i menneskers skjønn.  

Apostelordets lære fra Kristus sier ikke alt – det er heller ikke mulig, men ordene med-

deler kirkens grunn, hel og ubeskåren (Apg 2:42, 1 Kor 15:1-3, 1 Tim 3:15f, 2 Tim 3:16f, 

osv).  Alternativet legger en annen grunnvoll, Mt 7:24ff, jf 1 Mos 49:24, 1 Sam 2:2, 2 

Sam 22:3, 32, 47, Sal 18:3 osv.  Alle lærestykker henger sammen med bekjennelsen til 

«Kristus og ham korsfestet», 1 Kor 2:2.  Den Ene for oss alle, og Guds Ene Hellige Kirke 

for Den Ene.   

Kirkens tro er Abrahams tro – den uforbeholdne tillit til Guds løfte. 1 Mos 12:1-3.  Ab-

rahams tro er Guds barns tro i den gamle og den nye pakt.  Ved troen er Guds barn av 

samme ætt i den gamle og nye pakt.  Joh 8:39, Rom 4:12f, 16.  Heb 2:11ff.  Det er den-

ne gudgitte tro  Konkordiebokens bekjennelser fra oldkirken og reformasjonstiden, 

stadfester i den hengivne tilbakemelding til åpenbaringsordets Gud, Bibelens Herre.   

De som tror Guds løfte lik Abraham, oppfylt i Kritus Jesus, er ingen ny kirke.  Guds barn 

– Israels rest, tror lik Abraham på Ham som er den universelle velsignelse i egen person 

– Guds inkarnerte Ord i Jesu skikkelse (Joh 1:14).   

Følgelig har ikke Konkordiebokens bekjennelser noen annen oppgave enn den å samle 

de troende på apostlenes og profetenes grunnvoll i den samstemmige bekjennelse til 

den korsfestede og oppstandne Kristus Jesus, den levende hjørnestein (Ef 2:20).  Ved å 

holde oss til sannhetens ord fra ham, vokser vi opp i kjærlighet til ham som er kirkens 

hode, Kristus (3:15f).  Denne eksklusive kirkegrunn - lagt i begynnelsen, utelukker bøn-

ne-, prekestol- og nattverdfellesskap «på tilstrekkelig grunnlag», begrunnet i mennes-

kers skjønn. 

En illustrasjon: Den syngende sogneprest Børre Knudsen på vei ut fra 
presteinnsettelsen i Balsfjord kirke - alene.  Kirkens rom der inne var okkupert av «den 
åpne folkekirke», forført og fanget, og anført av statsminister og biskop..   



KSv/Hjelperen, side 239 

Mennesket er og blir «homo religiosus», alltid på søken etter harmoni og mening i sitt 

liv, alltid ved hjelp av fornuft og egen kraft.  Frafallskirken vil med tilpasninger til livs-

synsmarkedet alltid  følge apostolatets kirke som en skygge, og alltid fremstå som kul-

turinstitusjon og forvalter av den magisk-terapeutiske deisme.  Men apostolatets be-

kjennende kirke står ikke i«i gjeld til kjødet» – den onde menneskenatur (Rom 8:12).   

Et utkast til bibelarbeid om kalls- og vigselsrett 

Det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap samtenker bekjennelse og rett på ny-

testamentlig vis.  Forbilder i dette arbeid er Luther og hans elever i løse- og bindemak-

tens embete, som en prest er betrodd ved kall og vigsel i samsvar med Herrens bud.  

Kallet gjør forskjellen mellom prest og lekfolk, og begrunner samarbeidet om Ord og 

Sakrament.  

Andre har arbeidet med saken før oss.  Jeg knytter tråden tilbake til evangelisk 
kirkerett med utstrakt bruk av Martin Chemnitz og hans håndbok fra 1593 (1981): 
Ministry, Word, And Sacraments.  An Enchiridion.  Oversetter : Luther Poellot.  St 
Louis 1981.  Jeg begrenser meg til 18 lærepunkter:   

1.   Guds Ord avgrenser prekenembetet, også kalt det geistlige embete el «Åndens 

embete», 2 Kor 3:8 (embete = en fast, varig tjeneste).  Avgrensningen skjer på tre må-

ter:  

 Mot verdsliggjøring, Lk 22:25f, 2 Tim 2:4,   

 mot usynliggjøring, 2 Kor 1:24, 1 Pet 5:3, og  

 mot vinnings øyemed, 1 Tim 3:2f, 8 og 6:5b.  1 Pet 5:2b.  

2.   Gud overdrar prekenembetet gjennom kirkens kall.  Likesom Guds Sønn tok mann-

dom på i Jesu skikkelse for å oppfylle en bestemt gjerning, så utvalgte Jesus tolv apost-

ler og innstiftet prekenembetet til bestemte gjerninger i kirken på jorden.  De menn 

som blir funnet skikket, blir kalt og vigslet til prekenembetet.  De er utskilt til å være 

Guds tjenere og forvaltere av ”Guds hemmeligheter”, 1 Kor 4:1, Kol 1:25, 2 Kor 4:5.        

Presten er rettmessig (rettelig) kalt til apostlenes etterfølger i prekenembetet, når kall 

og vigsel er i samsvar med Herrens bud og apostolisk ordning.   

Jf Den norske kirkes Alterbok 1920, som fremdeles hadde en overdragelsesformel: 
«Så overgir jeg deg nå det hellige presteembete, i Faderens og Sønnens og Den  
Hellige Ånds navn», osv.  Et evangelisk-luthersk ordinasjonsrituale gjøre det klart 
gjennom  skriftlesningene at ordinasjonen gjelder løse- og bindemaktens embete i 
kirken. 

3.   Med overdragelsen følger Guds mandat til tre hovedoppgaver:   

 Å fø Guds kirke med den profetiske og apostoliske lære om frelsen i Jesus Kristus.  Apg 
20:28, jf v 24 og 32.  Ef 4,11-14, jf v 20f.  1 Pet 5:2a,  

 å forvalte og meddele sakramentene i samsvar med Kristi befaling.  Mt 28:19f, 1 Kor 
11:23a, og  

 å utøve nøklemakten i Kristi sted som skriftefar og vokter ved Herrens bord.  Mt 16:19, 
Joh 20:23.   

Dette hyrde- og læreembete skal skje i samsvar med Herrens bud, Mt 28: 20, Jud 3b.  

Kirken er forutbestemt til å leve i og av den apostoliske læreformidling (tradering), ren 

og ubeskåren.  Med apostelordets lære fra Herren, fremtrer apostolatets kirke på ste-

det, og dermed være det gudvillede alternativ til sektene.   



KSv/Hjelperen, side 240 

4- Menighetens prøving skal avklare følgende spørsmål: Er han rettmessig kalt til preken-

embetet i menigheten?  Har han et rett begrep om Guds Ord og sakramentene?  Er 

han dugelig til å lære andre?  Er han med livets vitnesbyrd et forbilde for andre etter 

Kristi eksempel?  1 Tim 5:22 og 2 Tim 2:2.   

Den apostoliske læreformidling skal betros dem som er trofaste og dugelige til å lære 

andre, 2 Tim 2:2, jf 1:13 og 3:14f;  Tit 1:9.   

Nikea-konsilet år 325 stadfestet med hjemmel i kirkens lære- og rettstradisjon fra 

aposteltiden at ingen menighet godta den presbyter (el prest) som er kalt og ordinert 

uten forutgående prøving.  Dette er bindende kirkerett også for oss. 

5.   Ingen har rett til å utøve prekenembetet etter eget godtykke.  Rom 10:15, Jer 23:21f, 

jf Heb 5,1-6.  Derfor innleder apostlene brevene sine med å understreke kallets full-

makter.  Kristne skal ikke høre den som mangler et ytre, rettmessig kall.  Rom 10:14f, 

Jer 27:14f.   

 Med pietismen oppstod en sideordnet kirkestruktur, hvor «menigheten» eller troen-

degruppen utøver kallsretten.  Denne uorden blir opphevet hvor man gjenoppretter 

det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap.  Det kan skje ved å gradere preken-

embetet, f eks ved å skjelne mellom prest (el pastor) og «predikant» uten ansvar for 

sakramentforvaltningen i menigheten.  

6.   Den gutt el mann som har lyst til å bli prest (eller biskop), har lyst til en god gjerning, 

1 Tim 3:1.  Men får han ikke kall fra kirken, kan han avfinne seg med det, jf 2 Sam 

15:25f.  I samme situasjon havner den prest som i en bekjennelsessituasjon stiller seg 

til disposisjon for kristne som vil gjenopprette det evangelisk-lutherske gudstjeneste-

fellesskap på stedet.  Men «uten tilhørere – intet kall», sier den gamle regel. 

Med «biskop» siktes her til “prestenes prest”, som hadde forsetet i menighetens pres-

tekollegium.  Dette forhold blir tilslørt i den folkekirkelige votering, hvor lekfolk (me-

nighetsrådene) deltar i voteringen.   

Biskopen ledet Ordets og Sakramentets gudstjeneste (messen), og etter våre forhold 

var han for en sogneprest å regne.  Kort sagt er biskoper og pastorer hver for seg, og 

biskopen den første blant likemenn (primus inter pares).   

Illustrasjoner: Pauli avskjedstale til prestene i Efesus, Apg 20:17, 28.  - 
Menighetsenglene, sendebrevenes adressater, Åp 2-3.  Pastoralbrevene fra slutten 
av aposteltiden viser at gradering fant sted blant utøverne av prekenembetet.  

7.  Ordet “eldste” er språklig sett en korrekt oversettelse, men medfører forveksling med 

eldsteordninger i calvinsk tradisjon.  Kortslutningen ligger nær: Presteembetet er et 

menneskepåfunn, for det står jo ingenting om “prester” i Nytestamentet - kun om Kris-

ti offerprestedømme og det “alminnelige” prestedømme», Åp 1:6, 5:10.  1 Pet 2:9.   

Benevnelsen “prest” – om utøveren av det evangeliske presteembete - er avledet av 

“presbyter” (= eldste).  Embetets guddommelige innstiftelse og avledning av 

apostolatet (de tolv) fremkommer av flere steder.  Joh 20:19-23 beskriver en hendelse 

som for kirken befinner seg på linje med skapelsen, 1 Mos 1:1-3.   

Andre steder omhandler apostlenes praksis, som innsatte presbytere (pasto-

rer/biskoper) til å formidle og opprettholde kirkens grunnvoll.  Joh 21:15-17, Ef 2:19f, 1 

Pet 5:1-3, osv.  Selv om presteembetets utforming har variert, er prekenembetets 



KSv/Hjelperen, side 241 

oppdrag og fullmakter konstant, nemlig tjenesten med Ord og Sakrament i menighe-

ten.   

8.   Kalls- og vigselsrett, utøvd i samsvar med den apostoliske regel, verner om lokalkir-

kens frihet til å være apostolatets kirke og Ordets tjenerinne.  Det blir særlig klart når 

vilkåret for kirkegang er det påtvungne fellesskap med vrang lære i gudstjenestelige 

ordninger.  Da må lekfolk kjenne til de gudgitte rettsvilkår, skal deres kall være Guds 

kall til prest (el pastor) i menigheten, og presten være rettmessig kalt.   

Kallsretten handler ikke om personligheter, hensiktsmessighet og allmennytte, men 

om Kristi kirkestyre.  Menighetens kallsrett er nåderett, og forvalterens gjerning et 

spørsmål om trofasthet som Kristi delegat i prekenembetets gjerning. 

9.   Kirken lever av den rettferdighet som evangeliet åpenbarer uten lovgjerninger: 

Kristus i hans lidende lydighet for verdens synder.  Dette nødvendige livsvilkår begrun-

ner kalls- og vigselsrettens bruk.  Mangt er ønskelig, men “den gode del” er nødvendig, 

Lk 10:42.   

10.  Høstens Herre sender arbeidere til sin høst, men oss har han bundet til å utøve 

kallsretten i samsvar med sitt Ord.  Mye splid kan bilegges og splittelse overvinnes, 

om bare åpenbaringsordets Gud får styre tanken og med ordenes likefremme mening 

utelukke lære og liv i strid med ordene.  Det gjelder også kallsretten.   

Høstens Herre er Gud Fader, Sønn og Helligånd.  Sønnen ber Faderen om å sende ar-

beidere, Mt 9:38.  Sønnen sender gaver for å oppbygge sin kirke, Ef 4:8, 11f.  Det sam-

me gjør Den Hellige Ånd, Apg 13:2-4 og 20:28.   

Den universelle kirkes gudgitte bekjennelse og rett hviler i lokalmenigheten, Guds kir-

kes handlende subjekt.  Der er stedet hvor Guds nåderett skal utøves.  Apostolatets 

kirke stadfester kallet med Herrens bud og det apostoliske ord.  Derfor skal vi fly de 

prester og biskoper som må legitimere sin tjeneste med henvisning til menneskelig rett 

og fornuftens visdom.  De er inntrengere, Jer 23:21, 27:14f.  Jf Joh 10:1, 10.  Apg 20,29, 

32; 2 Pet 2:1.   

11.  Guds kall til patriarker, profeter og apostler skjedde umiddelbart, uten andres 

medvirkning.  Gud utrustet dem med så store gaver at de kunne tjene kirken uten å 

fare vill.  Med deres Kristus-vitnesbyrd er kirkens grunnvoll lagt en gang for alle.  Det er 

døptes skyldighet å bekjenne apostelordets lære fra Skriftens Herre, og med skriftbevis 

begrunne Kristi lidelse, død og oppstandelse.  Hvis ikke, må man opptre med selvbe-

kreftende åndelighet og gå ut over det som står skrevet.  Jer 14:14; 1 Kor 4:6.        

Det hender at Den Hellige Ånd befester kallet med kraftgjerninger, 2 Mos 4:1ff og 2 

Kor 12,12.  Det samme gjorde Jesus i sitt jordeliv, Joh 5:36, jf Mt 10:8.  Sannhetskrite-

riet er ikke kraftgjerningen i seg selv, men Guds Ord.  Følgelig skal vi fly vranglæren når 

den forfører med tegn og under, 5 Mos 12:29ff.  Mt 7:22f,  24:23f, 2 Tess 2:9. 

12. Det middelbare, ytre kall til Titus, Timoteus og Sostenes var ikke et mindre-verdig 

kall, sammenlignet med det umiddelbare kall til slike som Abraham, Amos eller Sau-

lus.  Gud er den som kaller, enten kallet skjedde umiddelbart (apostel, profet), eller 

skjer middelbart og regulert gjennom kirken (hyrder og lærere, diakoner og evangelis-

ter).  Apg 6:1-6, Ef 4,11, 1 Kor 12,28.   



KSv/Hjelperen, side 242 

Menigheten nominerte, apostlene valgte og vigslet.  Det var regelen før menigheter 

vokste fram uavhengig av Herrens apostler.  Paulus og Barnabas kalte og vigslet pres-

ter etter samme fremgangsmåte - i samarbeid med menigheten, Apg 14:23.  Mot slut-

ten av aposteltiden var det prestene som overdro prekenembetet til Timoteus med 

håndspåleggelse og menighetens forbønn, 1 Tim 4:14.   

Utvelgelsen medfører overgivelse til Kristus og hans gjerning i kirken.  Herrens bud ble 

ført videre med den apostoliske skikk (her i den gamle betydning beskikkelse, jf tysk: 

schicken = ordne, sende).  Paulus befalte Timoteus og Titus å innsette tjenere i alle by-

er og ga instruks om fremgangsmåten, Tit 1:5, 2 Tim 2:2.  1 Tim 3:2ff.   

Våre lutherske lærefedre talte om “kirkeregimentet” (el kirkeledelsen), som består i å 

lede menigheten med Guds Ord, til forskjell fra verdslige styringsmåter.  Det er følgelig 

en utfordring til lutherske prester og teologer å utforme kirkens ordninger på en slik 

måte at det profetiske og apostoliske Kristus-vitnesbyrd beholder sin leder- og dom-

merfunksjon i kirken uten å krenke pastoralrett og menighetsrett.  Apg 15:13-18, 1 Tim 

6,12-16, 20.   

13.   Paulus og prestene i Efesus kalte Timoteus til å være menighetens biskop, den gang 

leder for prestekollegiet, 1 Tim 4:14,  2 Tim 1:6.  Samtidig fikk han fullmakt til å overgi 

prekenembetet til andre, 2 Tim 2:2.  Likevel kunne Paulus minne Efesus-prestene om 

at det var Den Hellige Ånd som “satte” dem til biskoper i Guds menighet for å vokte 

den, Apg 20: 28.  Og i 2 Kor 5:18 og v 20 sier både Paulus og Timoteus at det var Gud 

som “gav “ oss forsoningens embete.   

Tekniske talemåter antyder kallsprosedyren, men vekten ligger på Guds kall og sendel-

se: De var “sendebud i Kristi sted, som om Gud selv formante ved oss”.  Med Guds sen-

delse følger Guds nåde, både frifinnelsen i Kristi fullbrakte verk, og fornyelsen ved Kris-

ti virksomme nærvær i de troendes liv, 2 Tim 1:6, 1 Tim 4:14, 16.  Et sendebud (el en 

delegat) står i et medarbeiderskap til utsenderen, forpliktet til å formidle oppdragsgi-

verens budskap og utøve myndighet med fullmakter fra ham.  Dette medarbeiderskap 

gjelder enten oppdraget er av den stasjonære type (prest, diakon, biskop) eller den 

omreisende type (evangelist, apostel), 2 Kor 6:1.   

Ingen skal arbeide for seg selv, eller bli overlatt til seg selv.  Det er Guds kirke som 

handler.  Dette fremgår av noen Paulus-brev, hvor apostelen er en av flere underskri-

vere (2 Kor, Fil, Kol, 1 Kor, 1 og 2 Tess).  Verken apostel eller prest duger til å uttenke 

noen lære eller gjøre noen til kristen.  Prekenembetet i kirken er Åndens embete, 2 Kor 

3:1-10.   

14.  Den apostoliske læreformidling er mål og forutsetning for ethvert kall til prest, Tit 1:5, 

1 Tim 4:14, 2 Tim 2:2 og Apg 14:23.  Denne læreformidling er brutt hvor kirkefellesska-

pet gir rom for lærdommer og praksis i motsetning til apostelordets lære.  Prisen for å 

medvirkning er den påtvungne fornektelse, medansvar for den og tapt troverdighet.  

Da foreligger den bekjennelsessituasjon som utfordrer troens bekjennere til handling: 

Å bruke kallsretten til å gjenopprette et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap for 

å være apostolatets kirke.   

I en årrekke har prester gått over i annet levebrød av samvittighetsgrunner.  Rom 

16:17, 2 Kor 6:14ff, osv.  Tallet vil øke, men hvor er det kirkefolk som kjenner skyldig-

het overfor høstens Herre?  Under omstendighetenes trykk er det desto viktigere å 

konsentrere virksomheten om de ting som er unike ved Guds kirke, og dermed samle 



KSv/Hjelperen, side 243 

seg om messen, tenke presten “i” menigheten, samarbeide om nådemidlenes bruk og 

kalle lekfolk til diakonale tjenester (jf Apg 6).  Hvor kirkens bekjennelse samler, er si-

tuasjonen løfterik.  

15. Kirkens bekjennelse samler ved å stadfeste Kristus-åpenbaringen med Skriftens ord, 2 

Kor 1:18-21,  Heb 10:23.  Den som gjør merkesaker til samlingsmerke, holder kjød for 

sin arm, Jer 17:5.  Prestene er kalt til å være kirkens tjenere og tilsynsmenn ved Ordets 

forkynnelse, 2 Kor 1:24 og 4:5, Esek 33:7.  Kallet gjør forskjellen.  De er ikke kirken, 

men i likhet med andre kristne lemmer på Kristi kirkelegeme og gaver til kirken.  Heller 

ikke Herrens apostler handlet på egen hånd - egenmektig.   

Alternative fremgangsmåter finnes, men det er kirken som handler, Apg 1:15ff,  6:2-6 

og 14:23.  Med henvisning til kirkens art og rett kunne de lutherske lærefedre anvende 

samme regel på den fromme fyrste (pius magistratus), Sal 47:9, Jes 49:23 og 60:10.  

Under syndefallets kår er Guds ord og innstiftelser stadig utsatt for misbruk.  Det gjel-

der også kallsretten.  Ingen part har gått fri.  Noen har da legitimert sin faneflukt med 

luftig kvasiteologi om ”lutherdommens struktur”.  Men misbruk opphever ikke den ret-

te bruk.  

16. Kirken er et kristokrati.  Kirken handler som Guds folk og Kristi legeme under Kristi 

styre og herredømme, Ef 4:15f, 1 Kor 12:12-14, 27.  Guds kirke på jorden er ikke et rike 

av denne verden.  Kongenes konge har det avgjørende ord og uinnskrenket læremyn-

dighet i kirken.   

Like lite som Kristi kirke er et prestevelde, eller et bispevelde, like lite har lekfolket no-

en myndighet til egenmektig samhandling etter mønster fra det liberale folkedemokra-

ti.  Følgelig har heller ikke et kirkemøte noe Guds mandat til å forandre læren (jf øku-

meniske avtaler), annet enn å bekjenne apostelordets lære fra Skriftens Herre, herun-

der den praksis som beviselig er overtatt fra aposteltidens menigheter. 

Guds kirke er sannhetens støtte og grunnvoll, 1 Tim 1:16.  Ingen har rett til å påtvinge 

menighetene noen som helst reservasjon mot apostelordets lære, eller påby ordninger 

som på noen måte svekker apostelordets lære og menighetens gudgitte prøvingsrett.   

17. Det fins ingen kirkeforfatning i Nytestamentet.  Vi står overfor Herrens bud og aposto-

liske anordninger i et handlingsmønster fra begynnelsen av.  Her merker vi oss den 

iverksettende myndighet i det ordnede nådemiddelfellesskap.  Denne myndighet ut-

øver fellesskapet i samarbeid med sin prest i prekenembetets pastorale gjerning.  

Sentrale momenter i menighetens kallsrett er nominasjon, prøving, kallelse, presenta-

sjon, stadfestelse, overdragelse og innsettelse.   

Menighetens rett til å stadfeste valget (kallet) medfører iverksettende myndighet, med 

rett til å si nei (ius negativum).  Regel: “Ingenting må gis til den som ikke vil ha”.   

Overdragelsen (vigselen) skjer under menighetens bønn og prestenes (opprinnelig 

apostlenes) håndspåleggelse, Apg 6:5f og 13:13, 1 Tim 4:14 og 5:22, 2 Tim 1:6.  Over-

dragelsen markerer at Gud er sendelsens subjekt og den virksomme i Ordets tjeneste, 

når kallets vilkår er oppfylt.   

Med prestekollegiets håndspåleggelse og menighetens forbønn handler kirken på ste-

det som Guds kirke (ekklesia). 



KSv/Hjelperen, side 244 

18.  Det nytestamentlige kirkebegrep (ekklesia) belyser den frihet som pastoralbrevene 

illustrerer.  I en etableringsfase kunne apostlene selv øve læretukt, nominere og pre-

sentere menn som de fant skikket til prester, Tit 1:5, 1 Tim 1:3 og 2 Tim 2,2.  Denne 

fremgangsmåte forutsetter menighetens stadfestelse (jf pkt 12).  Paulus og Barnabas 

hjalp menighetene med å velge, ordinere og innsette prester, men ikke uten menighe-

tenes oppfordring eller samtykke, slik Lukas viser i Apg 14:23.   

Eksempler: Titus, 2 Kor 8:6, 18, 12:17f.  - Timoteus, 1 Tim 4:14.  - Silvanus, 1 Pet 5:12.   

Med menighetsvekst oppstod prestekollegier, og apostlene overførte prekenembetets 

fullmakter til prestene, 1 Tim 4:14.  Senere har samarbeidende menigheter valgt ut 

noen prester til å administrere kallsprosedyren (iflg Ambrosius/Tertullian).  Da er ikke 

hensiktsmessighet avgjørende, men lydighet mot de bud “som hører til Guds rike”, Apg 

1,2f.  Denne lydighet verner om kirkens fremtreden som apostolatets kirke i samspillet 

mellom prest og lekfolk i menighetens gudstjenestelige fellesskap.        

Lk 12:32 – Frykt ikke, du lille hjord!  Det er deres Faders vilje å gi dere riket.  

-------- 

Martin Chemnitz (d 1586) listet opp fem grunner til at kristne høyakter overdragel-
sen av prekenembetet under prestevigselen:  

(a) Gud er prekenembetets subjekt: Det er Gud som taler, trøster, døper, tilgir, kon-
sekrerer brød og vin osv.  Og det gjør Gud med Ordet i en tjeners munn, Lk 1,70 og 
10,16;  Heb 1,1;  Joh 1,23;  2 Kor 2,10 og 17;  5,20 og 13,3.   

(b) Gud er prekenembetets giver: Kirken trenger mange gaver, 1 Kor 12,27f.  Også 
presteembetets utforming i aposteltiden viser at så er tilfellet. Den prest som er kalt 
og ordinert etter Herrens bud og apostolisk ordning, kan anvende Guds løfter på seg 
selv, søke trøst i Guds trofasthet og be om Åndens kraft og gaver til å fullføre tje-
nesten, 1 Tim 4,13f;  2 Tim 1,6-9;  2 Kor 3,4-9.  Ifølge Guds løfter, kan han også be 
om Guds ledelse og vern i tjenesten, Jes 49,2-4 og 51,16. 

(c) Gud er prekenembetets virkekraft gjennom Ordets tjenere: Kirkens embete er 
ingen idè, som mennesker står fritt til å konkretisere etter eget behov.  Gud har selv 
utformet prekenembetet, og Gud arbeider ved dem han sender gjennom kirkens yt-
re kall, Rom 10,15.  Slik stadfester Gud sitt verk som den gode skaperen og gjenløse-
ren.  Gud bruker dem og han gir selv vekst, 1 Kor 3,6 og 15,58, så både de og andre 
kan bli frelst, 1 Tim 4,16.   

(d) Kallsvisshet oppildner Ordets tjenere: De utfører tjenesten med større hengi-
venhet, frimodighet og gudsfrykt.  Presten kan anvende Guds Ord på seg selv og 
være sikker på at det kall han har, er Guds eget kall, 2 Kor 5,19;  Jes 59,21;  Mt 
10,20;  Luk 10,16;  1 Tess 4,8. 

(e) Visshet om prestens rettmessige kall virker større alvor og iver i menighetens 
samarbeid med sin prest.  Det sentrale samarbeidssted er Ordets og Sakramentets 
gudstjeneste (el messen).  Her oppfordrer presten den forsamlede menighet til 
syndsbekjennelse, bønn, takk og trosbekjennelse, og til å høre skriftlesningene, 
motta velsignelsen osv.  Da bør vi følge oppfordringen fordi den inngår i Guds me-
ning med prestens kall og vigsel.  Og når presten rekker fram Kristi legemes og blods 
sakrament, da gjør vi hva Kristi ord sier i sin tjeners munn: Ta og et!  Drikk alle der-
av!  Dette er mitt legeme, osv.   

Hvor kallets vilkår er oppfylt, kan vi vite sikkert at de gjerninger som vår syndenatur 
skyr, de behager Gud ved troen og er av den aller største betydning.  Her står en 
mann i Kristi sted og tjener hans kirkebrud på apostolisk vis med Ord og Sakrament.  
Denne tjeneste er ikke et menneskepåfunn, men Guds vilje og gjerning blant oss.  

 



KSv/Hjelperen, side 245 

       

46.   PRESTEVIGSLER I HVILKEN SUKSESJON?   

Gjennom kirkens historie er prekenembetet gitt videre med dets oppdrag og fullmak-

ter fra kirkens oppstandne Herre.  Det er skjedd gjennom kall og vigsel.  Noen oversikt 

finnes ikke, og er hverken nødvendig eller mulig.   

Menighetens oversikt over presterekken (series pastorum) har et annet formål enn 

den lokalhistoriske interesse, Heb 13:7 – Glem ikke deres ledere, de som talte Guds ord 

til dere.  Tenk tilbake på hvordan de levde og døde, å ta eksempel av deres tro!   

Forestiller vi oss sendelsesrekker tilbake til Herrens utvalgte apostler, da ender vi med 

det forbilde som er gitt like fra begynnelsen.  Dets kjennemerke er Kristi selvhengiven-

de kjærlighet i lidende lydighet.  Derfor kan Herrens apostel vise til livets vitnesbyrd 

om oppriktig tro, og formane med seg selv som forbilde for kristne og etterfølgerne i 

prekenembetet:  

1 Kor 4:15-17 – om dere som kristne har tusen lærere, har dere ikke mange fedre.  Det var 
jeg som ble deres far i Kristus Jesus da jeg gav dere evangeliet.  Så sier jeg: Ha meg til forbil-
de!  Derfor var det jeg sendte Timoteus til dere, min kjære og trofaste sønn i troen på Herren; 
han skal minne dere om min vei i Kristus Jesus, slik som jeg lærer over alt, i alle menighetene.  
15:1f – Jeg kunngjør for dere, brødre, det evangelium jeg forkynte dere, det som dere har 
mottatt og står på.  Gjennom det blir dere frelst, hvis dere holder fast på det ordet jeg forkynte 
– så sant dere ikke forgjeves er kommet til tro.  1 Tim 1:16 – når jeg fikk barmhjertighet, var 
det for at Jesus Kristus først skulle vise hele sin tålmodighet på meg, til et forbilde for dem 
som senere skulle komme til tro på ham og få evig liv.  11:23.  Gal 1:9, 4:19. Fil 4:9.  1 Tess 
1:2f, 2:13, 2 Tess 3:6f, osv.   

Så er det ikke personene i presterekken som er poenget, men Kristi evangelium i vid 

mening - apostelordets lære fra Kristus.  Det er vår norm, når vi forholder oss til livets 

vitnesbyrd og tar eksempel av prestens tro.  Denne norm synes ofte glemt i de preste-

bilder som deres livshistorier gir.   

A. Prekenembetets oppdrag og fullmakter gis videre i prestevigslene   

Allerede kirkens vigselspraksis i aposteltiden artet seg som en serie innsettelser i en 

sendelsesrekke.  Biskop Clemens i Rom år 96 (medlem av prestekollegiet) summerer 

opp kirkens orden slik:  

”Apostlene overtok fra Herren Jesus Kristus det evangelium som de forkynte for oss.  
Jesus Kristus ble utsendt av Gud.  Kristus kommer altså fra Gud, og apostlene fra 
Kristus.  Begge deler skjedde i god orden etter Guds vilje. /…/ De forkynte nå fra 
distrikt til distrikt og fra by til by.  De innsatte dem som først ble vunnet, til biskoper 
og diakoner for dem som skulle komme til tro, etter at de først hadde prøvd dem 
ved Ånden.  /…/  Deretter ga de en forordning om, at hvis disse skulle dø, skulle 
andre prøvede menn overta deres embete.”  (1 Clem 42:1f, 4, 44:2, jf distinksjonen 
mellom clerus og lekfolk, 40:5.) 

Først i rekken står altså Sønnen i Jesu Kristi skikkelse, sendt av Faderen, deretter følger 

apostlene sendt av Kristus.  Apostlene innsatte skikkede biskoper el prester med dia-

koner (jf Apg 20:17, 28).  Den første – han som er Begynnelsen, skal også være den sis-

te – Enden.  Han venter på den ytterste dag dem som tar vare på hans ord og holder 

alle hans befalinger, Mt 28:20, jf Joh 17:6, 8, 14, 17, 20 etc.   



KSv/Hjelperen, side 246 

Underveis i tidens løp har døpte rett til å forvente av sin prest at messen ikke gir rom 

for annet enn apostelordets lære fra Skriftens Herre, som også er kirkens Lærer på jor-

den.  Den forutsigbarhet som gjelder dåpen, omfatter også den felles gudstjeneste 

hver eneste gang, hvor den oppstandne tjener oss med Ord og Sakrament.  Denne for-

utsigbarhet utelukker ikke liturgisk rikdom og variasjon (jf kirkeårskalenderens tekst-

rekker for søn- og helligdager). 

En luthersk prest vet av Guds ord at han ved ordinasjonen har mottatt et oppdrag med 

fullmakter som han ikke hadde før han ble ordinert.  I vitners nærvær og med preste-

nes håndspåleggelse, har kirkens Herre betrodd ham forvaltningen av ”den fagre skatt” 

(2 Tim 1:12, 14).  I sentrum står læresuksesjonen fra Herren og hans apostler.   

Læresuksesjon        

Læresuksesjonen består av actus tradendi – eller den kommunikasjon som formidler 

apostlenes lære fra Skriftens Herre til dem som hører og mottar læren.  Da skal troens 

bekjennere med bibelhistorie og katekisme kunne gjenkjenne den lære som ble over-

gitt til kirken i begynnelsen.  Denne læresuksesjon foregår hvor samarbeidet mellom 

prest og menighet opprettholder den ubeskårne læregrunn som er det nødvendige vil-

kår for menighetens vekst.  Med apostelordet kan kristne sikkert vite hva apostolatets 

kirke holder fast ved eller forkaster, og like sikkert avvise det som river ned.   

Hva embetsnåden skulle være, finnes ikke presisert i Nytestamentet, men av sammen-

hengen i 2 Tim 1 er det nærliggende å vise til Guds gaver - ”kraftens, kjærlighetens og 

selvbeherskelsens Ånd”, v 7. 

Kristne i analoge posisjoner  

Den nytestamentlige bibelutleggelse plasserer tilhørerne i disippel-posi-sjonen overfor 

Kristus, Skriftens Herre - hver eneste gang.  Apostelordets lære formidler den rett ut-

lagte Skrift.  Den muntlige utleggelse i prekenen skal ikke bringe oppsiktsvekkende ny-

heter eller privatmeninger og tankespinn.  En preken fører tilhørerne inn i Skriftens 

helligdom med Kristus som veileder.  Lk 10:16 – Den som hører dere, hører meg.   

Denne formidling har løftet om Den Hellige Ånd, som lærer oss den treéne Gud å kjen-

ne i all hans hellighet og kjærlighet, og ha evig liv hos ham.  Alt hva Ånden gjør i kirken, 

gjør han i kraft av Sønnens lære fra Faderen, og alt hva Ånden har mottatt fra Kristus, 

har han gitt videre til kirken gjennom apostlene han utrustet på Pinsedagen.  Fra dem 

har prekenembetets utøvere mottatt «den fagre skatt» for å gi mennesker del i den (2 

Tim 1:14).  Denne læreformidling i Guds kirkeorden ”er nok” (CA 7) til kirkefellesskap. 

Men formidlingen er ikke målet.  Målet er de saliges liv for Guds åsyn i all evighet.  

Med dette mål for øye er den Oppstandne til stede i den forsamlede menighet, virk-

som med evangeliet og sakramentene forvaltet slik han har lært og befalt.  Så er ikke 

bispevigselen det nødvendige vilkår.  Den er en velsignelseshandling uten læremessig 

nødvendighet.  Derfor benytter vi samme vigselsbønn som ved presteordinasjon.   

B.  Romerkirkens presteordinasjoner til et offerprestembete 

Kontrasten til Romerkirkens presteordinasjoner kan illustreres med Luthers brev til 

bøhmerne (på latin).  Her fremhever Luther ”den hellige presteordinasjon” (ordinatio) 

til prekenembetet, og stiller den i motsetning til Romerkirkens antikristelige ordinasjo-

ner til et offerprestembete.  Hva er problemet?   



KSv/Hjelperen, side 247 

Romerkirkens embetslære er tenkt i analogi med det levittiske prestedømme i den 

gamle pakt, med påstand om nådekrefter i en egen stand av offerprester (jf Levi 

stamme).  Videre forstår man prestens embetsnåde som ”en uutslettelig egenskap” 

(character indelebilis).  Den setter ham i stand til å forvandle brød og vin til Kristi lege-

me og blod, for så å frembære sakramentet for Gud som ”et ublodig offer” for levende 

og døde.  Denne grunntanke strider mot Kristi evangelium.  Gud er en forsonet Gud, og 

årsaken til synderens frifinnelse hos Gud er Kristi lidende lydighet – og ingenting annet.   

Læren om ”apostolisk” vigselssuksesjon   

Romerkirkens teorier om ordinasjon og messeoffer er begrunnet i en påstått historie i 

en tenkt kirkevirkelighet.  Rekonstruksjonen lar seg ikke gjennomføre, påstanden om 

den sakramentale handling og dens gyldighet som offer for Gud, er et stykke konklu-

sjonsteologi med kirkeforvrengende kraft.         

Også andre skilter med ”gyldig konsekrasjon”, begrunnet i biskopenes apostoliske vig-

selssuksesjon, andre i en modifisert utgave.  De viser til ubrutte vigselsrekker tilbake til 

”det gamle bispeembetet”, men sett fra Romerkirkens side, er de vigsler med en annen 

hensikt (intentio), og derfor ugyldige.  Dessuten mangler de den embetsnåde som er 

forutsetningen for gyldige konsekrasjoner.   

Nevnte suksesjonsteorier er uten støtte i apostelordets lære fra Kristus.  Reformatore-

nes konsekvente og bevisste avvisning ble gjort med stort alvor.  Tankespinn har ingen 

gyldighet i Guds kirke.  Teorier om en «apostolisk» vigselssuksesjon vitner om anti-

kristens virksomhet gjennom kirkens historie (Joh 8:44, 2 Tess 2, 1 Tim 4:1f).   

C.  Evangeliske bispevigsler under kirkens reformasjon   
Kilde: Tom G A Hardt. 

Luther benyttet tre medkonsekratorer da han i 1541 vigslet Nicolaus von Amsdorf til 

biskop i Naumburg.  Kildene sier ingenting om Luthers begrunnelse for en vigsel med 

såkalt ”gammelkirkelig” eller ”økumenisk” preg.  Vigselen gjaldt det biskopelige visita-

torembete, og ingenting annet.  Dette fremgår av den polemikk som fulgte, da Luther 

uttalte sitt ”anathema” over Romerkirkens antikristelige bispeembete.   

En tilsvarende bispevigsel ble utført i 1545, da fyrst Georg III av Anhalt ble vigslet til 

biskop i Merseburg.  Siden han allerede i 1524 var vigslet til Romerkirkens offerprest-

embete, ble han samtidig med bispevigselen ordinert til det hellige prekenembete og 

overgitt dets fullmakter i liturgiske og kirkerettslige former (rekonsekrasjon).   

Det er her viktig å merke seg at i nytestamentlig-luthersk embetslære er det ytre kall - 

foruten mottakelsen – det nødvendige vilkår for vigsel og tjeneste.  Vigselen derimot 

hører ikke med til det nødvendige vilkår, men er en ønskelig og virkekraftig velsignel-

seshandling.  (Luther omtalte forholdet programmatisk i ”De captivitate” år 1520, men 

presiserte forholdet i skriftet ”Von der Vinkelmesse og Pfaffenweihe” år 1533.)   

Den tidlige reformasjonshistorie viser eksempler på prester som uten vigsel (ordina-

sjon) mottok menighetens kall og utførte prekenembetets oppdrag med Kristi fullmak-

ter i menigheten.  Deres embetsgjerning ble ikke ansett for mindreverdig uten vigsel.  

Blant dem var Erasmus Sarcerius, som var en ivrig talsmann for prestevigselen som vel-

signelseshandling, og likeså for bispeembetet og prekenembetets oppdeling i grader 

på nytestamentlig vis.   



KSv/Hjelperen, side 248 

 

47.   NOEN KIRKESKADELIGE OVERSETTELSER  

Ikke offerprest for Gud, men sakramentprest for mennesker 

I den gamle pakt var prestene offerprester i templet (gresk: hierevs, latin: sacerdos).  I 

Nytestamentet finnes ikke disse benevnelser brukt om prekenembetets utøvere, selv 

om deres gjerning hører sammen med Herrens Nattverd og kirken som «Kristi legeme» 

(1 Pet 2: 5, 9, Åp 5:9).   

Mot slutten av 200-tallet var sacerdos en tittel som i den europeiske kristenhet ble 

brukt om biskopen (Cyprian, d ca 300).  Denne glidning i begrepene ga grobunn for fo-

restillingen om menighetsprestene som har del i biskopenes øversteprestelige gjerning 

(sacerdotium) i analogi med øverstepresten og de levittiske offerprester i den gamle 

pakt.  Og likeså trakk man den omfattende analogi-slutning om kirken som erstatter 

jødekirken i den gamle pakt (erstatningsteologi).  Slutningen ga legitimitet til jødefor-

følgelsene, sist under andre verdenskrig.   

En annen tragedie rammet det evangeliske presteembete.  Med stor konsekvens gjor-

de man den evangeliske prest til en offerprest, som i Herrens Nattverd frembærer Kris-

ti legeme og blod for Gud.  Eller sagt meg Martin Luther: I den nye pakt er ikke preste-

ne offerprester, men “sakramentprester”.  De bringer forsoningens goder fra Gud.   

“Eldste” istedenfor prest og ”tilsynsmann” istedenfor biskop 

I Nytestamentet er ordene prest/biskop brukt om apostlenes etterfølgere i prekenem-

betet.  I aposteltiden var ”presbyter” (gr presbyteros = eldste) èn av flere titler brukt 

om apostlenes etterfølgere.  Tittelen presbyter eller «eldste» viser indirekte til lederne 

for Israels stammer like fra tiden i Egypt, 2 Mos 3:16, 4:29.   

Overført på apostlenes etterfølgere, ble ”presbyter” med tiden forkortet til prest.  Et-

ter reformasjonen var tittelen prest (Priester) i alminnelig bruk i tyske landskirker 

minst et hundreår etter reformasjonen, og den ble beholdt i dansk/norsk lutherdom 

(og hos anglikanerne).   

Det Norske Bibelselskap har oversatt presbyter med ”eldste”, og representerer i dette 

spørsmål en pietistisk-reformert oversettertradisjon.  Det gjør også de svenske kirke-

biblene siden 1917, som til da hadde oversatt med ”prest”.  Språklig sett er ”eldste” 

riktig, men misvisende.  Eldste-benev-nelsen tilslører det evangeliske presteembetet 

med assosiasjoner om eldsteråd i reformerte trossamfunn siden Calvin (d 1564).  Over-

settelsen forleder bibelleseren til å tro at ordningen gjelder en lekmannstjeneste, eller 

et verv på omgang i menigheten.  Noen roser seg endog av å ha den ”bibelske” ordning 

med ”eldste” og ”tilsynsmenn” istedenfor prester og biskoper, men noen «bibelsk» 

menighetsordning finnes ikke i Nytestamentet.  Oversettelsen har gjort stor kirkeskade 

(jf Den evangelisk-lutherske Frikirke i Norge. 

”Tjeneste” istedenfor embete om delegater i fast stilling 

Den konsekvente bruk av ordet ”tjeneste” (for diakonia) gjør to ting.  De tilslører de 

steder hvor det er tale om den faste embetsgjerning som en prest utfører, og de se-

menterer forestillingen om det abstrakt-funksjonelle embete.  Det bør fremgå av over-



KSv/Hjelperen, side 249 

settelsen når tjenesten består i den embetsgjerning som har Guds innstiftelse på linje 

med sakramentene dåp og nattverd.  Da er ”embete” det saklig riktige ord.   

Nevnte oversettertradisjon forkludrer samarbeidet mellom prest og lekfolk i et evange-

lisk-luthersk gudstjenestefellesskap.  Den tjener dessuten til å vedlikeholde den gamle 

spenning mellom tysk og nord-amerikansk lutherdom siden midten av 1800-tallet (jf 

forholdet Löhe/Walther).   

Hva apostlene mottok fra Herren, skal senere embetsutøvere formidle og forvalte med 

troskap inntil Kristi dag.  De er Kristi sendebud (el delegater) når de utfører Kristi opp-

drag med Kristi fullmakter og i Kristi sted, 2 Kor 5:20, Lk 10:16 (apostel = sende-

bud/delegat, hebr schaliach).  De forvalter «Guds hemmeligheter» - de frelsesbringen-

de handlinger, og forvaltet i samsvar med Herrens bud kunngjør de og rekker fram 

Guds fullbrakte frelse.   

Gud er den virksomme part i deres gjerning.  Det er Gud av nåde, som i denne sam-

menheng betyr uavhengig av menneskers forestillingsevne og selvbestemte gudsdyr-

kelse.   

Det er ikke et tenkt ”embetssyn” som gjør prekenembetet enestående og usammen-

lignbart.  Det gjør den Oppstandnes innstiftelse.  Liksom det store under - foreningen 

av Gud og menneske i Jesu person, lar han seg høre i prekenen og se i sakramentets 

skikkelser under Nattverdens liturgi.  (Jf de villlfarelser som CA 5 og 14 avviser.  Jf 

28:21-23.)   

Hovedkilder: Brockhaus, Ulrich: Charisma und Amt.  Wuppertal 1975 (2).  Luke 

Timothy Johnson: The First and Second Letters to Timothy.  New York 2001.   

 

48.   PRESTEN – KRISTI DELEGAT I KJØTT OG BLOD   

To påstander: 

Første påstand: Det fantes ikke prester i aposteltiden, for offerprestene i templet var 

erstattet med ”frie nådegaver” i menighetene.   

Påstanden gjør forholdene i Korint-menigheten til kirkenorm i ettertid, til tross for at 

den ikke var normgivende i aposteltiden.  Det abstrakt-funksjonelle prekenembete var 

ukjent for aposteltidens kristne.   

En illustrasjon gir Nytestamentet med den rike tittelbruk om apostlenes etterfølgere i 

prekenembetet.  Den ble forenklet og skjematisert mot slutten av aposteltiden, slik 

Pastoralbrevene viser.   

Den rike tittelbruk i aposteltiden har fulgt kirkens historie.   Fremdeles bruker kristen-

heten ulike titler om prekenembetets innehavere og grader dem imellom.  I konfesjo-

nelle sammenhenger er benevnelsene entydige med unntak av lutherdommen.  Det 

beror på historiske forhold.  Entydig tittelbruk har sine fordeler, men nødvendig er den 

ikke.   

Andre påstand: Når teksten henviser til et prekenembete, er det tale om funksjonen.  I 

praksis er menigheten fri til å konkretisere prekenembetet i ulike tjenester og verv, alt 

etter gaver og behov.   



KSv/Hjelperen, side 250 

Aposteltidens kristne visste at Herrens utvalgte apostler utgjorde en spesiell gruppe-

ring allerede i Jesu disippelkrets (Mt 10).  Siden urmenigheten i Jerusalem omga apost-

lenes seg med aposteldisipler i den nye pakts gudsfolk.  Denne gruppering omsluttet 

etter hvert omreisende evangelister og stasjonære menighetshyrder (pres-

ter/biskoper).  Dette forhold er lett å overse, hvis man leser tekstene uten å se dem i 

tidsperspektivet. 

Men vel så viktig: Aposteltidens kristne visste at apostlene og deres etterfølgere var 

Kristi gaver til kirken, og ingen ekstrabyrde som kristne kan leve foruten.  Kristus ved 

Faderens høyre har gitt oss ”noen til apostler, andre til profeter, noen til evangelister, 

andre til hyrder og lærere” (Ef 4:10.  Jf Apg 20:17, 28 (menighetens prester/biskoper), 

21:8, 1 Kor 12:28f, osv).   

Anm.  En pensjonert prest er fortsatt Kristi gave til gudstjenestefellesskapet.  Det er 
først når helsa sier stopp, at presten er «emeritus» - uttjent, og får hvile fra 
prekenembetets gjerning.  

Misbruken av 1 Pet 2:9 

Cluny-reformene på 1000-tallet hører med til den historiske bakgrunn.  Reformen de-

graderte biskopene til pavens stedfortredere (el delegater).  Paven hadde all kirkemakt 

(potestas ecclesiastica, se Tr 60).   

I sin polemikk mot pavedømmets offerprester (årene 1520-23) trakk den unge Luther 

slutninger som minner om det abstrakt-funksjonelle embete.  Han argumenterte med 

nytestamentlig lære om dåpen og trakk den forhastede konklusjon: Alle kristne har kir-

kemyndighet over prestene, biskopene og paven.  Denne kortslutning beror på kombi-

nasjonen dåp og «alminnelig» prestedømme (allminnelig til forskjell fra det ”spesiel-

le”).   

Premiss 1 Pet 2:9 – dere er en utvalgt slekt, et kongelig presteskap, et hellig folk, et eien-
domsfolk, for at dere skal forkynne hans veldige gjerninger som har kalt dere fra mørket til sitt 
underfulle lys.   

Konklusjon: Enhver som kommer fra dåpen, er vigslet til prest for Gud (Priester) og har der-
med rett til å utøve prekenembetet (og være «Pfarrer» - sogneprest).   

Vi merker oss ordet «forkynne» (eksangeilæte, aor. konj, egtl å forkynne av hjertet, 

eller gjøre kjent for andre).  Apostelen formaner her alle kristne hver for seg, til for-

skjell fra formaningen til menighetsprestene, 5:1-4.  Da formaner han «hyrder for den 

Guds hjord som er hos dere», v 2, og beskriver deres kallsgjerning med Overhyrden 

Kristus som eksempel i hans frivillige tjenergjerning, v 2f.  Apostelen markerer samtidig 

medarbeiderskap i et fast embete (el oppdrag) fra Overhyrden og underordnet ham 

med hans synlige gjenkomst for øye, v 1 og 4.   

Sammenligner vi formaningene – den ene til alle kristne, den andre til menighetshyr-

dene (prestene), beror forskjellen på Guds kall.   

Avleder man prekenembetet av menigheten, må kallsretten gi frihet til å fordele pre-

kenembetets oppdrag på ulike verv i menigheten, og embetet gå på omgang.  I denne 

betraktningsmåte kan man si at hyrde-funksjonen er nødvendig fordi den er innstiftet 

av Gud, mens andre tjenester (el verv) er ønskelige.  Men 1 Pet 2:9 er ingen formaning 

til dem som utøver den hyrdegjerning Kristus – Overhyrden – har innstiftet.   



KSv/Hjelperen, side 251 

Men beror kallet på hensiktsmessighet?  En menighet kan ikke være prest (el pastor) 

foruten.  Den unge Luthers polemikk åpnet for konsekvenser uten bibelteologisk dek-

ning (konsekvensteologi).  Det fremgår av senere prekener og forfatterskap at han tok 

selvkritikk.  ”Den eldre Luther” advarte mot ukritisk lesning av ”den unge Luther” (jf SA 

B 4).  Så består ikke bekjennelsesskriftenes rettskraft i Luther-ord, men i den rett utlag-

te Skrift fra dens Herre, stadfestet med skriftbevis på apostolisk vis.  (Se Såkorn Fjerde 

parten: Om de troendes prestedømme.) 

I Konkordieboken bekjennelser fra reformasjonstiden er ikke prekenembetet begrun-

net i hensiktsmessighet, men i den guddommelige innstiftelse.  I den norske utgaven 

fra 1985 er prekenembetets innstiftelse tilslørt med oversettelsen «tjeneste» isteden-

for «embete» (se CA 5).        

2 Kor 5:18-21 

Teksten belyser embetsutøvernes oppdrag og fullmakter, mål og midler.  Kristi utvalgte 

apostler var Kristi delegater (el sendebud), utrustet med Den Hellige Ånds gaver til den 

kirkegrunnleggende oppgave.  Sammen med apostlene møter vi en krets aposteldisip-

ler, her apostelen Paulus og aposteldisippelen Timoteus.  Senere ble Timoteus fulgt av 

andre embetsutøvere, også de gitt Kristi oppdrag og fullmakter.   

Så til teksten: Guds fullbrakte forsoning med verden var (og er) den umiddelbare årsak 

til prekenembetet, v 19a.  Embetsutøvernes adressater er alle mennesker, det vil si 

hvert eneste menneske: ”La dere forsone med Gud!”, v 19-21.  Uttrykket ”forsoningens 

embete”, v 18, antyder oppdrag og myndighet, mål og middel:  

 Oppdrag – å forkynne ”forsoningens ord”, v 19a (jf Apg 20:24 – Guds nådes evangeli-
um).  Gud har i Kristus Jesus forsonet verden med seg selv.  Kristus i sin lidende lydig-
het er Guds rettferdighet og frie gave til alle, 2 Kor 5:20f.   

 Fullmakt – å formidle læren og handle ”i Kristi sted”, v 20a (jf v 18: ”gitt oss” – dòntos, 
aor part).  Middel – ”forsoningens ord”, v 19b.  Formaningen skjer med ”Kristi ord” el-
ler lære i Kristi sted, v 19b (jf Rom 10:14-17, Joh 20:21-23).  Prekenembetets utøver 
formaner og oppmuntrer tilhørerne: La dere forlike med Gud!  

 Mål – å berede menneskene til Kristi dommergjerning på den ytterste dag, v 18f.  (Jf 
Jes 40:9, Mk 16:15, Mt 24:14, 28:19f osv)   

Men uten den Oppstandnes befaling eller «marsjordre», ville Guds frie nåde vært 

ukjent for verden, Lk 24:47.  2 Kor 6:1-3, jf 1 Kor 4:1f.   

Delegatens posisjon og fullmakt gjenspeiler Sønnens sendelse og myndighet før hans 

store lidelse.  Jesu person og virksomme nærvær i nåtid er omvendelsens mulighet til 

enhver tid.  Mt 4:17 – Omvend dere, for himmelriket er kommet nær!  (Merk likheten 

med apostlenes sendelse til Israels folk, Mt 9:36-10:15!)  

Gud tilbyr og rekker oss sin universelle nåde i Stedfortrederens offerdød.  Det gjør han 

med evangeliet som middel i prekenembetets gjerning.  Dets utøvere er kalt og ut-

sendt av Gud for å kunngjøre ”den gode nyhet” og forvalte forsoningens gaver med 

Guds fullmakter.  Det skal de gjøre som Kristi utsendinger (el delegater) i Kristi sted, 

Apg 20:24, 1 Kor 4:1f.   

Troen er vår skyldighet for Gud (første bud), som ingen evner.  Hva Gud krever i sin lov, 

det gir han med ”fredens evangelium” som middel (Ef 6:15).  Den opphøyede og helli-

ge gir sin rettferdighet i Jesu, Guds Sønns lidende lydighet.  Gud Helligånden kaller, 

opplyser, bevarer og helliggjør enhver som tar vare på Sønnens ord fra Faderen, Joh 



KSv/Hjelperen, side 252 

14:23f.  Det gjør han av ubegripelig medynk med de ”ille medfarne og hjelpeløse”, som 

vi alle er, Mt 9:36.  

Forsoningens Gud er prekenembetets suverene Gud, den Gud som gjør undere og 

oppreiste Kristus fra de døde.  Den samme Gud kunngjør evangeliet gjennom sine sen-

debud.  Den samme Gud skaper tillitsfull tro og føder på ny ”i vannets bad ved Ordet”, 

Ef 5:26.  Og den samme suverene Gud gir sine venner forsoningens goder og bevarer 

dem hos Kristus.   

Hva Gud gjør med det enkelte menighetslem, gjør han med alle kirkelemmer på jor-

den.  Gud handler alltid suverent når han oppfyller sine løfter, men oss har han bundet 

til løse- og bindemaktens embete, med befaling om å høre ham (jf Luthers forkl).  Mt 

10:40, 17:5, Lk 10:16, Joh 20:23, osv. 

”Den apostoliske hilsen” en delegat-hilsen 

Rom 1:7b – Nåde være med dere og fred fra Gud, vår Far, og Herren Jesus Kristus.   

Til bibelstudium: 1 Kor 1:3, 2 Kor 1:2, Ef 1:1.  Jf Mt 28:19f, 2 Kor 13:13.  1 Pet 1:2, 2 Pet 2:2, 
Jud 1:2, Åp 4:6.   

Kristi delegat formidler Kristi hilsen til sin kirkebrud på dette sted. 

Denne hilsemåte – opprinnelig fra semittisk tradisjon, ble brukt når keiserens delegater 

utførte sine oppdrag.  De innledet med å tilsi ”fred” (pax) fra keiseren.  Nytt i den apos-

toliske hilsen er begrepsparet ”nåde og fred” – ikke fra keisermakten, men fra den tre-

ene Gud Fader, Sønn og Hellige Ånd.  Ånden nevnes ikke direkte.  Han utgår fra Fade-

ren og Sønnen, tilsier Guds «nåde og fred» (jf Peters brev).  Sønnen var Guds utsendte 

i Jesu skikkelse, og etter ham er apostlene og deres etterfølgere i prekenembetet Kristi 

delegater.   

Når apostelen innleder brev med å anvende keiserlige delegat-hilsen i tilpasset form, 

markerer han to ting: Apostelens delegat-posisjon med dens oppdrag og fullmakter, og 

adressatenes disippel-posisjon.  Markeringen gjelder den forskjell som beror på apos-

telens kall til prekenembetet, og samtidig markerer den felles sak som apostel og me-

nighetslemmet deler.  I dette forhold kommuniserer Herren med menigheten - Herren 

i overordnet posisjon, kristne i mottager-posisjon.  Kirkens oppstandne Herre taler og 

handler med oss, når apostelen proklamerer Kristi budskap og utfører embetshand-

linger med fullmakt fra ham.   

Av grunnleggende betydning er sidestillingen ”Gud vår Far og Herren Jesus Kristus”.  

Alt står og faller med realiteten i dette ”og” (Luther i St Gal komm).  Apostolatets man-

dat og myndighet er av en annen art og etablerer en ny situasjon – ellers ukjent på jor-

den.  Hva apostelen tilsier på Kristi vegne, er nåderetten i himlenes rike, gitt den enkel-

te i dåpen til Jesu død.  Det fins ingen kristen uten å bruke barneretten hos Gud.  Det 

fins heller ingen kristen gudstjeneste uten å bruke nåderetten hos Gud.   

”Nåde” er i denne forbindelse Guds nådige sinnelag (favor Deo).  Hilsenen kunngjør og 

meddeler alles frifinnelse i Stedfortrederens offerdød, til frelse for hver den som tror.  

Guds nådige sinnelag er ingen idé, eller «noe» vi skal forestille oss.  Gud viser sitt nådi-

ge sinnelag ved å gi oss Kristus til gave.  Han er lovens oppfyller og den rettferdighet 

som evangeliet åpenbarer uten forbehold om lovgjerninger.  Troen anvender Guds nå-

dige sinnelag, og dermed står tilhøreren i et nytt forhold til Gud på nåderettens grunn.   



KSv/Hjelperen, side 253 

”Fred” (pax) er i denne forbindelse den fredspakt Gud har opprettet i Jesu, Guds Sønns 

blod (jf ”dette er den nye pakt i mitt blod”).  Herrens apostler og deres etterfølgere i 

prekenembetet er utsendt for å kunngjøre Guds fred med verden.  Guds fredsslutning 

er en kjensgjerning i Kristi død på korset, slik Skriftene har sagt.  Kristus er derfor fre-

den mellom Gud og oss mennesker.  I prekenembetets gjerning meddeler Gud sin fred 

for at tilhørerne skal tro den, og ved troen leve i Guds fredsrike, slik Guds ord og bud 

sier.  Denne meddelelse har i den apostoliske hilsen karakter av absolusjon eller frifin-

nelse.  Den tilsier synderes frifinnelse i Kristi død og stadfester den. 

Hensikten med nådetilsagnet   

Med Kristus til gave er Guds lov vår veileder og venn, slik Gud er.  Derfor oppmuntrer 

og formaner apostelen ”ved Guds miskunn” (Rom 12:1): Ved dåpen og troen er vi Guds 

kjære barn (Rom 6), fri til å tjene Gud i hans rettferdighet og hellighet som Jesus Kris-

tus er, og tjene ham med Kristus til gave i gjerninger som har Guds ord og bud for seg 

(jf LK, forkl 2 trosart).   

På nåderettens grunn er Guds lov ”frihetens lov”, alltid med Kristi velgjerninger ”for 

oss” til en stadig oppmuntring, trøst og glede (jf Sal 119).  Det er denne bruk Luthers 

forklaringer til budene handler om.  Av grunnleggende betydning er den tro som Den 

Hellige Ånd virker med den rettfrdighet som evangeliet åpenbarer – uten lovgjerning-

er.  Troen kjenner Gud i Kristus Jesus, frykter og elsker ham derfor over alle ting og set-

ter all sin lit til ham.  Troen oppfyller det første bud, og dermed alle bud, for troen har 

Kristus og mangler ingenting.  Hva vi er i Kristus, skal vi også bli.   

Så er fornyelsen (el helliggjørelsen) hensikten med «nåde og fred fra Gud, vår Far, og 

Herren Jesus Kristus.  ”Syndens lønn er døden, men Guds nådegave er evig liv i Kristus 

Jesus, vår Herre”, Rom 6:23.  Fremdeles er den onde menneskenatur virksom med 

ondt begjær i oss, men vi tror syndenes forlatelse allikevel, og avstår fra noen synd 

med Guds hjelp.  Med Kristus til gave tjener vi ham som Guds kjære barn og stiller våre 

legemer til disposisjon for hans rettferdighet (Rom 6:13), enhver i sitt kall.  Han kom-

mer oss stil hjelp i vår avmakt.  Med sin Ånd virker han ny vilje, lyst og kraft til å leve 

det nye livet i kjærlighetens bud.   

Guds nådehimmel skjuler det som mangler.  Derfor er den apostoliske hilsen en stadig 

oppmuntring.  Den innleder og begrunner den evangeliske preken og undervisning.  

Altså tjener vi Gud med vårt sinn, men syndens lov med vår onde menneskenatur 

(Rom 7:25).  Selv om vi må bære på «gammeladam» inntil vår død, har vi all grunn til 

frimodig og utholdende tro.  Den oppstandne Kristus vil fullføre sitt verk, befri oss og la 

oss vinne seier til evig tid.  «Nåde og fred, være med deg fra Gud, vår Far, og …»  

 

 

  



KSv/Hjelperen, side 254 

49.   PRESTENS LÆREMYNDIGHET I 
APOSTOLATETS KIRKE 

1. Læremyndighet i kraft av apostelordets lære fra HERREN 

Bruker vi ordet ”autoritet” om prekenembetet, handler denne ordbruk om noe annet 

enn autoritet i det samfunnsvitenskapelige vokabular.  Da er det tale om den målbare 

autoritet som tilhørerne gir ham.  Noe tilsvarende ord finnes ikke i bibelsk språkbruk.   

Forklaringen er åpenbar: En prest (el pastor) som formidler apostelordets lære fra 

Skriftens Herre, har sin autoritet fra åpenbaringsordets Gud.  Hvordan?  Svaret fremgår 

av sammenhengen.  Det er tale om delegatens læremyndighet og kompetanse fra kir-

kens Herre, den oppstandne Kristus.  Altså består prekenens læremyndighet og kompe-

tanse i Kristi undervisning, gitt videre til kirken i og med apostelordets lære fra ham.  

Annen undervisning har ingen gyldighet i Guds kirke. 

La oss se nærmere på den unike posisjon som Herrens utvalgte apostler har i Guds kir-

ke uansett tid og sted.  Tre ting begrunner apostlenes posisjon:  

(1) Tre av ”de tolv” fikk se Sønnens herlighet stråle frem av Jesu ansikt og skikkelse.  
Mt 17:2, Joh 1:14, 2 Pet 1:16-18, jf 2 Mos 34:29.   

(2) Jesu utvalgte apostler var øyenvitner til den oppstandne Jesus.   

(3) Apostlene mottok Guds kall umiddelbart, og ble utrustet på Pinsedagen med 
Den Hellige Ånds gaver til å gi Kristi lære videre til kirken i tidens løp.   

Lik apostlene i begynnelsen, er også en prest satt til å formidle Kristi lære i fortsettel-

sen, men med en forskjell: En rettskaffen prest er en aposteldisippel lik Silvanus, Barn-

abbas, Timoteus og de andre.  I posisjonen sin posisjon som aposteldisippel bekrefter 

presten apostlenes midlerposisjon, lik Mose’ midlerposisjon i forholdet til engelen 

(Kristus) på Sinai, Apg 7:37f.   

Likhet i posisjon hører sammen med forskjell i tid.  Moses ga videre Guds lovpakt med 

sitt folk, apostlene overga Guds nådepakt med sitt folk.  Lovpakt og nådepakt gjør for-

skjellen mellom den gamle og den nye pakt.  Og apostelordets lære gjør forskjellen 

mellom apostolatets kirke og kirkevirksomheter begrunnet i en sideordnet åpenba-

ringskilde.   

2. Apostlenes læreoverlevering utelukker læreimporter 

Kilden til kirkens læreoverlevering alle dager er åpenbaringsordets treéne Gud - og 

ingen annen.   

Til bibelstudium: Joh 7:15-18, 8:28f, 14:10, 23-24.  Jf 1 Kor 15:1-8, Ef 2:21f, 1 Tess 1:13, 
Jud 3 osv.   

Fra synagogen overtok apostlene de tekniske termene ”å overgi” el ”overlevere” (pa-

radidònai) og ”å motta” (paralambànein).  Ordene er over alt i Nytestamentet brukt 

positivt om å formidle Kristi lære fra Faderen.  Han er opphavet til apostelordets læ-

remyndighet i kirken (Mt 28:20, Ef 2:20).  Heller ikke en Herrens apostel har noen gud-

dommelig myndighet i kraft av sin posisjon.   

Illustrasjon: Den første synode i Jerusalem,  Apg 15. 

Den bundne læremyndighet har Kristus til eksempel, og etter ham apostlene utrustet 

med Den Hellige Ånds gaver.  Læreimporter var utelukket i aposteltiden og skal være 



KSv/Hjelperen, side 255 

utelukket i fortsettelsen.  Blir ikke fremmed lære avvist, vil ”menneskelige tradisjoner 

og verdens tenkemåte” forfalske kirkens grunnvoll og forføre kristne (Kol 2:6-8).   

Denne eksklusivitet er vanskelig å forstå i et kulturmangfold, hvor evnen til tilpasning 

er en kvalifikasjon.  Overført på det menighetsbyggende arbeid, ligger slutningen nær: 

Vi må tilpasse læren til tradisjoner og tenkemåter i folket.  Da handler ikke tilpasningen 

lenger om form og måte.  Hvor læretilpasninger godtas, blokkerer de formidlingen av 

de ting som er unike ved kirkens gudstjenestefellesskap og dets begrunnelse.  Med or-

det «tilpasning» tilslører man læreimportenes kilde og vikrninger:  

En kirkeødeleggelse med hensyn til kilden:  
1 Tim 4:1f – Ånden sier med tydelige ord at i de kommende tider skal noen falle fra troen, i 
det de holder seg til forførende ånder og djevlers lærdommer, ved løgnpredikanters hykleri, 
som er brennemerket i sin egen samvittighet.  Jf 1:5-11. 

Denne type advarsler inngår i den apostoliske læreoverlevering fra Jesus.   

Til bibelstudium: Mt 7:15f, 24:23f.  Joh 8:41-45, 16:13f.   

2 Tess 2:3f,  2 Pet 3:2f, 1 Joh 2:18f, Jud 16-19.   

Illustrasjon: 2 Tim 3.        

En kirkeødeleggelse med hensyn til virkningene:  

Den seirende part oppfatter læreimporter som en vinning, hver gang med gledesyt-

ringer.  Skjult er den kirkeødeleggende virkning.  Beskjærer man noe av kirkens lære-

grunn, eller legger noe til, blir alt forvrengt i fellesskapets lære og liv.   

Den tapende part får erfare ”såkornets lov”: 

Til bibelstudium: Joh 12:24.  Mk 7:1-13. 

Kol 2:6-8, Rom 16:17f, Gal 4:3, 9, 2:4f, Heb 13:9 osv.   

Læreimporter krever sakssvarende uttrykk og medfører glidninger i språkbruk og ad-

ferd.  Villfarelsen virker tro på løgnen, 2 Tess 2:11, og med løgnen følger livets vitnes-

byrd i strid med Herrens bud. 

Til bibelstudium: 1 Joh 2:4f, Tit 1:16.  Joh 3:21, 2 Kor 6:14ff.   

Linjen frå Guds profeter i den gamle pakt: Jer 14:14, 23:25-32, osv. 

Læreimporter har en virkning lik ny vin i gamle skinnsekker, Mt 9:17.  De krever legiti-

mering med folkemening, flertallsvedtak osv, og av hensyn til allmennytten krever de 

lojalitet mot vedtatt ordning fremfor apostelordets lære fra Skriftens Herre. 

3.  Falske apostler gjør kirken til et sosialt produkt 

De ”opptrer som om de var Kristi apostler”, 2 Kor 11:13, eller som om Guds ord er ut-

gått fra dem, eller kommet bare til dem, 1 Kor 14:36.  Denne opptreden hører sammen 

med den psykososiale dynamikk i samhandling i lengre tid.  Virkningen nivellerer det 

unike ved Guds kirkes tro og virksomhet.  Gudstjenestefellesskapet blir alminneliggjort 

og fremtrer som et sosialt produkt.   

Karakteristisk læreimportens begrunnelse.  Entusiaster viser til ”de nye formene”, og 

later som om læren er intakt.  Prisen er ”den gode del” (Lk 10:42) - det underfulle ved 

åpenbaringsordets Gud, og det usammenlignbare ved apostolatets kirke.  Forløpet i 

den psykososiale dynamikk følger et skjema i to faser og ender med konklusjonen.  



KSv/Hjelperen, side 256 

Initieringsfasen: Nye idéer vinner fram i det stille. ”Noen” lanserer sine synspunkter for 

flere, diskusjon oppstår og til sist offentlig debatt.  Det oppstår en situasjon preget 

usikkerhet om veivalg, konsekvenser og tilhørighet.  Noen går i «tenkeboksen». 

Etableringsfasen: Myndighetspersoner som før lot eget standpunkt være åpent, trer 

frem som samlende aktører med et standpunkt i flertallets favør.  Bitene faller på plass 

og man aner det samlende budskap.    

Til sist konklusjonen i vedtakets form: Nå foreligger ”kirkens syn” i kraft av bred enig-

het, og med krav på embetsplikt og lojalitet.  Den kirkeorganiserte samhandling er 

igjen forutsigbar.   

Følgene er omfattende for budskap og praksis.  Kontrasten mellom ”før” og ”nå” gjøres 

gjeldende i forholdet ”vi” og ”de andre”, de som holder fast ved ”det gamle synet”.  

For dem som vokser opp i et kulturtilpasset kirkefellesskap, må kirkesituasjonen forto-

ne seg som normal og virke normerende.  De må forveksle kirkens gudgitte lære og 

praksis med ”menneskelige tradisjoner og verdens tenkemåte”, og avvise apostelor-

dets etterfølgere ”som utskudd i verden”, 1 Kor 4:13.  

Illustrasjoner fra Den norske kirke: Kvinneprestreformen, gjennomført 1961.  Den 
norske kirkes økumeniske avtaler i løpet av 1990-årene.  Velsignelse av likekjønnet 
ekteskap, gjennomført 2017. 

4.  Fremgangsmåten i krisesituasjoner   

Fristelsen til læretilpasninger ligger alltid snublende nær.  Etter Herrens dåp, fulgte 

fristelsene i ørkenen (Mt 4).  Som Herren, så hans tjenere.  Også Herrens utvalgte 

apostler ble fristet i krisesituasjoner, men gjorde aldri læretilpasninger.   

Apostolatets kirke kjennes på prestens troskap i ”det som lite er”, Mt 25:21.  En Kristi 

delegat fullfører Kristi oppdrag, stoler på ham og tar det som kommer i tillit til den 

himmelske strategi:  

Joh 7:16 - Min lære er ikke min egen, men hans som har sendt meg.   

Den nytestamentlige språkbruk tegner et mangefasettert bilde av den læreformidling 

som holder fast ved Kristi ord (Joh 14:23).  Kristi kirke er urokkelig, står imot, holder 

fast, tar vare på, følger etter, osv.  Den oppstandne Kristus er kirkens lærer med ord 

gitt videre til kirken i begynnelsen.  I den forsamlede menighet er han til stede i tidens 

løp, virksom med evangeliet og sakramentene, slik han lovte.  Derfor er læren medisi-

nen (doctrina est medicina).   

Til forskjell fra andre kollektivtradisjoner, mangler den apostoliske kirke- og læretradi-

sjon både initieringsfase og etableringsfase, da bitene falt på plass.  Ingen samlende 

person trakk konklusjonen om kirkens lære og praksis.  Like fra begynnelsen var kirken 

i Salomos søylegang Guds folk og tempel i den nye pakt.  Trofast holdt urmenigheten 

seg til en lærehelhet kalt «apostlenes lære» (Apg 2:42), og var fra første stund den 

rettlærende, ortotokse kirke.  Her var Kristi innstiftelser i bruk, slik den oppstandne 

Kristus hadde sagt, og samme bruk i fortsettelsen stadfester Guds vitnesbyrd da han 

reiste Jesus opp fra de døde og stadfestet Jesu undervisning om sin persons hemme-

lighet og sin gjenløsergjerning.  Jesus fra Nasaret er ”Underfull Rådgiver, Veldig Gud” 

(Jes 9:6).  Og kirken bekjenner den Oppstandne, som i nåtid er til stede i den forsamle-

de menighet, virksom med sitt ord i en tjeners munn (Mt 28:20, 1 Kor 4:1f).   



KSv/Hjelperen, side 257 

5.  Konstantene fra den oppstandne Kristus i apostolatets kirke  

Benevnelsen ”embetsutøver” sammenfatter Nytestamentets mange og billedrike be-

nevnelser om Kristi delegater i deres gjerning som forvaltere av «Guds hemmelighe-

ter» i Kristi sted (1 Kor 4:1f, jf Mt 25:45f).  I sentrum står Kristi virksomme nærvær med 

det fullendte Guds rike som mål.  Trofasthet i denne gjerning har sin pris, men nåde-

lønnen venter (Mt 5:12).   

Benevnelsene tegner bildet av en entydig traderingsrekke: Kristi delegater i tidens løp 

er betrodd den samme himmelske lære inntil dagenes ende.  Hva Faderen overga til 

Sønnen i Jesu skikkelse, er hva Sønnen overgav til sine apostler, og de i sin tur til sine 

disipler, og slik skal apostolatets kirke i tidens løp være å finne med troverdighet i det 

ordnede gudstjenestefellesskap (1 Kor 15:1-3, Jud 3).  Ved dagenes ende vil Kristus 

motta hva han overga, og akte alt annet for skrap, som også apostelen gjorde (Fil 3:8).   

Apostolatets kirke er forutsigbar og derfor kan vi forestille oss sendelsesrekker gjen-

nom kirkens historie.  Utelukket er hele veien læreimporter uansett forhold.  Sett uten-

fra - i forandringenes verden – er denne eksklusivitet dømt til å mislykkes.  Sterke mot-

krefter er virksomme like fra begynnelsen – og verre skal det bli!  Guds ord varsler ikke 

noen blomstringstid for kirken før dagenes ende.  Og likevel er bildet løfterikt og lyst, 

sett innenfra.   

Vi ser i Kristi ord de unike handlinger (el tegn) som begrunner og bevitner den Opp-

standnes virksomme nærvær i den forsamlede menighet.  Evangeliets rene lære og 

sakramentene forvaltet slik Kristus befalte, gjør kirken identifiserbar og lokaliserbar 

som apostolatets kirke.  Konstantene forberedt i Jesu virksomhet før påskebegivenhe-

tene og stadfestet med Jesu legemlige oppstandelse fra de døde på den tredje dag.  

Konstantene er dels relasjonelle, dels institusjonelle.   

Relasjonelle konstanter:  

(1) Guds delegat-vilkår.  Gud krever trofasthet av sine forvaltere.  Eksempler: Timo-

teus, 1 Kor 4:17, Epafras, Kol 1:7f, Antipas, Åp2:13.   

(2) Prestens delegat-posisjon i menigheten.  Den betyr ikke at andre menighetslemme-

ne avstår fra et embete de allerede har, men at den mann som er kalt til menighets-

hyrde og innsatt i embetet, han har et annet kall enn de andre.  Kalt i samsvar med 

Herrens bud (1 Mos 2), stadfester gjerningen den skapergitte ulikhet mellom mann og 

kvinne i hvert deres gudgitte kall.  

(3) Disippel-posisjonen.  Kristnes disippelposisjon overfor apostelordets læreutsagn og 

formaninger er i nåtid den samme som for kristne i aposteltiden.  Men blir relasjonene 

forrykket med nye innsikter og påfunn, går de ”løgnens vei”, Sal 119:29f (jf den brede 

og den smale vei, Mt 7:13f, 1 Kor 14:36, 38).   

Eksempler: Tykikus og Onesimus, Kol 4:7-9.  Jesabel som påstår hun er en profetinne og læ-
rer (didaskei) og villeder Jesu tjenere, Åp 2:20. 

Institusjonelle konstanter 

De bevitner Kristi oppstandelse og gjør kirken tilgjengelig og lokaliserbar, her nevnt i 

kronologisk rekkefølge:  

 Kristus-bekjennelsen, begrunnet i Jesu undervisning og gitt fra himmelen (Mt 16).  



KSv/Hjelperen, side 258 

 Apostolatet og det evangeliske prekenembete: Dets utøvere forvalter «Guds hemme-
ligheter» på troskapens vilkår, nemlig evangeliet om Kristi lidelse, død og oppstandel-
se, løse- og bindemakten, dåpen, Herrens Nattverd (1 Kor 4,1 (jf Mt 10, Apg 2:42).   

 Apostelordets lære, gitt videre til kirken og samlet i Det nye testamentes skrifter – 
kirkens rettesnor (el kánon). 

Disse konstanter i apostolatets kirke ble hørbare og synlige realiteter på Pinsedagen, 

slik den Oppstandne hadde befalt og lovet.   

Diakonatet hører ikke med til kirkens konstanter, men representerer hjelpetjenester, 

dels av hensyn til apostolatet, dels av hensyn til ulike behov i det gudstjenestelige fel-

lesskap, Apg 6.  Snart ble Herrens apostler omgitt av aposteldisipler, som i sin tur inn-

satte prester/biskoper i menighetene (jf Titus på Kreta, Tit 1:5).  Spekulativ er teorien 

om en læreutvikling som ender med ”institusjonalisering” mot slutten av aposteltiden. 

Det prekenembete som Kristus innstiftet, formerte seg selv gjennom aposteltiden og 

senere med kall og innsettelse inntil dagenes ende.  Lukas presenterer den historiske 

dokumentasjon i Apg 1-16 (merk «vi» 16:16).   

Personene hører ikke med til prekenembetets konstanter.  En prestetjeneste har sin 

tid, og snart er presten «uttjent» (emeritus) og borte.  Saken gjelder deres ”embets-

gjerning til Kristi legemes oppbyggelse”, Ef 4:12.  Gjerningen ble iverksatt på Pinseda-

gen i kraft av Kristi oppdrag og fullmakter, og den skal fortsette med apostlenes etter-

følgere i prekenembetet.     

Heller ikke formidlingen (el traderingen) er poenget, men Kristi virksomme nærvær i 

den forsamlede menighet (Mt 18:19f).  ”Den som hører dere, hører meg”, Lk 10:16.  

Med «forsoningens ord» er den oppstandne Kristus virksom med sin Ånd i prekenem-

betets gjerning, og åpner Guds nåderike for dem som lar seg forlike med Gud (2 Kor 

5:19, jf 3:8, Mt 4:17).  Derfor må opplæring og prøving gå forut, når menighetene kaller 

skikkede menn til prester og biskoper for Guds menigheter, 1 Pet 5:1-4.   

Nevnte konstanter er hver på sin måte underfulle og unike i sitt umiddelbare forhold til 

den oppstandne Kristus.  Av grunnleggende betydning for den kristnes liv er tre hand-

linger:  

 Guds nådetilsagn på grunn av Kristi døds fortjeneste, 1 Kor 15:3.   

 Dåpen ”i Jesu Kristi navn til syndenes forlatelse”, Apg 2:38.   

 Herrens Nattverd, som i brødets og vinens skikkelser gir samfunn (gr koinonia, lat 
kommunion) med Kristi ofrede legeme og blod, og dermed samfunn med Guds kirke i 
himmelen og på jorden (1 Kor 10:16f).   

Denne oversikt begrunner to utsagn om kirkens gudgitte kår på jorden.  De har omfat-

tende følger for det menighetsbyggende arbeid:  

(1) Kirken lever av de ting som like fra begynnelsen er enestående ved kirken (Mt 
28:20).   

(2) Guds trofasthet og skapermakt begrunner Kristi virksomme nærvær i 
prekenembetets gjerning.  Den første trosartikkel - om Opphavet – må følgelig være 
den viktigste av de tre.  De vitner om Faderens og Sønnens og Den Hellige Ånds 
personer i den ene Guddom, hver i sin gjerning og i herlighet like stor, i majestet like 
evig (Athan pkt 6).   

  



KSv/Hjelperen, side 259 

6. Guds forbehold 

Gud er virksom med sitt ord, men ikke med gjort gjerning på magisk vis.  Gud oppfyller 

sine løfter med sitt ord, forkynt og formidlet på troskapens vilkår.  Samtidig vitner bi-

belhistorie og kirkehistorie om troløshet, frafall og sjelemord (Joh 8:44, Mt 18:6f).  Den 

sikre grunn er åpenbaringsordets trofaste Gud,  

2 Tim 2:13 – Er vi troløse, så er han trofast.  Heb 10:23 (11:11).   

Eksempler: Etter Gideons død var israelittene atter troløse, Dom 8:33.  De glemte hva Gud 
hadde gjort til deres frelse og vendte seg igjen til fremmede guder.  ”De løp etter andre folk”, 
Esek 22:30.  Og Jeremias klaget for Gud, Jer 12:1, 6 - Hvorfor er alle de troløse trygge? /…/ 
selv er de troløse mot deg.   

Av bibel- og kirkehistorie bør vi lære at velmente læretilpasninger med håp om den 

kjappe gevinst er hjertets fall for ”fremmede lærdommer”, Heb 13:9 (Jer 29:8f.  Omsatt 

i praksis, fremstår Herre-ropernes kirkefellesskap, grunnet på falsk åndelighet (Mt 7).   

Lærerik er også historien om lutherdommens konfesjonelle enhet, som opphørte ved 

inngangen til 1700-tallet.  Kirkens konstanter ble forvrengt og forfalt, og kirker av Den 

augsburgske konfesjon ble «lutherske» av formalitet.  Første innsatspunkt i ødeleggel-

sen var prestens gjerning som skriftefar og vokter ved Herrens bord.  Med krav om 

sinnsforandring og levnets forbedring - synlig for «levende kristne», ble altergang for-

beholdt den kvalifiserte flokk, som bevitnet gjenfødelsen med et hellig liv og levnet i 

den asketisk-puritansk tradisjon siden Augustin.   

Den praktisk-kirkelige løsning under massealterganger erstattet privatskrifte.  Løsning-

en under en juledagsgudstjeneste i Berlin 1699 bestod i prestens kollektive avløsning 

med forbehold om anger og tro.  Konsekvensen ble fra 1850-tallet ”åpen kommunion”, 

med adgang for alle til å komme på eget ansvar, det vil si uten hensyn til kommunikan-

tenes læreenhet i mottagelsen av enhetens sakrament fra enhetens Herre.  I Norge ble 

kirkerettsregler lagt til side av hensyn til den ”folkekirkelige” situasjon.  Inderligheten 

erstattet læreenheten, og det personlige vitnesbyrd kirkens bekjennelse til Kristi ord 

om gaven han gir i jordiske skikkelser.  Altergang på eget ansvar erstattet prestens lø-

se- og bindemakt på Kristi vegne.  Frafallet i læren ble tilslørt med lav nattverdfrekvens 

i sognemenighetens ordninger, alternativt med såkalt «frinattverd» i vennesamfunnets 

regi, i frihet fra prest og kirkebestyr.  Den norske kirke som evangelisk-luthersk kirke-

fellesskap gikk i oppløsning innenfra.   

«Kirkestriden» mellom talsmenn for konservativ alternativt liberal teologi, dreide seg 

ikke om konfesjonell lutherdom, men om omskridte ledd i Apostolicum, f eks jomfru-

fødsel, legemlig oppstandelse, Jesu undergjerninger og annet som krevde en vitenska-

pelig forklaring. 

7.  Hva identifiserer kirkens økumene? 

Kirkens identifikasjon er konstant: Guds Éne, Hellige Kirke er og blir apostolatets kirke 

like fra begynnelsen inntil Kristi dag.  Denne læreenhet beror på den rett utlagte Skrift 

fra dens Herre, Jesus Kristus, gitt videre til kirken med apostelordets lære.   

Apostolatets kirke kjennes på det prekenembete som holder fast ved Kristi ord, og der-

for bekjenner ham som sann Gud og sant menneske og bringer forsoningens goder un-

der utøvelse av løse- og bindemakt fra ham (Mt 16:15-19, Joh 8:25, 58; 14:23) 



KSv/Hjelperen, side 260 

Guds Ène, Hellige Kirke er Guds skapelse og Ordets datter og trofaste tjenerinne.  Hun 

er ved dåpen og troen ikledd Kristi hellighet og rettferdighet, og han renser og nærer 

henne med Ord og Sakrament inntil sin synlige gjenkomst på den ytterste dag (Ef 5).  

Den oppstandne Kristus ved Faderens nådeside er virksom med sitt evangelium i den 

forsamlede menighet.   

Illustrasjon: 1 Kor 14:34-15:11 (kanskje den strengeste belæring i Nytestamentet).  Det øku-
meniske argument, v 34 a – Likesom i alle de helliges menigheter.   

Argumentet forutsetter at apostelen utøver et apostolat innstiftet av Kristus, v 36 – Eller har 
Guds ord utgått fra dere?  Eller er det kommet bare til dere?   

I sin posisjon som Kristi delegat har apostelen forkynt evangeliet i Kristi sted, v 37f – hva jeg 
skriver til dere er Herrens bud.  Men om noen ikke erkjenner dette, blir han ikke selv erkjent 
(dvs ikke godtatt av Gud, jf 8:2f).   

Saken gjelder frelsens årsak og apostelens gudgitte kompetanse og autoritet, 15:1-5, 11.  Et 

prekenembete oppfunnet av mennesker må vitne falskt om åpenbaringsordets Gud, verdens 
Skaper og Gjenløser. 

Her merker vi oss perspektiv-kombinasjonen på fortid og nåtid.  Apostelen begrunner 

sitt oppdrag med Herrens gjerninger i fortid og nåtid.  Hva åpenbaringsordets Gud lær-

te i begynnelsen, har apostelen overgitt til kirken i fortsettelsen med gyldighet for kir-

ken i nåtid og framtid (jf 1 Kor 1:1f).  Apostelordets lære fra Kristus er den rett utlagte 

Skrift (Herrens bud, v 37, jf 1 Tim 2:13f, 1 Mos 2:18ff).  Denne læreformidling fra Her-

ren har Paulus tatt imot og forkynt, slik Skriftene har sagt, 15:3f.  Den er menighetens 

grunnvoll i nåtid, det vil si til enhver tid (jf 1 Tim 2:8ff om innholdet).  Dette presiserer 

Paulus til forsvar for det apostolat som han – i likhet med de andre apostlene, hadde 

mottatt umiddelbart fra den Oppstandne, 15:1-11.  De kristne blir frelst, «om de hol-

der fast ved det ord» som apostelen hadde forkynte som et evangelium.  Siden det ik-

ke finnes noe annet apostolat enn det Kristus innstiftet, med oppdrag og fullmakter fra 

ham, finnes det heller ikke noe annet evangelium enn det Herrens apostler har gitt vi-

dere og forkynt i Kristi sted (Gal 1:6-9). 

Henvisningen til «Herrens bud» viser til Jesu undervisning for de tolv.  Han har utlagt 

ordene om den førstefødte Adam i 1 Mos 2.  Her som ellers gjelder ordene, Joh 5:46 – 

Om dere trodde Moses, skulle dere tro meg, for om meg skrev han.  Den førstefødte 

Adam er en Messias-profeti om Sønnens gjenløserverk som Guds Tjener i Jesu skikkel-

se (Rom 5:12ff, Ef 5:20ff, 1 Tim 2).  Denne tydning – gitt i fortid – utelukker senere 

åpenbaringskilder i nåtid (som om Guds ord er utgått fra oss).   

Utelukket er ikke variasjonen i sakssvarende uttrykk, til eksempel i spørsmål om den 

adferd som sømmer seg kristne.  Denne frihet med hensyn til sakssvarende adferd eller 

uttrykk blir indirekte bekreftet i de konflikter og formaninger som møter oss i Nytes-

tamentet.  Den kristne frihet opphever ikke den skriftbundne læretradisjon fra Herren, 

men stadfester den i troens lydighet.  

Ukjent for aposteltidens kristne var forestillingen om en miniteologi spredt omkring, 

nok til kirkefellesskap på tilstrekkelig grunnlag.  Denne forestilling var følgelig ukjent 

også for kirkefedrene og den gamle kirke, og likeså for de lutherske lærefedre.  Men 

forestillingen er typisk for den moderne økumenisme og dens kirkekonstruksjoner.   

Til slutt: I apostolatets kirke stiller presten med læremyndighet uten menneskers auto-

risasjon.  Hans lærekompetanse og autoritet består kun i Kristi befalinger og fullmak-



KSv/Hjelperen, side 261 

ter, gitt i begynnelsen.  Han er som Kristi delegat han skal utøve prekenembetet i me-

nighetens gudstjenestefellesskap, sendt med Kristi oppdrag og med løse- og binde-

makt fra ham.  Da er Kristus kirkens Lærer på dette sted, og kristne kan med frimodig-

het samarbeide med sin rettelig kalt prest om nådemidlenes bruk på nåderettens 

grunn.  Annen læremyndighet motsier menighetens sendelse med et prekenembete 

oppfunnet av mennesker.   

Hovedkilder:  

Legarth, Peter V: Det apostoliske evangelium og det evangeliske apostolat.  = Bang, 

Erik m fl 1995 s 13-25. 1975-76.   

Sasse, Hermann: In statu confessionis. I-II.  Gesammelte Aufsätze und Kleine 

Schriften von…  Friedrich Wilhelm Hopf, Hrsgb.  Berlin & Schleswig-Holstein. 

Hertil kommer mine samlinger og studier i konventikkelstradisjoner. 

 

50.   VISITASENES OPPDRAG OG LEGITIMITET 

1.  Visitasenes gjenreisning krever evangeliske biskoper  

Kirkens kjennetegn forutsetter den trofaste formidling av Kristi evangelium eller lære.  

Denne lærehelhet ”er nok” (satis est) til kirkefellesskap og begrunner det pastorale til-

syn (episkopé).   

CA 28 sier med adresse til pavedømmets biskoper hva rett tilsyn er ”etter evangeliet” 

(her i omfattende mening).  Dette tilsyn var allerede foreskrevet i De sachsiske visitas-

artikler, og iverksatt i løpet av 1527/1528.  Filip Melanchton førte instruksen i pennen, 

lojal mot den wittenbergske reformasjon.1  Artiklene følger Luthers bibelteologiske be-

kjennelseslinje, og samme lojalitet kommer til uttrykk i CA 28.   

Med visitasene i Sachsen ble bispefyrstenes tilsynsmyndighet erstattet med evangelis-

ke ”superintendenter” (= overforvaltere el tilsynsmenn).  Den visitasordning som had-

de forfalt siden tidlig middelaldeer, ble samtidig gjenopprettet og fornyet.  I sentrum 

for visitasartiklene står ikke kirkens organisasjon, men kirkens læreenhet på nytesta-

mentlig vis.   

Det er i første rekke en oppgave for prestene «å være hyrder for den Guds hjord som 

er hos dere», 1 Pet 5:2.  Apostelen Peters formaning gjenspeiler Kristi eksempel, v 2f.  

                                                      

1    «Unterricht der Visitatoren an die Pfarrherrn im Kurfürstentum zu Sachsen», utg 1528.  

 Visitasen i Sachsen år 1526 manglet en instruks.  Problemer oppstod og året etter ble visita-

sen avbrutt. Det kollegiale moment var enda ikke nedfelt i noe visitasreglement. Me-

lanchton fikk oppdraget å formulere en instruks.  Den utformet han etter grundige drøf-

tinger med Luther og flere av Wittenberg-teologene, blant dem Johan Bugenhagen.  Gjen-

nom Bugenhagens medvirkning under reformasjonen i Danmark-Norge 1536/37.  I denne 

kirkeprovins ble den sachsiske visitasinstruks det kirkerettslige grunndokument.  Bugenha-

gen sørget for et opptrykk i 1538 på tysk, i 1542 på latin – som alle prester forstod.  Instruk-

sen ble utgitt første gang på norsk i 1998, oversatt av prost em Per Nielsen.  

 Kurfyrsten utøvet godkjennende myndighet.  Myndighetsfordelingen fulgte oldkirkens sy-

nodalrett, senere gjentatt under reformasjonen i Danmark-Norge.   



KSv/Hjelperen, side 262 

Tilsynets kjennetegn er kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse og rett som to sider av 

samme sak.  Tilsynet foregår ikke i et kirkerettslig tomrom, men med apostelordets læ-

re som rettesnor (NT).  Tilsynet gjelder apostolatets kirke på ethvert sted.  Følgelig er 

kirkens rett i og med kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse og prekenembetets gudgitte 

oppdrag og fullmakter.   

I likhet med det pastorale tilsyn, skjer heller ikke bruddet med en vranglærende kirke i 

et kirkerettslig tomrom.  I så fall er begrunnelse og fremgangsmåte overlatt til politi-

kerskjønn og menneskers interessekontroll, og resultatet et fingert brudd, det vil si 

uten den kirkerettslige legitimitet som bekjennelse i nytestamentlige menighet krever 

(confirmatio, homologi).   

Pavedømmet motsatte seg en reformasjon i samsvar med den nytestamentlige tro, gitt 

kirken i og med apostelordets lære.  De evangeliske brøt da gudstjenestefellesskap 

med menigheter i pavekirken.  Dette brudd er både begripelig og selvinnlysende, men 

ikke uten videre.  Vi må forstå den kirkerettslige legitimitet.   

Kirken ved dens utøvere av prekenembetet har ikke noe Guds mandat til å forandre 

læren, eller føre tilsyn ved hjelp av lærdommer i strid med den lære som beviselig er 

gitt kirken i begynnelsen.  I så fall innfører man lærdommer uten kirkerettslig legitimi-

tet i kirken.  Da krever apostelordets lære at den påførte splittelse kommer synlig til 

uttrykk i gudstjenestelige ordninger hvor kirkefellesskap med vranglæren er uteluk-

ket.  Slike gudstjenestefellesskap er i samsvar med kirkens bekjennelse og rett.  De har 

kirkerettslig legitimitet fordi de liturgiske ordninger verner om Guds barns nåderett 

ved å utelukke lærdommer i strid med apostelordets lære fra Skriftens Herre og kir-

kens Lærer, Jesus Kristus.   

Gjenopprettelsen av det evangeliske prekenembete var et faktisk brudd med læren om 

biskopenes vigselssuksesjon.  CA 28 har likevel ingen diskusjon med biskopene om dis-

se ting.  Den var overflødig.  Fra evangelisk side var det nok å anføre den bibelteologis-

ke begrunnelse som gjorde bruddet legitimt, og samtidig oppmuntre pavens biskoper 

(el kirkefyrster) til å bli biskoper ”etter evangeliet”.  Men ingen gikk over til kirken i den 

wittenbergske reformasjon.   

2.  Bispevisitasens gjenreisning   

Problemstillingen oppstår med menighetenes og prestenes behov.  Når kildene fra et-

terapostolisk tid ingenting sier om bispevisitaser, henger det sammen med to forhold i 

aposteltiden: Apostlenes besøkstjeneste og menighetens sterke posisjon ved dens pres-

ter (presbytere).  Menigheten (el lokalkirken) er det handlende subjekt i Guds univer-

selle kirke.   

Ifølge den syriske Didaskalia (ca 260/280) var biskopen leder for menigheter i et kirke-

fellesskap, men uten tilsynsrett over andre menigheter.  Bispevisitaser er ikke kjent før 

omkr år 350.  Fra tidlig middelalder ble det lagt vekt på biskopens visitas i vestkirken 

(synoden i Tarragona 516).  Medvirkende årsak var konfirmasjonen, en oppgave for 

biskopen.  Til tross for at det ble utviklet en omfattende visitasrett, forfalt visitasord-

ningen utover i middelalderen da bispeembetet ble politisert og verdsliggjort.  Men 

klostervisitasene bestod - siden 1300-tallet i hele Europa.  Ved reformasjonens frem-

brudd var bispevisitasen ukjent for folk flest.  



KSv/Hjelperen, side 263 

Den wittenbergske reformasjon medførte bispevisitasens fornyelse.  Siden 1524 hadde 

presten Nikolaus Hausmann oppmuntret Luther til å gjenoppta visitasordningen og 

fornye den.  Luther stilte seg avventende (se mere n 2).  I Luthers forord til Lille Kate-

kisme, utgitt våren 1529, viser han til biskopene.  De hadde latt kirkens undervisning 

forfalle, og var blitt likegyldige for hvordan folket levde og døde.2  Det er lett å påpeke 

forfall og forsømmelser.  Tidkrevende er gudstjenestelige reformer.  De krever den ny-

testamentlige begrunnelse og motivering.3   

Reformatorene hadde et sterkt ønske om å fortsette den episkopale styringsskikk, som 

var utviklet siden det andre århundre og etter hvert blitt vanlig i kristenheten.  Ret-

ningsgivende for denne utvikling etter menneskelig rett, var det tilsynsansvar som Her-

rens apostel betrodde Timoteus og Titus for flere menigheter i en region (1 Tim 3:15, 2 

Tim 3:16).  Fremgangsmåten var kjent for reformatorene gjennom Hieronymus’ vit-

nesbyrd om menighetens praksis i Alexandria.4 

Reformasjonsfedrene kunne godta datidens kirkefyrster på ett vilkår - at de la vekk ”alt 

narreverk og svindel” og opptrådte som rette biskoper.  Men siden ingen biskop gikk 

over til den evangeliske side, ble pavens biskoper selv årsak til den splittelse som fulgte 

kirkens reformasjon.5  Dermed var de evangeliske fri til å praktisere menighetens kalls-

rett og ordinere biskoper.  Kirkerettens grunnelementer siden aposteltiden var på 

plass.   

Tydelig er kontrasten til den revolusjonære linje, representert ved spiritualister og bil-

ledstormere.  Den wittenbergske reformasjon ble gjennomført i kraft av kirkens be-

kjennelse og rett, og etter Luthers pedagogiske linje: Undervisning først, reform deret-

ter.  Denne fremgangsmåte dannet mønsteret i kirkens reformasjon i Danmark-Norge 

– i vårt land med skrittvis varsomhet.   

Fyrstens medvirkning  

I følge Luthers forord skal fyrstens medvirkning skje ”av kristelig kjærlighet, for som 

verdslig øvrighet er Hans Nåde ikke skyldig hertil, men for Guds skyld, evangeliet til 

beste og de arme kristne i Hans Nådes land til nytte og frelse”.   

Melanchton hadde i 1526 utgitt instruksen uten Luthers vitende.  Den ble derfor utgitt 

på nytt med noen mindre endringer.  I en anmerkning om fyrstens ansvar for kirken 

sier Luther at fyrsten ikke medvirker «som verdslig øvrighet», men «for Guds skyld».  

Hvorfor denne anmerkning?  Førsteutgaven gjenspeiler allerede hos den unge Me-

lanchton det humanistiske perspektiv på den verdslige øvrighet.  Luthers anmerkning 

gir til kjenne det bibelteologiske perspektiv på reformasjonens kirkerettslige legitimitet 

og gjennomføring, samtidig som fred og orden blir opprettholdt.  

Men hva er fyrstens ansvar i kirkesaker?  Det kunne umulig være en privatsak å gjen-

reise det rette biskop- og visitatorembete.  En gjenreisning måtte bero på enighet mel-

lom de berørte parter og skje i ordnede former.  ”Gud er ikke uordens Gud, men fre-

                                                      

2 LK Luthers forord, 5.  SA Luthers fortale, 10. 

3 Jf Apol 14:1-2, SA C 11:1.   

4 Tr 62-67, jf 12-15.   

5 CA 28:78, jf Apol 4:233, 14:4. 



KSv/Hjelperen, side 264 

dens”, 1 Kor 14:33.  Altså er det ikke fyrstens øvrighetsstatus og ordensbehov, men 

åpenbaringsordets ordensnorm som begrunner fyrstens medvirkning som medkristen 

og bekjenner av den rette lære.   

Det er i denne rolle Melanchton beskriver fyrsten som Pius magistratus – from øvrig-

het.  Her var det sammenfall mellom Melanchton og Luther.  Samme norm var be-

grunnelsen for Luthers anbefaling til bøhmerne i 1523 - om lekmannsordinasjon (De 

instituendis ministris Ecclesiae): Det er et særlig lederansvar å fremme saker i fred og 

fordragelighet. 

Reformatorenes samarbeid med fyrsten skjedde med basis i toregimentslæren, og med 

anvendelse av rettsregler siden keiser Konstantin (bysantinsk kirkerettstradisjon).  Det 

avgjørende moment er kirkens rett til ”frie synoder” etter mønster fra menighetssyno-

den i Jerusalem, Apg 15.  Kirkens bekjennelse og rett i den apostoliske kirke- og lære-

tradisjon medfører at utøverne prekenembetet kan samles i «frie synoder» med lovgi-

vende og utøvende myndighet.   De har rett og plikt til å fatte lærevedtak i samsvar 

med apostelordets lære fra kirkens Herre, og dermed avvise vrang lære.  Denne er-

kjennelse lå til grunn for den læremyndighet som ble utøvd under de første økumenis-

ke konsil i Nicea år 325.  Keiseren hadde godkjennende myndighet.  I den lokale me-

nighet lå den iverksettende myndighet.  

Luthers begrunnelse utelukker fyrstens status som ”kongelig erkebiskop” (summus 

episkopos).  Denne selvbestaltede posisjonering tilhører preussisk kongeideologi fra 

tidlig på 1800-tallet.  Den begrunnet statsmaktens unionistiske kirkepolitikk, i tråd med 

enevoldskongens uinnskrenkede myndighet over de gudstjenestelige ordninger hos 

lutheranere og reformerte.   

Denne kongeideologi var allerede lovfestet i Danmark-Norge i Kongeloven år 1665.  

Den ligger til grunn for den enevoldsrettslige tolkning av Grunnlovens pgf 16 fra 1814.  

Kombinasjonen kongelig erkebiskop og uinnskrenket enevoldsmakt begrunnet Kirkere-

gjeringens unionistiske resolusjoner.  I denne tolkningstradisjon fikk statlig kirkejus sta-

tus som «gjeldende kirkerett» i et kirkerettslig tomrom.  Kirkens bekjennelse ble inn-

ordnet allmennytten, og kirkens rett neglisjert.   

Hva er visitasens kirkerettslige legitimitet?   

Spørsmålet gjelder embetslæren og har omfattende karakter.  Visitasen omfatter kir-

kens bekjennelse og rett i menighetens praksis.  Visitasens kirkerettslige legitimitet 

sammenfaller med menighetens gudgitte sendelse og prekenembetet mandat og full-

makter i apostolatets kirke.  Dermed er visitasens legitimitet gitt med Kristi dåpsbefa-

ling til apostlene og deres etterfølgere i prekenembetets gjerning (Mt 28).   

Altså er hverken prekenembetet eller visitasen forankret i øvrighetsfunksjonen, men i 

den kirkerettslige kontrakt som inngås mellom hjem og menighet når barn døpes, re-

presentert ved barnets foreldre og faddere, og kirken representert ved forrettende 

prest.  Løftets innhold bestemmer visitasens innhold.  Når kristne med bruk av kallsret-

ten gjenoppretter det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap, står de overfor 

oppgaven å gjenopprette katekumenatet og visitasen.   

Da Kongens embetsverk ble utviklet fra 1600-tallet av, ble menighetens kallsrett for-

trengt og sogneprestene fikk en sentral rolle.  Kirkeretten ble forvekslet med kongelige 

resolusjoner og forvekslet med Norges Lover.  I strid med kirkens bekjennelse, ble 



KSv/Hjelperen, side 265 

geistlig og verdslig myndighet sammenblandet, og prestens gjerning forankret i øvrig-

hetsfunksjonen.  Noe lignende skjer med prekenembetet forankret i en parlamentarisk 

kirkeorganisasjon under demokratisk kontroll.  Med læretilpasninger forfaller også bis-

pevisitasen til kontroll av prestens kontorhold, hyggelige møter med folket og et visi-

tasmøte om menighetens virksomheter.   

Påstanden om luthersk embetslære forankret i øvrighetsfunksjonen finnes ikke belagt i 

den senere lutherdom på 1500-tallet, verken hos den kirke-rettslærde Tileman 

Hesshusius eller andre.  Tvert imot.  Deres grenseoppganger var svært så tydelige over-

for den embetslære som man fra enkelte hold har villet tilskrive Luther.   

Hvordan forstod man fra luthersk kirke øvrighetens legitimitet i kirkesaker?  Her får det 

være nok med noen eksempler, nok til å belyse ringvirkninger fra den wittenbergske 

reformasjon i de nordiske kirkeprovinser.   

Luther observerte med atskillig skepsis fremveksten av fyrstelige konsistorier for kirke-

saker.  Da byrådet i Erfurt i 1536 forsøkte å forvise rettelig innsatte prester, innskjerpet 

han at prestene er Kristi tjenere - ikke fordi de var kalt av rådet, men fordi de var salvet 

av Ånden og kalt av kirken.  Samme grenseoppgang møter oss under reformasjonen i 

Danmark-Norge. 

Et eksempel er allerede den kroningsliturgi som Johan Bugenhagen forrettet, da Chris-

tian 3 og Dorothea ble kronet i København den 12. august 1537.  Det var den første 

kroning av en luthersk monark i Europa.  Kongen og dronningen med rådsherrer var 

lutheranere av overbevisning.  Avgjørende for dem var forholdet til det prekenembete 

som Kristus innstiftet med mandat og fullmakter til hans delegater prest og biskop.   

Et kjernepunkt er forskjellen mellom «Kongens ordinans» og «Kristi ordinans», som 

representerer to myndighetsområder av ulik art.  Fra luthersk side var øvrighetens legi-

timitet i kirkesaker klar: Den øvrighet som gjør kirkevedtak i strid med kirkens be-

kjennelse og rett, mangler legitimitet i kirken og trer ut av den rettroende kirkes felles-

skap.  Og sett fra øvrighetens side, var det lutherske bispeembete et fullmyndig tilsyn-

sembete.  Det var i samsvar med biskopenes identifikasjon.  De var seg bevisst å utøve 

en tilsynstjeneste begrunnet i Guds befaling, og å etterfølge Timoteus og Titus i deres 

kall.  En ny biskop, kalt av fyrsten med stiftssynodens og stendenes samtykke i kirkens 

navn, var ”ved guddommelig vilje denne kirkes superintendent”.   

Ved kirkens reformasjon ble det lutherske (el evangeliske) bispeembete formidlet til 

alle de nordiske land etter mønster fra tyske kirkeordninger.  I Danmark-Norge skjedde 

dette ved Johannes Bugenhagen, sogneprest i Wittenberg og Luthers talsmann i Kø-

benhavn under kirkens reformasjon.  Om bispeembetets motivering heter det i Kirke-

ordinansen fra 1537, at biskopene ”skal holde denne reformasjon i kirken ved makt”.6  

Men det hører også med til forhistorien at Hans Tausen i sin reformatorgjerning vigslet 

prester uten kongelig myndighet og i strid med Romerkirkens suksesjonsteori om bis-

koper og offerprester.   

I samsvar med toregimentlæren ble samarbeidet mellom de to myndighetsområder 

regulert i lovfestede former.  I praksis forutsetter samarbeidet et kirkefellesskap hvor 

                                                      

6 Ellingsen 1990, 94. 



KSv/Hjelperen, side 266 

prester og biskoper utøvere den geistlige myndighet i frie synoder etter mønster fra 

Jerusalem-synoden (Apg 15) og oldkirken.  Det gikk ikke slik. 

Så vender vi oss til Sverige-Finnland.  Et tiår etter Uppsala-møtet i 1593 (en bispesyno-

de) begikk kong Karl X et overgrep.  Han hadde utestengt Stockholm-prester fra kirke-

husene i hovedstaden, og dermed grepet inn i deres prestegjerning.  Da skrev erkebis-

kop Olaus Martini (erkebiskop fra 1601) til riksrådet ”vad för stora synder den bedriver, 

som sätter en oskyldig prästman ifrån sitt ämbete och sin församling”.  Videre: ”En 

världslig konung och herre skulle icke taga till godo, om någon handlade så med hans 

legater.”  Den som avsetter en prest, ”vill stoppa munnen till på den Helige Ande”.  Den 

som tar rettskafne prester fra menigheten, ”uppväcker över sig många gudfruktige 

människors suckan och hjärtliga klagan”, hvilket leder til Guds hevn over den som for-

griper seg på embetet.7         

Til slutt:  

Statlig maktmisbruk og geistlighetens unnfallenhet skulle med tiden medføre den lu-

therske kirkes ødeleggelse i en rekke land.  I denne prosess ble kirkeretten humanisert 

i den filipistiske tradisjon.  Ødeleggelsen var særlig effektiv hvor den ble drevet frem av 

”kirken selv”.  Den artet seg i Norge som et samarbeid mellom Bispemøte og Kirkere-

gjering, når hensynet til allmennytten krevde bruk av uinnskrenket enevoldsmakt over 

kirkens gudstjenestelige ordninger.8  Uten frie synoder var det evangelisk-lutherske 

gudstjenestefellesskap utlevert til et kirkerettslig tomrom, og - uten legitimitet i kir-

kens bekjennelse og rett - prisgitt statlig rettsoverhøyhet, som regel i allianse med fol-

kesuvereniteten i en kirkeorganisert råds- og møtestruktur.  I sitt forhold til «overord-

net» myndighet kunne presten agere kongens embetsmann eller kommissær.  Bisko-

pens kollatsbrev – opplest ved innsettelsen – ble tvetydig, og visitasene forfalt til kon-

troll av lojalitet og embetsplikt mot «kirkens ordninger».  

 

51.   DET LUTHERSKE LÆREMØNSTER OM STIFTS-
BISKOPER  

Apostlenes tilsyn med menighetene ble mot slutten av aposteltiden overtatt av apos-

teldisipler, blant dem Timoteus og Titus.  Etter hvert ble biskop-tittelen forbeholdt den 

prest som var betrodd tilsynet med flere menigheter i et område (jf bispedømme el 

stift).  I en overgangstid ble bispetittelen brukt om lederen for menighetens prestekol-

legium. 

Eksempel: Sendebrevene til ”engelen” for hver av de sju menighetene, Åp 2-3.  
Adressatene gjenspeiler biskopens tilsyn med kirkens læreenhet i kraft av Kristi 
lære, mottatt fra Herrens apostler.  I likhet med dem har heller ikke biskop noen 
selvstendig læremyndighet i kirken.  Jf Jerusalem-synoden, Apg 15. 

  

                                                      

7  Sit Jonsson 1994, 23f. 

8  Fremgangsmåten medfører avgudsdyrkelse, FC SD 10: 11 og 14. 



KSv/Hjelperen, side 267 

Begrepsglidninger 

Den allmenreligiøse og urgamle forestilling om suksesjonsrekker og deres betydning 

for fellesskapet påvirket biskopens tilsynsansvar.  Begrepsglidninger skjedde, og i likhet 

med enhver religionsimport virket også denne med kirkeomdannende kraft.  Med stor 

konsekvens fulgte læren om vigselssuksesjon: Biskopens vigsling til presteembetet ble 

det nødvendige vilkår for embetsnåden.  Uten den ville prestetjenesten være uten vir-

kekraft (jf 1 Tim 4:14, 2 Tim 1:6).  Biskop Cyprian i Kartago (d 258) trakk konklusjonen 

med sin teori om bispekollegiet som ”overordnet” myndighet i kirken.  Men hvem skul-

le være bispekollegiets leder?   

Biskop Stefan i Rom (254-257) tilskrev seg selv posisjonen som ”primatus” blant bisko-

pene, og begrunnet det med rekken av bispevigsler på ”Peters stol” (cathedram Petri).  

Stefan krevde biskopenes lydighet og innsatte på eget initiativ biskoper i Gallia og Spa-

nia.  Det møtte motstand, især i den orientalske kristenhet. 

Betegnende for situasjonen er et brev fra Hieronymus (340-420) til biskop Evagrius i 

Antiokia.  Martin Luther utga brevet i 1538, og minner i forordet om at det enda ikke 

fantes noen erkebiskop, patriark, primas eller metropolitt (synonym ordbruk), langt 

mindre noen pave eller høyeste biskop i kirken.  Biskopene var likestilte, og (etter gud-

dommelig rett) ingenting annet enn hva prestene var.9   

Mot slutten av 300-tallet var det fremdeles nødvendig å innskjerpe forpliktelsen på 

apostolisk læretradisjon, stilt overfor gnostisismen.  Gnostikerne (av gnosis = innsikt) 

påberopte seg en åndelig og hemmelig tradisjon fra Jesus og hans innerste disippel-

krets.  De påstod at de med sine evangelier og apostelbrev formidlet Jesu egentlige 

frelseslære, til forskjell fra kirken med den bevitnede Jesus-historie i sine evangelier og 

apostelbrev.  I denne kamp ble biskopens tilsynsgjerning avgjørende for utfallet.   

Ignatius av Antiokia (ca 35- 107) brukte predikatet ”katolsk” (= allmenn) i brevet til 

Smyrna (8).  Med denne kirkebeskrivende benevnelse innskjerpet han menighetens 

samling om sin biskop (prestekollegiets leder): ”Der hvor biskopen viser seg, der skal 

også menigheten være, liksom den katolske kirke finnes der hvor Kristus er”.  Utsagnet 

viser til Kristus-representasjon i kraft av embetsutøverens oppdrag og fullmakter som 

Kristi delegat.10  Den universelle kirke er å finne der hvor lokalkirken samles om den 

lære som beviselig er gitt kirken i begynnelsen.  Kirken er katolsk i betydningen rettlæ-

rende, brukt om kirkens utbredelse i tidsløpet.   

Senere ble ”katolsk” også brukt om den rettlærende kirkes geografiske utbredelse, og 

fra begynnelsen på 300-tallet supplert med ”apostolisk” for å markere kirkens utbre-

delse i tidens løp.  Dette kirkepredikat tydeliggjør kirkens læreanliggende siden apos-

teltiden, fremdeles med front mot sekteriske samlinger med påstand om å formidle en 

dypere innsikt enn apostelordets lære.   

Kirkefedrene påpeker en historisk kjensgjerning: De biskoper som fulgte etter apostle-

ne og disiplene deres, kjente ikke til noen annen kirkelære enn den som er gitt kirken i 

apostlenes skrifter.  Denne læreformidling ble innskjerpet allerede i aposteltiden.  Det 

                                                      
9  Jf SA B 4:9; Tr 18, 62.   
10

  Lk 10:16, Mt 10:40, 28:20, 1 Kor 4:1f, 15:1-3, 1 Tess 2:13, osv.  Jf «engelen», Åp 2-3. 



KSv/Hjelperen, side 268 

finnes ikke noe annet evangelium enn «Kristi evangelium», Gal 1:7 (jf Joh 17:20, 1 Kor 

14:37-15:11 osv).   

Illustrasjon: Biskop Ireneus av Lyon (c 130 – c 200): ”Hvis apostlene hadde hatt 
kjennskap til skjulte hemmeligheter /…/ ville de fremfor alt ha overlevert disse 
hemmeligheter til dem som de endog betrodde menighetene til” (Adv haer III, 3).  - 
”Da altså /…/ den apostoliske tradisjon er og forblir i kirken, så vil vi vende tilbake til 
beviset fra apostlenes skrifter” (samme 5).   

Her viser Ireneus til den forkynnelse og undervisning som trofast overgir apostlenes 

bibelutleggelse fra Kristus, om sin person og sitt verk.  Dette gjør Ireneus med front 

mot gnostikernes «skjulte hemmeligheter», som forakter skriftbevis og underkjenner 

den lærekompetanse og autoritet som apostelordet har i kraft av Kristi mandat og 

fullmakter, og utrustet med Åndens gaver mer enn andre kristne.  Uttrykket «skjulte 

hemmeligheter» danner motsetningen til de «hemmeligheter» som apostelordet for-

midler.  De har vært skjult fra evighet, men åpenbart i og med Kristi person og verk, slik 

Skriften vitner om ham.   

Det wittenbergske læremønster  

Gjennom Johannes Bugenhagens virksomhet ble det wittenbergske læremønster om 

biskoper lagt til grunn for de nordtyske kirkeordninger allerede på 1520-tallet, og sene-

re formidlet gjennom kirkens reformasjon i Danmark-Norge og Sverige-Finland.  Fra 

tysk hold overtok man den synonyme ordbruk biskop, superintendent (latin) og ordina-

rius el ordinator - alltid med den begrunnelse at tilsyn (episkopé) er nødvendig i kirken.  

Her er det ikke biskopembetet som begrunner tilsynet, men tilsynet som begrunner 

biskopembetet – aldri omvendt.   

Guds kall gjennom kirkens kall som gjør forskjellen mellom prest og lekfolk.  Det er 

Guds kirkeorden.  Følgelig må ingen kristen på eget initiativ preke og utdele sakramen-

tene offentlig.  Når man graderer og fordeler embetsutøvernes arbeidsoppgaver og 

virkeområder, skjer det med hjemmel i ”menneskelig” rett.  Siden kirkens ordinerte 

tjenere innehar det samme prekenembete, har apostelordets lære samme gyldighet 

for hver og en av dem.   

I lydighet mot apostelordets lære fra Kristus samarbeider alle i Guds kirkeorden – 

«sømmelig og med god orden», 1 Kor 14:40 (jf Kol 2:5).  Denne regel krever et over-

ordnet tilsyn med prestene i flere menigheter.  Mønsteret i dette tilsyn er altså gitt 

med apostlenes og aposteldisiplenes tilsyn - deres episkopé.   

Ingen har krav på noe embete i Guds kirke.  Timoteus ble pålagt tilsyn med Efesus-

menigheten, og Titus ble pålagt tilsyn med menighetene på Kreta.  I tråd med dette 

grunnmønster stadfestet Nicea-konsilet (år 325) metropolittens oppgave - å ordinere 

tjenere (embetsutøvere).  Det samme gjorde de gammellutherske ordninger, når pres-

tene delegerte ordinasjonsmyndighet til en annen prest.  I samsvar med aposteltidens 

praksis, blir en prest kalt til å føre tilsyn med prestene i et område.  Den gammel-

lutherske kirkeidentitet er ingen ny kirke, men den gamle kirke i skriftbunden læretra-

disjon fra Herrens apostler.   

Det geistlige tilsyn (el hyrdeomsorg - poimenæ) begynte med Kristi utsendelse av sine 

utvalgte apostler med oppdrag og fullmakter fra ham som er kirkens ”hode” og «over-

hyrde» (1 Pet 5:4).  Hans hyrdegjerning i tjenerskikkelsen begrunner embetsutøvernes 

tilsyn med ham til eksempel i den menighet som er dem betrodd.  Det står prestene 



KSv/Hjelperen, side 269 

fritt å delegere ansvarsoppgaver til sin biskop.  Den fullmakt de gir ham, er en virkelig, 

åndelig fullmakt i kirkens kristokratiske struktur.   

Formaningen ”vær lydige mot dem som veileder dere, og rett dere etter dem”, Heb 

13:17, gjenspeiler livet i den apostoliske læretradisjon, hvor døpte lærer å holde alle 

Kristi befalinger (Mt 28:20).  Det er ikke den sosiale posisjon som her begrunner en 

kristens lydighet, men apostelordets lære fra Kristus og Faderen.  Samme begrunnelse 

gjelder prestenes forhold til biskopens kompetanse og autoritet.  Begrunnelsens kilde 

gjør forskjellen mellom lydighet i kirkens kristokrati og den lojalitet og kollegialitet man 

skylder hverandre i virksomheter er et produkt av menneskers samhandling.   

Guds kirke har ingen organisasjons- eller ledelsesteori.  Her er normen gitt med den 

inkarnerte Guds Sønn i Jesu tjenerskikkelse, som av fri vilje og for vår frelses skyld un-

derordnet seg Faderens vilje, lydig til døden på korset.  Han er mønsteret i døptes kalt 

til å tjene Kristus med ham til gave, og elske hverandre likesom han har elsket oss i 

selvhengivende kjærlighet, enhver i sitt kall.  Denne hengivne tilbakemelding viser seg i 

livets vitnesbyrd, som lar andre ane Kristi virksomme nærvær i den troendes liv (jf 1 

Pet 2:21ff, 5:1-4).   

Det merkes også når en prest eller biskop får nåde til å utføre prekenembetet i Kristi 

etterfølgelse, og lide for det, eller motsatt – erkjenner fall og feil og skværer opp i ly-

dighet mot Kristi ord.  Med livets vitnesbyrd er de eksempler for andre kristne, som 

lærer av dem å holde alle Kristi befalinger uten forbehold.  De hører Overhyrdens 

stemme og følger Ordets regel, viktigere enn personen.11   

Unntakssituasjonen – vranglærende biskoper 

Det er ingen kristenplikt å motta den prest som biskopen har ordinert, men det er bis-

kopens plikt å ordinere den mann som menigheten kaller.12  Guds ords bekjennere har 

rett og plikt til å kalle og innsette prester med håndspåleggelse og bønn.  Da handler 

de ikke vilkårlig i et kirkerettslig tomrom, men i samsvar med guddommelig rett.  Den-

ne kallsrett skal utøves med Guds ord inntil Kristi komme i synlig herlighet.  Men om 

biskopen ordinerer en ulv, kan kirken avsette vedkommende, og i hans sted innsette 

en som er skikket til å utøve embetet.13   

Reformasjonshistorien illustrerer den unntakssituasjon som oppstår når biskoper lærer 

og handler i strid med Guds Ord (CA 28).  Tilsynet opphører.  Først avskrev man sin tro-

skap og lydighet mot pavedømmets kjetterbiskoper.  Deretter fordrev man dem og 

innsatte rettskafne biskoper (superintendenter) i deres sted, etter regelen, Jes 48:20 – 

”Dra ut av Babel!”14  Dermed brøt man med den antikristelige villfarelse om prestenes 

embetsnåde betinget av biskopens håndspåleggelse i suksesjonsrekker tilbake til apos-

telen Peter.  Med bruddet opphørte biskopenes jurisdiksjon, det vil si anvendelse av 

kirkelovene.   

                                                      
11  Joh 10:4.  Jf 1 Kor 4:1, 10:16, 2 Kor 5:20 osv.   

12  En regel i kanonisk rett fra den gamle kirke, iflg prof. Kauko Pirinen, oppl ca 1977.   

13   Mt 7:15.  Jf Fil 3:2, 1 Kor 14:29, 1 Joh 4:1, Åp 2:21 os.  Jf diakonen, 1 Tim 3:10..   

14  Jf Mt 24:16f, Apg 19:9, 2 Kor 6:17, Rom 16:17, Åp 18:4, osv.   



KSv/Hjelperen, side 270 

Viktigere enn det romersk-katolske bispeembete er det evangeliske presteembete, be-

vart og gjenreist som et tilsynsembete i dets nytestamentlige skikkelse.  Tilbake står 

apostolatets kirke, samlet om Ord og Sakrament under Kristi herredømme.   

Hovedkilder: Martin Luthers ”De instituendis ministris Ecclesiae” (Om innstiftelsen 
av Kirkens embete.  År 1523.  

Konkordieboken: Tractatus de potestate et primatu papae (Traktaten om pavens 
makt og overhøyhet), Schmalkalden 1537. 

 

 

52.   DE GAMMELLUTHERSKE KIRKEORDNINGER  

Kilden til de gammellutherske menighetsordninger (agender) er menighetens kallsrett i 

følgende handlingsmønster:   

Menigheten velger prest – alternativt det kirkeorgan som er betrodd valgretten.  Bis-

kopen blir innkalt for å stadfeste valget med bønn og håndspåleggelse.  Da er ikke po-

enget biskopens medvirkning, men den gudstjenestelige innsettelse.  Den stadfester 

kallet og overgir ordinanden til Guds nåde.  Dette var gammelt nytt.  Ordningene gjen-

opprettet den praksis som ble nærmere utformet etter aposteltiden - og senere på 

Nicea-konsilet år 325.   

Kall og innsettelse markerer at ingen tiltar seg prekenembetet på egen hånd.  Menig-

hetens kall til prekenembetet er Guds kall gitt til kjenne i en liturgisk-rettslig handling.  

Her er kirkens Herre, den oppstandne Kristus, til stede, virksom med sitt ord.15   

Her er den forsamlede menighet apostolatets kirke hvor kirkens Herre bestemmer 

innholdet i prekenembetets oppdrag og fullmakter.  Menighet og prest samarbeider 

om nådemidlenes bruk, forvaltet på Kristis vilkår, og er på dette gudgitte vilkår 

apostolatets kirke.  Kristi vilkår kommer til uttrykk i skriftlesningene.  Presten i menig-

heten er betrodd et offentlig hyrde- og læreembete med Guds ord og sakramenter i 

Kristi sted, forvaltet med løse- og bindemakt fra ham.  

Eksempler: 1 Tim 3:1-6, Tit 1:7-9, Apg 20:17-32 og 2 Tim 4:1-5.   

Under innsettelse (installasjon) i ny tjeneste benyttes som regel andre tekster, t eks 
1 Pet 5:2-4, 2 Kor 3:4-8, 5:17-6:1 og Mt 28:18-20.   

Ordinator spør ordinanden om han bekjenner kirkens tro, og bruker dåpbekjennelsen 

– den apostoliske trosbekjennelse – i spørsmåls form.  Deretter følger spørsmålene:  

Tror du at hele Den Hellige Skrift er Guds inspirerte ord, som kan gjøre menneskene 
vise til frelse ved troen på Kristus Jesus, og nyttig til opplæring og tilrettevisning, til 
rettledning og fostring i rettferdighet? 

Tror du at den Hellige Skrift er Guds kirkes regel og rettesnor, så du kan stadfeste og 
bevitne kirkens hellige tro med den rett utlagte Skrift fra dens Herre, og derfor 
istemme bekjennelsene i Konkordieboken fra år 1580? 

                                                      

15  CA 14 lat tekst: ”rite vocatus” – rituelt kallet.  Tysk tekst: ”ordentlicher Beruf” – det vil si 

”i overensstemmelse med fastlagt sedvane”, her den liturgisk-rettslige sedvane.  Det fas-

te moment er gitt med oppdrag og fullmakt: Joh 20:21-23, Mk 16:15.  



KSv/Hjelperen, side 271 

Vil du forsvare kirkens gudgitte tro mot alle de villfarelser som er forkastet i Den 
Hellige Skrift, og derfor avvist i Konkordieboken? 

Vil du leve gudfryktig og rettskaffent, til et forbilde for andre? 

Et spørsmål som forplikter ordinanden på «vår kirkens orden» har ikke plass i en ordi-

nasjonsliturgi hvor løftet gjelder utøvelsen av prekenembetet i Guds kirkeorden.   

Hvordan blir prekenembetet overgitt til ordinanden?  Det skjer under menighetens 

forbønn.  Denne handling har karakter av overgivelse og utskillelse.  Ordinanden over-

gir seg og blir utskilt til tjeneste for Gud, med bønn om at Gud Den Hellige Ånd må 

være med ham i tjenesten, og Gud være virksom med og Ord og Sakrament i våre liv.   

Forbønnen skjer etter apostolisk skikk med håndspåleggelse ved ordinator og seks 

prester (presbytere), altså til sammen sju.   

Sjutallet betegner den helhet som består i Guds Ene Hellige Kirke, som her på jorden 

kjennes på det gudstjenestefellesskap hvor Gud er virksom med evangeliet og sakra-

mentene, slik Kristus har befalt.  Menighetene er hver for seg handlende subjekter i 

Guds universelle kirke. 16  

Det skal fremgå av overdragelsesordene hva som overdras, hvem kilden er og hvilke 

fullmakter det er tale om.  Under forbønnen kneler ordinanden, men han kan også leg-

ge seg nesegrus med utstrakte armer, en skikk fra den gamle kirke.  Billedspråket taler 

for seg om overgivelse til disposisjon for kirkens Herre.   

Eksempel: (Ordinator:) ”I samsvar med Herrens bud har vi nå på Guds vegne 
stadfestet ditt kall, ved behørig prøving, og med bønn og håndspåleggelse etter 
apostolisk skikk.  Og i henhold til det oppdrag vi har fått fra /…/ menighet, overgir vi 
deg nå prekenembetet i kirken, med kirkens fullmakt til å forkynne Guds Ord, å løse 
og å binde synder, samt forvalte de hellige sakramenter i samsvar med vår Herres 
Jesu Kristi innstiftelse - i Faderens og Sønnens og Den Hellige Ånds navn.”   

Deretter følger prestenes ”amen”, lesning av 1 Pet 5:2-4, ordinators sitat fra 1 Kong 

19:7, tiltredelsessang og Nattverdens Liturgi.   

 

53.   EN «SIDEORDNET MENIGHET»  HVA ER DET?  

Kravet om et rettsvern for ”sideordnede menigheter” kan føres tilbake til grev Nikolai 

von Zinzendorf (1700-1760).  Hans visjon for kirken i endetiden var gjenreisning av 

”den apostoliske menighet”, det vil si «filadelfiske» sammenslutninger innenfor ”kon-

fesjonskirken”.  Variantene er kjent under benevnelser som ”vennesamfunn”, ”brød-

resocietet”, ”forening”, ”forsamling”, «menighet» o l.   

Radikalpietistene protesterte og fremsto som rene menigheter uten et ordnet nåde-

middelfellesskap og uavhengig av territorialmenighetens ordninger (sognemenighe-

ten).  Snart ble de omtalt som ”separatister”.  Senere ble samme benevnelse brukt om 

dem som brøt med de gamle folkekirker (landskirker) og gjenopprettet gudstjeneste-

fellesskap, blant dem også lutheranere.  Med unntak av konfesjonelle lutheranere var 

begrunnelsen læreenhet, men trosfellesskap på inderlighetens grunn. 

                                                      

16 Åp 1:11-13, 17f, N kap 2:1 – går omkring midt iblant de sju gylne lysestakene. 



KSv/Hjelperen, side 272 

Kirke og/eller menighet? 

Zinzendorf betraktet ”kirke” og ”menighet” som størrelser av ulik art.  Denne betrakt-

ningsmåte ble ført videre i ny-evangeliske gruppevirksomheter, mest kjent under be-

nevnelsen ”lavkirkelige” under parolen ”i kirken, men ikke under kirken”.  Fremdeles 

betrakter man – lik Zinzendorf - den kirkeorganiserte virksomhet som rammeverk om 

troendegruppen i en sideordnet sammenheng med krav om øvrighetens rettsvern. 

Zinzendorfs begrunnet rettsvernet i et gjensidig nytteforhold, og da med argumenter 

som appellerte til allmennyttens behov for ro og orden, toleranse og samvittighetsfri-

het.  Samtidig oppfattet han seg selv som representant for den konsekvente reforma-

sjon, som virkeliggjør hva en kirke ikke er eller kan være.17  Ved å betrakte øvrighet og 

brødremenighet i et gjensidig nytteforhold kunne han argumentere for borgersamfun-

nets eller troendesamfunnets nytte alt etter behov.   

I den filadelfiske sammenheng fremstilte han prestens gjerning som en øvrighetsgjer-

ning.  Logisk sett måtte han tildele presten denne rolle, for ellers ville sideordningen 

bortfalle og predikant og vennesamfunn fremstå som prest og menighet.  I denne be-

traktningsmåte forsvarte Zinzendorf prestegjerningen for så vidt som den medvirker til 

folkets oppseding og formidler de ord og sannheter som er omvendelsens vilkår og 

vekkelsens mulighetsbetingelser.   

I den borgerlige sammenheng opptrådte Zinzendorf vennlig overfor prest og prest og 

kirke og verdsatte prestens folkepedagogiske betydning.  Da betraktet han den kirkeli-

ge virksomhet som et borgerlig anliggende, og bandt presten til rollen som morallærer 

for døpte hedninger i en forvaltningskirke underlagt statlig rett.  Her utøver presten 

myndighet fra ”overordnet”, statlig myndighet, som på sin side trenger kirkens støtte 

til samfunnsmoralen.  Dermed fremstår presten som nådemiddelforvalter i lovlige, 

korrekte former, vel å merke uten nådemiddelforvaltning i egentlig mening, siden kir-

kens legitimitet i den filadelfiske betraktningsmåte består i samfunnsnytten.18   

Analogibeviset «jødekirken»  

Til sitt forsvar viste Zinzendorf til Jesus og apostlene, som unnlot å bryte med ”jødekir-

ken”.  Konklusjon: Vi blir værende ”i kirken” til vi blir kastet ut, eller døden skiller oss 

ad.  Tankegangen opphever de apostoliske bruddformaninger og fremstiller Kristi kirke 

sin en analogi til ”jødekirken”.  Selv om en analogi ikke beviser noe som helst, oppfyller 

den her hensikten: Å forebygge den situasjon da troendegrupper - på grunn av om-

stendighetenes tvang, ser seg nødt til å agere kirke, det vil si konfesjon.  I så fall ville 

hensikten gå tapt i samme øyeblikk som forskjellen på ”jødekirke” og vennesamfunn 

ble opphevet.   

Den filadelfiske tradisjon prioriterer brodersamfunn (filadelfia) fremfor læreenhet, må 

derfor avvise læreenhet som vilkår for gudstjenestefellesskap på kirkens ubeskårne 

grunn.  Det er en prioritering av kirkepolitisk art.  Bekjennelsestro lutherdom bekjen-

ner i bibelsk mening (homologi), og praktiserer Guds kirkes rene kjennetegn under ut-

øvelse av løse- og bindemakt i prekenembetets gjerning.  Kirkens uforbeholdne be-

                                                      

17  Aalen 1952, 69 n 58;  s 75 n 75;  s 86f n 94-95;  samme 1966, 374-377.  

18  Samme 1966, 384.   



KSv/Hjelperen, side 273 

kjennelse til apostelordets lære samler kristne på kirkens grunn.  Utelukket er en side-

ordnet kirkestruktur.   

Kirkeredder-visjonen og nødsargumentet 

Kombinasjonen troendegruppe og borgersamfunn lot den åndeliggjorte apostolisitet 

demonstrere sin evne til fornuftsbegrunnet tilpasning under skiftende forhold.  Be-

grunnelsen ble gitt dels med kirkeredder-visjonen, dels med nødsargumentet.   

Kirkeredder-visjonen: Kirkens åndelige integritet skulle reddes gjennom troendegrup-

penes misjonsvirksomhet med forventninger om den folkevekkelse (el landsvekkelse) 

som skal gjøre endetiden til en ny storhetstid for ”apostoliske” menigheter.  Da skal 

nådegavene atter blomstre i den filadelfisk forbrødring etter mønster fra Korint-

menigheten.   

Nødsargumentet: Kirkens mangler og forfall ble troendegruppenes alibi for fortsatt 

virksomhet innen det kirkeorganiserte rammeverk: Kirken trenger oss på grunn av nø-

den i kirken.  Og omvendt: På grunn av nøden i kirken, har vi vår misjon i kirken.  Altså 

fortsetter vi vår virksomhet som før.  Når man viser til alternativet «den rene menig-

het» overser man det nytestamentlige anliggende: Kirkefellesskap på kirkens ubeskår-

ne grunn, lagt i begynnelsen. 

Begge argumentasjonsrekker legger avgjørende vekt på hensikten.  Svakheten er sir-

kelbeviset, som med påstått uavhengighet tilslører den faktiske avhengighet av med-

virkning i kirkefellesskap med rom for vrang lære i gudstjenestelige ordninger.   

Zinzendorf la avgjørende vekt på hensikten: Filadelfiske sammenslutninger skal være 

det ”indrekirkelige” alternativ til den kirkevirksomhet som troendegruppen vedkjenner 

seg i formaljuridisk mening.  Med Jesus og apostlene i «jødekirken» som analogibevis, 

fortsatte sin medvirkning i øvrighetskirken (el folkekirken).  Zinzendorf forsterket hen-

sikten med Jesu ord om «saltet» (Mt 5): Det gagner ”Guds rike” når kristne virker lik 

saltet i den ”religion” de står i.   

Benevnelsene jødedom, kirke og konfesjon er i denne betraktningsmåte benevnelser 

på samme virkelighet under lovens herredømme.  Dermed fremstår det ”indrekirkeli-

ge” alternativ med status som et særlig uttrykk for evangelisk frihet og innsikt.19   

Det filadelfiske prosjekt skjer under dekke av kirkekritikk.  Dens kilde er ikke apostelor-

dets lære om kirkefellesskap fra Skriftens Herre, men den hensiktmessighet som ivare-

tar allmennytten.  Dette motiv har det filadelfiske prosjekt felles med pietismen og den 

liberale teologitradisjon.  

 

  

                                                      

19 Aalen 1952,124.  Samme1966,386; se n 270, N n 259ff.   



KSv/Hjelperen, side 274 

54.   GUDS UTVELGELSE - EN BEVITNET HISTORIE 

Det lille israelsfolket ble utvalgt av Gud til å være Guds eget eiendomsfolk blant folke-

ne.  Denne utvelgelse hørte med i Guds frelsesplan for en fallen verden, okkupert av 

Guds fiendemakter, synd, død og djevel.  Guds løftepakt med Abraham gjaldt den 

kommende Messias av hans ætt, han som skulle være Guds velsignelse til alle folk.   

1 Mos 12:3b – i deg skal alle jordens slekter velsignes (18:18 osv). 

Utvelgelsen av Guds folk i den gamle pakt 

Israelsfolket ble ikke utvalgt på grunn av fortrinn eller kvaliteter fremfor andre folk.  

Årsaken var utelukkende Guds godhet og nåde (jf 5 Mos 7:7, 9:4-6).  Løftepakten med 

Abraham var en nådepakt: Gud påtok seg plikten til å oppfylle løftet; folket ble gitt ret-

ten til å motta oppfyllelsen av nåde.  

Guds eiendom står til Guds disposisjon.  Guds eiendomsfolk skulle være Guds redskap i 

hans frelsesplan.  Utskilt til et redskap for Gud, skulle folket være et hellig folk for Her-

ren. 

5 Mos 7:6 – et hellig folk er du for Herren din Gud; deg har Herren din Gud utvalgt av alle de 
folk som er på jorden, til å være hans eiendomsfolk.  Jf 14:2, 4 Mos 23:9. 

Med dette oppdrag skulle folket virkeliggjøre Guds rett og rettferdighet, og vitne for 

folkene at Herren alene er den sanne Gud (Jes 43:10).  Men folket sviktet sitt kall.  Ut-

velgelsen ble misbrukt til selvgod nasjonalisme og falsk sikkerhet. 

Jer 6:14 – de leger mitt folks skade på lettsindig vis, i det de sier: Fred!  Fred!  Og det er like-
vel ingen fred.  Jf 7:4, 10, 8:11, Esek 13:10, 16 Mika 3:11.   

Utvelgelsen medførte straff for frafall og svik, ja, hardere straff enn den som ble andre 

folk til del (Am 3:2, Jer 7:28f).   

Men Gud er Gud.  Guds løfte stod fast (5 Mos 7:8).  Åpenbaringsordets Gud er den tro-

faste og sanndrue Gud.  Selv om Gud forkastet storparten av sitt folk, skulle en ”rest” 

eller ”levning” bli tilbake.  Den skulle få oppleve at Gud oppfylte løftet til Abraham.  

Dette løfte var begrenset til Israels ”rest” i en ny pakt. 

Jes 10:21 – En levning skal omvende seg, levningen av Jakob, til Gud den veldige (20-22).  
14:1 – Herren skal forbarme seg over Jakob og igjen utvelge Israel og bosette dem i deres 
land, og fremmede skal slå seg sammen med dem og holde seg til Jakobs hus. 41:8, 44:1f.   
Sak 2:16 – Herren skal ta Juda til eie som sin del på den hellige jordbunn, og han skal ennå 
en gang utvelge Jerusalem. 

Utvelgelsen av Guds folk i den nye pakt   

Da skal hver enkelt kjenne Herren, og Gud skrive sin vilje i deres innerste (Jer 31:7, 

31ff).  Det er dette løfte endetidsprofetiene viser til med ordene om ”de utvalgte”, det 

vil si Guds utvalgte, eller «mine utvalgte” (Jes 43:20, 65:9, 15, 22).   

Sal 65:5 – Salig er den du utvelger og lar komme nær, så han bor i dine forgårder; vi vil mette 
oss med de gode ting i ditt hus, ditt hellige tempel.  Jf 4 Mos 16:7, 2 Sam 5:15. 

«Frelsen er (estin) fra jødene», sa Jesus (Joh 4:22), da han stod offentlig frem som Guds 

tempel, legemliggjort i ham, gitt til frelse for Israels rest for at Guds frelse skal nå ut til 

folkene.  Men for det frafalne og forkastede Israel er han veien tilbake til paktens Gud 

(Hos 1:6-2:1). 



KSv/Hjelperen, side 275 

Joh 2:19, 21 – Bryt dette tempel ned, og på tre dager skal jeg gjenreise det /…/ han talte om 
sitt legemes tempel.  Jes 49:6 – Det er for lite at du er min tjener til å gjenreise Jakobs stam-
mer og føre den frelste rest av Israel tilbake; så vil jeg da gjøre deg til hedningenes lys, for at 
min frelse må nå til jordens ende.  42:6 osv.  Jf Lk 2:32, Apg 13:47,  

Under påskemåltidet – og før sin store lidelse, handlet Jesus som øversteprest og Guds 

rene offerlam.  Han innstiftet den nye pakts måltid, og sa om vinen at den er hans blod 

som han skulle utgyte for «de mange».  Det er en hebraisk talemåte om «alle».  Syn-

denes forlatelse skulle bli alle mennesker til del i Jesu Kristi offerdød i alles sted, Mt 

26:28 (jf Åp 20:28b).  Slik oppfylte Gud løftepakten med Abraham.  Han opprettet sin 

universelle og eviggyldige nådepakt i Jesu Kristi blod – «paktens blod».   

Jes 53:11b – Derved at de kjenner ham, skal Den Rettferdige, min Tjener, rettferdiggjøre de 
mange, og deres misgjerninger skal han bære.   

I dette salige bytte er ikke utgangspunktet et folk i etnisk mening, men Den Ene for alle 

og i alles sted.  Årsaken er Guds godhet for sin egen skyld.  Guds Sønn i Jesu skikkelse, 

døpt med synderes dåp, fullbyrdet sin dåp da han som verdens syndebærer utåndet på 

korset.  I kraft av sin persons hemmelighet er og blir han i evighet Guds rene, slaktede 

Lam.   

Lk 3:22 - Du er min elskede Sønn, som jeg har behag i!20  Mt 3:17 – Den Elskede.  Jf 17:5, Ef 
1:6.  Lk 9:35 – Dette er min Sønn, Den Utvalgte; ham skal dere høre!  Apg 3:20, 1 Pet 2:4, 6.     

Hva Gud har gjort i Kristi død, har evighetsbetydning for mennesker i nåtid.  Guds vit-

nesbyrd om det fullbrakte forsoningsverk er Jesu oppstandelse fra de døde. 

Den nye pakts gudsfolk 

Kristi kirke er ingen ny religion ved siden av andre religioner, men den sanne jødedom 

(Rom 11:5, 27).  Kirken er den nye pakts gudsfolk, grunnet på Kristi lidelse, død og opp-

standelse, slik Moses og profetene har vitnet om ham.21  Her er Guds folk utvidet til å 

omfatte mennesker fra alle folkeslag (Ef 2:13-16).  Gud har behag i dem for Kristi skyld 

og gir dem av nåde del i forsoningens goder.  Ved dåpen og troen er frelsen gitt den 

enkelte til del med Kristus til gave, kalt til å virkeliggjøre Guds gode skapervilje i sine 

liv, og sammen med Guds kirke være Guds eiendomsfolk, hellig for Gud. 

Illustrasjon: Rom 11:17-24 (de ville oljekvister innpodet i et godt oljetre).  
Fremdeles er Israel Guds utvalgte folk, 9:4, for Israel er av hellig rot, 11:6, selv om 
grener er brukket av for vantros skyld, v 17, 20.  Fremdeles beror utvelgelsen 
utelukkende på Guds godhet og suverene nåde, jf 9:15f.   

”Roten” utelukker en utvelgelse begrunnet i herkomst og fortjenestefulle 
gjerninger, v 7, 11 (jf 1 Kor 1:27ff - for at intet kjød skal rose seg for Gud).  V 18 – 
opphøy deg ikke over grenene.  Men om du opphøyer deg, så er det ikke du som 
bærer roten, men roten som bærer deg.  - Gud står ikke til regnskap for noen, 19f.   

En rekke tekster belyser det frelseshistoriske forhold ”jøde først”: Mt 3:2, Mk 1:15, Mt 

15:24, Lk 24:47.  I aposteltiden mottok titusener jøder kallet, blant dem ”Herrens mor” 

jomfru Maria, apostlene, rådsherren Nikodemus (som ble regnet med til Jesu disipler), 

                                                      

20  Jf Lk 2:14 direkte oversatt: ”til menneskene et velbehag”.   

21  Mt 26:28 - paktens el testamentets blod.  Jf 1 Kor 11:25, Ef 2:19f.  Se Peters tale, Apg 

2:30-36, 42, 46. 



KSv/Hjelperen, side 276 

og fariséeren Saulus (som ble Paulus - hedningenes apostel).  - Utenfor stod fariséerne.  

Deres nidkjærhet for Loven hindret dem (Lk 14:18-20), til advarsel for kristne i ettertid.  

De som er kalt til frelse, er utvalgt i Kristus før verdens grunnvoll ble lagt (Ef 1:4).  Det-

te forhold er av avgjørende betydning for evangeliet om synderens rettferdiggjørelse 

ved tro.  Utvelgelsen ”i Kristus” har en eneste årsak i denne verden: Guds fullbrakte 

forsoningsverk i Jesus Kristus.   

Troen er ikke årsaken, når Gud erklærer synderen rettferdig.  Årsaken er «Den Hellige 

og Rettferdige”, som i sin lidende lydighet like fra unnfangelse til død har oppfylt Guds 

lov i alle deler og i alles sted, slik Gud hadde lovet gjennom sine profeter (Apg 3:14f, 

18, Gal 4:4, Heb 1:1-3).  Gud erklærte ham rettferdig etter sin menneskenatur, da han 

hadde oppfylt all rettferdighet (Mt 3:15, Joh 19:30).   

Troens rettferdighet er ingen frelsesteori, men gudmennesket Kristus Jesus i sin liden-

de lydighet.  Han er den rettferdighet som evangeliet åpenbarer uavhengig av lovgjer-

ninger, til frelse for hver den som tror (Mt 5:3, Lk 18:13f, 19:10, Rom 1:16f).   

Bibelhistorien fortsetter med Guds folk i den nye pakt, grunnet på Guds nådepakt i Je-

su Kristi død.  Guds løfter gjennom profetene i den gamle pakt er oppfylt i Kristi lidelse, 

død og oppstandelse, og evangeliet om ham lar oss kjenne åpenbaringsordets Gud i 

hans trofasthet og nåde.  Men nå som før er Guds folk henvist til Guds ord og løfter, 

for enda gjenstår skaperverkets gjenløsning på den ytterste dag, når Kristus kommer 

synlig i sin Guddoms herlighet for å dømme verden.  Hele veien er frelsen i det inkar-

nerte Guds ord historien mål og mening, og eneste årsak til utvelgelsen av nåde.  

 

55.   OM TUSENÅRSRIKET   

Fremtidsspekulasjoner om et tusenårsrike før Kristi gjenkomst kalles kiliasme (av gresk 

Xiliàs – tusentallig).  Begrunnelsen gis på biblisistisk vis ved å kombinere visse bibelste-

der i Det gamle testamente (GT) og Åpenbaringsboken.  Spekulasjonene står i skarp 

motsetning til bibelsk lære om kirkens herlighet. 

Kirkens herlighet skjult under korset 

Liksom Sønnens første komme i Jesu tjenerskikkelse, er også Kirkens herlighet skjult 

under korset.  Denne kjensgjerning blir underkjent med velsignelsesordene i sverme-

risk-kiliastisk form: - ”og gi deg av sin fred”. 

Til bibelstudium: Jes 2:2-4, 11:6-9.  Sak 9:9f, Joel 2:23ff, Mika 4:1-4, Åp 20.  I Mt 
10:34ff avviser Jesus uttrykkelig at disse steder handler om et jordisk fredsrike.   

Englene sang ”fred på jorden” allerede ved Kristi fødsel.  Guds fred (sjalom) er ikke fra-

vær av krig, men Guds fred til menneskene i et gjenopprettet gudssamfunn, stadfestet 

med Jesu oppstandelse fra de døde.  Grunnlaget for denne fred er Guds uutgrunnelige 

kjærlighet, at han gav sin enbårne Sønn til forsoning for verdens synder.   

Guds fred er ”Kristus og ham korsfestet” (1 Kor 2:2).  Han er freden mellom oss og Gud 

(Ef 2:14).  Evangeliet meddeler nåde og fred ”fra Gud vår Fader og Herren Jesus Kris-

tus” (1 Kor 1:3).  Denne fred eies ved troen allerede (Joh 14:27, 16:33, Åp 19:1-4).  

Evangeliet er ”fredens evangelium” (Ef 6:15), som overgår all forstand (Fil 4:7).   



KSv/Hjelperen, side 277 

Messias-profetiene i GT beskriver Kristi rike og dets utbredelse som et dennesidig 

fredsrike, og skildrer det med bilder fra denne verden.  Kristus-åpenbaringen tydelig-

gjør profetiene: Løftene er oppfylt i Kristus Jesus og hans nåderike på denne jord.  På 

grunn av sin persons hemmelighet var Riket allerede til stede, virksomt i Jesu ringe 

skikkelse. 

Lk 17:20 – Guds rike kommer ikke slik at man kan se det med øynene.   

Den grove kiliasme derimot finnes i to varianter: Den ene venter en overflod av åndeli-

ge og især jordiske nytelser.  Den forfinede kiliasme venter bedre tider for Guds kirke 

på jord, når ”menighetstiden” kommer og ”apostoliske menigheter” gjenoppstår med 

de ”nådegaver” (kjarismer) som kjennetegnet Korint-menigheten (den filadelfiske tra-

disjon fra grev Nic v Zinzendorf).   

Å regjere med Kristus: Åp 20:1-6 

Isolert sett er Åp 20:1-6 en dunkel tekst.  Kiliastene finner her en nøkkel til å bringe or-

den i endetidstekstene, og støtter seg til bibelsteder om kirkens herlighet i den nye 

pakt.   

Straks oppstår et uløselig problem: Deres bibelsystem blir motsagt av bibeltekstenes 

endetidsperspektiv: Endetiden er en tiltagende trengselstid for Guds kirke på jorden.  

Gud har ikke gitt sin kjempende kirke lyse utsikter, men gir himmelske gaver, fremtid 

og håp.  

Kristus utøver sitt herredømme sammen med sin kirke.  Det skal en gang skje åpenlyst i 

herlighetsriket - det fullendte Guds rike.  Men her – i nåderiket – utøver han sitt herre-

dømme ved troen på en foregripende måte: Åp 3:20f, 1 Kor 6:2f.  Altså foreligger det 

en spenning mellom et «allerede» og et «ennå ikke». 

De troende er konger og prester for Gud, Åp 1:6, 1 Pet 2:9.  Hva Sal 2 sier om Kristus, 

blir tilskrevet dem allerede, Åp 2:26-28, 3:21.  Men fullendelsen venter, 20:12.   

V 1-6: Engelen med lenken og nøkkelen til avgrunnen bandt Guds motstander for tu-

sen år.  – Det beror på spekulasjon når man identifiserer denne binding med kirkens 

verdslige posisjon i den konstantinske æra.   

Den bibelske bakgrunn er Guds forsoning med verden i Kristi offerdød.  Den har allere-

de fjernet grunnlaget for satans herredømme over menneskeslekten, Joh 12:31, 16:11.  

Seieren er allerede vunnet, Åp 6:2, 19:6-9, 11-16, 21 (slaget uteblir).   

Evangeliet har adresse til den enkelte.  Det åpenbarer Guds rettferdighet uten lovgjer-

ninger og meddeler syndenes forlatelse på grunn av Kristi fortjeneste – og ikke av noen 

annen grunn.  Gud er en forsonet Gud, men forsoningen gis den enkelte i dåpen, og 

gaven mottas i tro.  Apg 26:18, Kol 2:13-15.  Jf Åp 5:9, 12, 7:17, 13:8, 14:4. 

I denne sammenheng merker vi oss åpenbaringsbokens høydepunkt og bokstavelige 

midtpunkt: Synet av paktens ark i det himmelske tempel.  Dette syn er også bokens 

trøstemotiv, forkynt for Guds kirke i endetidens trengsler, Åp 11:19.  Den betrengte 

kirke ”følger Lammet, hvor enn det går”, 14:4, og lider ”for Jesu vitnesbyrds og Guds 

Ords skyld”, 20:4, jf 6:9f.  Men viktigere: Seieren er allerede vunnet med Guds fullbrak-

te verk i det slaktede Guds Lam.  



KSv/Hjelperen, side 278 

Til bibelstudium: Åp 5.  1 Kor 15:57, 2 Kor 2:14, 1 Joh 2:13, 4:4, 5:4f, 11f.  Synet av 
paktens ark stadfester seieren og motiverer formaningene.  Jf ”den som seirer” i 
sendebrevene, Åp 2:7, 11, 17 osv.   

Den frelseshistoriske bakgrunn belyser uttrykkene ”for tusen år” og ”en liten tid”, Åp 

20:3.  Liksom Gud holder dagen for Kristi gjenkomst skjult for oss, v 9f, holder han 

lengden på ”en liten tid” skjult for oss (Apg 1:7).   

Teksten beskriver den allminnelige motstand mot kirken i den apostoliske læretradi-

sjon fra Kristus, Åp 20:9 (v 4 og 6:9f).  Gog og Magog representerer fiendemaktene 

som angriper apostolatets kirke hele tiden, v 8-10.  Denne bakgrunn lar oss forstå den 

symbolske tallbruken om helheter som Gud alene overskuer i sin evige nåtid (eks 7 og 

12 x 12 000 = 144 000).   

Konklusjon: Nevnte tidsavgrensninger omfatter endetiden - den tid da evangeliet blir 

forkynt for verden.  Endetiden er nå.   

Heb 9:20, 26-28 innskjerper at vi skal vente Kristi synlige komme i sin Guddoms herlig-

het på den ytterste dag - og ingen annen gjenkomst. 

Joh 6:40 Jesus henviser de troende til oppstandelsen på den ytterste dag, og ikke til en 

oppstandelse i to etapper.  Den første oppstandelse skjer når et menneske kommer til 

tro på evangeliet, Joh 5:24f, jf v 28f.  Fil 3:20f osv.   

Kirkens herlighet skjult under korset 

Herren og hans apostler advarer mot kiliastenes ringeakt for kirkens skjulte herlighet, 

Joh 14:27, 16:33, Kol 3:3.   

Den fremtid og det håp som Gud gir, omfatter ingen gullalder (menighetstiden) eller et 

dennesidig fredsrike da kirkens herlighet trer synlig frem for menneskene, Mt 24:23-

25: ”Se her!” Eller: ”Se der!”  Slikt er forførende herlighetsteologi.  Den er i strid med 

Åpenbaringsbokens fremstilling og alt hva apostelordets lære sier om Guds kirkes vei i 

Lammets spor:  

Kirkens vei er en via crucis – korsets vei, Mt 5:3-12, Apg 14:22, Åp 14:4, osv.  ”Guds rike 

er midt iblant dere”, Lk 17:20.   

I tillit til Guds løfte henger troen fast ved apostelordets lære fra Sønnen og Faderen, 

Joh 14:23.   

 Guds løfte og trofasthet gjelder nå, 2 Tess 3:3, Mt 16:18.   

 Guds kall til omvendelse og tro gjelder nå, Mk 1:15.   

 Dåpens løftesord gjelder nå, Mk 16:16.   

 Og Guds kirke bygges nå, hvor Kristus rår med sin rett utlagte Skrift i hjerter som tror. 

Joh 5:24 - Den som hører mitt ord og tror på Ham som har sendt meg, har evig liv og kommer 
ikke for dommen, men har gått over fra døden til livet. 

Rom 11:26 (25-32)   

Kiliasmen hører sammen med forventninger om jødenes omvendelse, med henvisning 

til ordene om ”hele Israel”.  Problemene oppstår med motsetningen til ”en del”.   

Hvis totaliteten ”hele Israel” sikter til jødene i etnisk mening, må man utelukke mot-

setningen til ”en del”, og la ”hele Israel” omfatte alle døde, nålevende og fremtidige 

jøder.   



KSv/Hjelperen, side 279 

Alternativet er ”hele Israel” i betydningen det ”åndelige” Israel, dvs de jøder som fra 

evighet er utvalgt til å være den nye pakts gudsfolk som omfatter mennesker fra andre 

folkeslag:  Ef 2:10-22.   

Jødefolkets forherdelse var, er og blir ingen total forherdelse.  Slik blir ”hele Israel” – 

det åndelige Israel - frelst (v 26: kai hoùtos = således, på denne måte – ikke da).   

Tidsbegrensningen ”inntil”, v 25 , gjelder hedningenes omvendelse.  Så lenge den på-

går, pågår også jødenes omvendelse, Mt 24:14.   

Dermed sier vi ikke mer enn hva apostelen sier i Rom 9:27ff – om den ”rest” av jøder 

som skal bli frelst.  Jødenes frelsestid sammenfaller med hedningenes frelsestid.  Til 

sammen utgjør de det utvalgte Israel – ”hele Israel”, 11:25-32.  Gud overga dem alle til 

vantro for å forbarme seg over dem alle, v 32.   

Det universelle frelsesvilkår– frelst av nåde - gjelder alle og enhver uten forbehold og 

hele tiden, inntil dagen for Kristi komme med ”en ny himmel og ny jord”, Åp 21:1, jf Jes 

65:17 osv.   

 

Fra bekjennelsesskriftene:  

Bekjennelsesskriftenes perspektiv på den kristnes liv vitner om mennesker som her på 
jorden var glade i håpet, i visshet om Guds velsignelse i himmelen.  Dette håp er ingen 
verdensflukt, men hører sammen med nøktern endetidsrealisme: 

Antikrist er virksom i kirkens historie, men Kristus har angrepet ham og ”han vil seire 
ved sin Ånd og i sin gjenkomst”, SA B 4:15.   

I bønnen om Guds rikes komme er innholdet bestemt av forholdet mellom Guds løfter 
oppfylt ”allerede” og ”ennå ikke”, SK Fadervår, 54. 

CA 17 summerer opp hva de oldkirkelige bekjennelser sier om Kristi gjenkomst til dom 
og evig liv.  Endetidsspekulasjoner om jødefolkets samlede omvendelse og et 
tusenårsrike blir avvist, 17:5.   

De lutherske lærefedre utla Åpenbaringsboken i lys av Nytestamentet for øvrig – aldri 
omvendt.  Tusenårsriket må derfor være evangeliets tid.   

I endetiden lever de troende av evangeliet og har det evige liv, for ”evangeliet bringer 
ikke skyggen av de evige ting, men de evige ting selv - Den Hellige Ånd og den 
rettferdighet som gjør at vi blir rettferdige overfor Gud”, Apol 7/8,15.  ”Evangeliet /…/ 
er syndenes forlatelse og et begynnende evig liv i de troendes hjerter”, samme 16:6, jf 
4:352.   

Når bekjennelsesskriftenes tema er frelsen, er målet alltid det evige liv, SK Dåpen, 25.  
På samme måte som Guds rettferdighet – Kristi rettferdighet – blir tilregnet troen, blir 
også det evige liv tilregnet troen.  ”Den som har Sønnen, har livet”, 1 Joh 5:12.  Apol 
4:354.   

Konkordieformelen presiserer Confessio Augustana og avviser samtidig vrang lære 
med Guds domstol for øye: ”Ved Guds nådes hjelp har også vi til hensikt å holde fast 
ved denne bekjennelse inntil vår salige ende.  Da skal vi komme fram for vår Herre Jesu 
Kristi domstol med et hjerte og en samvittighet fylt av glede og trygghet”, 
Konkordiebokens forord, s 8.  Forordet til Apologien, 19.  FC SC 12:40. 

Israel (el jødene):  

Utenfor Guds kirke kan ingen vite hva Guds sinnelag er overfor jødene, SK Troen, 66.   

Liksom jødene så Mose’ tildekkede ansikt, lærer jødene lovens rettferdighet og 
forakter Kristi nåde, Apol 4:21, 12.78.   



KSv/Hjelperen, side 280 

Profetene lærte troens rettferdighet, og - til eksempel for oss - fordømte de 
størstedelen av folket, de som trodde at de gjorde seg fortjent til syndenes forlatelse 
med offer og gudstjenester, Apol 4:395, 15:23.   

Fordømmelsen gjaldt ikke gjerninger som Gud hadde påbudt til øvelser i samfunn med 
ham, men den ugudelige overbevisning at de ved gjort gjerning kunne forsone Gud.  
Derfor økte de gjerningenes antall og innførte Baal-kulten.  Slik ble troen på Guds løfte 
vraket.  Tillit til gjort gjerning vil vare ved i verden, og Herrens nattverd bli misbrukt like 
til Kristi gjenkomst.  Men de som tror evangeliet, vil i mellomtiden forkaste den kult 
som er uttenkt mot Guds bud, for dermed å tilsløre Kristi herlighet og troens 
rettferdighet, Apol 4:207, 288, SA 26:97f.   

Noen offer i Moseloven blir kalt soningsoffer (el syndoffer), ikke fordi gjerningen 
fortjener syndenes forlatelse for Gud, men fordi syndenes forlatelse blir fortjent etter 
lovens rettferdighet, og for at ingen skulle bli utstøtt fra folket, Apol 24:21. 

De som tror at Gud er forsonet på grunn av overleveringene, fratar Kristus æren som 
mellommann og tilslører troens rettferdighet, Apol 15:10.  Siden fornuften ikke forstår 
troens rettferdighet, vil mennesker alltid tenke at lydighet mot overleveringene hører 
med til frelsen, samme 25:23f.  Den nye pakts gudstjeneste er troens rettferdighet i 
hjertet og troens frukter, samme 24:27.   

Jødenes historie viser hvordan Gud kan straffe land og folk som fortjent, fordi de 
forakter hans Ord, FC SD 11:58f.   

Guds kirke var i Israel, selv om Baal-kulten holdt seg der.  Og lik kirken i den gamle 
pakt, vil kirken forkaste den kult som består i misbruk av messen, Apol 27:98.  Det er 
forskjell på lovens folk og kirken, samme 7/8, 14, 19f.  Foruten Messias-løftet, hadde 
lovens folk løfter om legemlige goder, om riket osv, samme 14.   

De profetiske og apostoliske skrifter i Det gamle og Det nye testamente er Israels rene 
og klare kilde, FC SD Kort sammenfatning, 3. 

 

56.   OM ANTIKRIST 

Flere steder i Nytestamentet gjenspeiler Jesu undervisning i dette emnet, f eks Mt 24.  

Hovedtekstene er Dan 7, 2 Tess 2 og Åp 13.   

Benevnelsen «Antikrist» er brukt omfattende om vranglærerne, 1 Joh 1:18, og i av-

grenset mening om en bestemt personmakt, som alle antikrister representerer med 

villfarelser og lovløshet i kirken.  

1 Joh 2:18 – nå er den siste tid.  Liksom dere har hørt at Antikrist kommer, så er det også nå 
fremtrått mange antikrister.  Av dette forstår vi at den siste tid er kommet.  2 Tess 2:7a – Lov-
løshetens hemmelighet er alt virksom (v 7-12).    

Det er tale om en gudfiendtlig åndsmakt som alltid søker å kontrollere apostlenes et-

terfølgere i prekenembetet.  Antikrist tåler nemlig ikke at Kristus rår med sitt Ord i sin 

kirke på jorden: Mt 28:20, Joh 8:31f, 17:20, 1 Pet 4:11, 1 Tim 6:3ff.   

Det er to ting Antikrist vil avskaffe fremfor alt:  

 Kristi lære om synderens frifinnelse på grunn av Kristi lidelse og død (Guds univer-
selle nåde, den tilregnede (forensiske) rettferdighet), og  

 den rett utlagte Skrift, gitt kirken i og med det apostoliske ord.   

Antikrist er ”den lovløse”, til stadighet virksom gjennom kirkens historie like fra apos-

teltiden for å virke den lovløshet som erstatter Kristi lære med menneskers autoritet 

og myndighet.  Dermed hindrer han at mennesker tror på den gode Skaperen, vår 



KSv/Hjelperen, side 281 

Gjenløser, og hindrer at mennesker etterfølger apostelordets lære og formaninger fra 

den inkarnerte Guds Sønn.  Kort sagt: Antikrist vil ikke at noe menneske skal lære å 

kjenne Faderen i Sønnens åpenbaring. 

2 Tess 2   

Virkningen er kristnes sløvhet og frafall, like fra likegyldighet til overmot i lærespørs-

mål.  Denne kirkeødeleggende virksomhet kulminerer med Antikristens personlige 

fremtreden før Kristi gjenkomst.   

 Virksom i Guds tempel – i Guds kirke på jorden, v 4.  Jf 1 Kor 3:16ff, 1 Tim 3:15, 2 Tim 
2:20 osv.  Han utgir seg for å være Gud, jf Dan 9:27, 11:31, 12:11.  Kristus henviser til 
dette i Mt 24:15, Mk 13:14.  Jf dyrets bilde, Åp 13:14ff. 

 Frafall, v 3, 10-12, gitt til kjenne i lovløshet, v 7.   

 Hovmotsånd, v 4.  Antikrist opphøyer seg over alt som kalles gud og helligdom.  Joh 
10:34-36, 1 Kor 8:5f.  Jf Dan 7:8, 11:36, Åp 13:1, 5.   

 Tegn og undergjerninger, v 9.  De er forførende løgnunder, tilskyndet av satan og 
innordnet satans løgner, jf Mt 24:24, Mk 13:22, Joh 8:44.  Åp 13:13, 16:13f.  

 Kulminasjonen, v 3, 6, 8.  Antikrist skal ”åpenbares ” ved tiden for Kristi synlige komme 
i sin Guddoms herlighet.  Da skal Kristus tilintetgjøre ham.  Jf Åp 19:11ff. 

En makt hindrer satan i å la Antikrist tre synlig frem, v 6f.  Stedet er dunkelt, men bør 

forstås i lys av 1 Joh 4:3f – om den Ånd som er i Guds barn, til forskjell fra Antikristens 

ånd som nå er virksom i verden.  Denne makt er Den Hellige Ånd, virksom med evange-

liet og sakramentene i Kristi kirke på jorden.   

Den antikristelige åndsmakt agerer som om ”alt er mitt”.  Den befester sitt herredøm-

me i kirken med løftet om at ”alt er ditt”, men på en betingelse: Om du tilber meg (jf 

Mt 4:9).  Denne åndsmakt påberoper seg uinnskrenket myndighet, opphøyet over Gud 

og den rette gudstjeneste i Ånd og sannhet (Dan 11:36, 2 Tess 2:4, Joh 4:23).   

Et Luther-ord gir grunn til ettertanke:  

Antikrist rår i Guds tempel hvor prest og menighet underkaster seg menneskers 
lærdommer og påbud, som om deres verdslige maktbruk er kirkens vern og trygge 
borg.  De tilslører Kristus – troens rettferdighet, gjør Midleren til en lovgiver, 
forvrenger evangeliet og sakramentenes bruk, og bruker syndsforlatelsens 
evangelium til hån og spott.  Men kirkens beskytter og verge er alle dager ingen 
annen en han som sa: ”Gå bort fra meg, satan!” (Luthers preken 18.2.1537 – WA 45, 
25-47) 

 

 

  



KSv/Hjelperen, side 282 

57.   MELLOMTILSTANDEN   

Benevnelsen «mellomtilstand» sikter til sjelenes tilstand før de dødes oppstandelse.   

Spørsmålene melder seg: Hva vil det si at de troendes sjeler er borte fra legemet og 

hjemme hos HERREN?  2 Kor 5:8.  Og hva vil det si at sjelen hviler i paradiset, eller i Ab-

rahams fang?  Lk 16:23, 23:43, jf Fil 1:23.   

Få bibelsteder belyser mellomtilstanden.  Svarene inngår i de ting som Gud holder 

skjult for oss i dette liv.  Bibelstedene om ”de siste ting” retter vår oppmerksomhet 

mot Kristi gjenkomst til dom, og det som siden følger:  

1 Kor 1:7 – mens dere venter på vår Herres Jesu Kristi åpenbaring.  Fil 3:20f, Kol 3:4, 1 Tess 
4:13ff, 2 Tess 1:9f.  2 Tim 4:7-9, Tit 2:13.   

Stedene sier at Kristus skal gjenforene sjelene med deres legemer, og de taler om den 

eksistens som siden følger og overgår våre forestillinger, Fil 1:21-23.   

1 Pet 3:19-21a  - (Kristus) forkynte for åndene som var i fangenskap.  Det var de som på 
Noahs tid hadde vært ulydige, da Gud i sitt tålmod ventet mens arken ble bygd.  I den ble no-
en få mennesker – i alt åtte – frelst ved vann, det som i sitt motbilde, dåpen, nå frelser dere. 

Ordene sikter til den inkarnerte Guds Sønn i Jesu skikkelse, han som led og deretter ble 

opphøyd i herlighet (1 Pet 1:11).  Han forkynte for åndene som var i fangenskap, det vil 

si for dem som var ulydige på Noa’s tid.  Det fremgår av sammenhengen at her handler 

det om domsforkynnelse for de mennesker som på Noa’s tid fikk anledning til å høre 

Guds ord, men forherdet seg (Mt 24:37-40, Lk 17:26f).  De er for all ettertid et adva-

rende forvarsel om den dom som venter de vantro på Dommens dag. Motivet kommer 

vi tilbake til i forbindelse med 1 Pet 4:6.   

I NT blir ordet for å forkynne eller proklamere (keryssein) brukt dels om å proklamere 

Guds evangelium (Mt 4:23, 9:35 osv), dels om å forkynne Guds lov (Mt 3:1, Rom 2:21 

osv).     

Apostelens formaning er en dåpsformaning.  Med frelsen - gitt i dåpen, formaner Peter 

de troende med håpet for øye.  Når håpet går i oppfyllelse, skal de ta arven i eie.  Be-

grunnelsen er gitt med Kristi martyreksempel, som straks etter sin lidelse trådte frem 

som dommer over åndene i varetekt.  Til sist skal Herren Jesus ved Faderens høyre 

dømme levende og døde.   

Peter oppmuntrer med Jesu martyreksempel, som nå er det levende håp (1:3), og 

oppmuntrer til utholdende bekjennelse.  Nå gjelder det å leve - ikke etter menneskeli-

ge lyster som før, men leve resten av sitt liv etter Guds vilje.  Da må troens bekjennere 

tåle spott i Kristi etterfølgelse, og alltid være rede til å begrunne deres håp, 3:14-4:7.  

Så langt teksten forstått i brevets sammenheng.  Men spekulative tolkninger fins, flere 

kjent fra tidlig i kirkens historie:  

 Kristus proklamerte løftenes oppfyllelse, altså frelsen for patriarkene og profetene 
(Hermas’ Hyrden c 140).   

 Kristus forkynte dommen for falne engler eller demoner - de som forførte menneskene 
på Noa’s tid (1 Mos 6:1-4).   

 Etter dommen bandt Kristus de onde englene - demonene – og satte dem i varetekt 
(Første Henoks bok, kap 19).   



KSv/Hjelperen, side 283 

 Med henvisning til Apg 2:24 - Kristus fòr ned til helvetet for å lide også der (Aepinus, d 
1553).  Men samme bibelsted handler om Kristi legeme - ikke om hans sjel.   

 Kristi nedfart er en billedlig (åndelig) fremstilling av Kristi lidelse, død og begravelse 
(Calvin, reformert lære).  Men apostelen viser til en faktisk hendelse.   

 Kristus fòr ned til den gamle pakts fromme i helvetets forgård (limbus patrum) og 
fridde dem ut (Romerkirken). 

 

1 Pet 4:6 – Nettopp derfor ble også evangeliet forkynt for de døde, for at de skulle bli dømt 
som mennesker etter sin onde natur, men leve i Ånden, liksom Gud. (Overs e Sv Kyrkobibel.) 

Stedet nevner motivet for Kristi nedfart: Kristi proklamerte sin seier for dem som her 

hadde hørt Guds ord.  Teksten er domsforkynnelse.  Alle spekulasjoner om omvendel-

sens mulighet etter døden skal avvises som vranglære (eks Markion, Origines).   

Hva skjer med alle de som ikke fikk høre Guds ord mens de levde her?  Gud skal døm-

me ”det som skjuler seg hos menneskene”, Rom 2:16b.  Resten står ubesvart.      

Det er uttrykk for spekulasjon når man bruker steder som Joh 3:18, 36 og 5:24 til støtte 

for læren om skjærsilden.  Det gis ingen mulighet til omvendelse etter døden.  Den le-

gemlige død er ”sjelens siste skjærsild” (Luther).  Døden renser de troende for de siste 

rester av syndefordervet: Lk 23:43, Fil 1:23 osv.  

Kristus er de troendes liv.  Om troen er aldri så svak, så har den Kristus og med ham 

syndenes forlatelse og evig liv.  1 Joh 2:2, Gal 2:20.   

Aktuelle bibelsteder gir anledning til noen slutninger:  

 Sjelene vender ikke tilbake til denne falne verden, Lk 16:17-31.  Spiritisme er djevelens 
spøkeri, 5 Mos 18:11f.   

 De døde har ingen kunnskap om ting og hendelser på denne jord, Jes 63:16.   

Hovedsaken står fast 

Håpet om verdens gjenfødelse, Mt 19:28, når Kristus kommer med en ny himmel og ny 

jord, Åp 21:1ff.  Begrunnelsen har Gud gitt, som reiste gudmennesket Jesus opp fra de 

døde på den tredje dag, og tegnene følger den forsamlede menighet hvor døpte men-

nesker holder Kristi befalinger og lever det sakramentale kristenliv (Apg 2:42).  Der 

mottar de forsoningens evige goder, kjenner den levende Gud og har evig liv i Guds 

nåderike.   

Joh 17:3 - Dette er det evige liv, at de kjenner deg, den ene sanne Gud, og den  du utsendte, 
Jesus Kristus.   

 

 

  



KSv/Hjelperen, side 284 

58.   HÅPET OM SALIGHET 

I den gamle pakt (GT) var håpet fra først av dunkelt, om de gudfryktiges samling hos 

Gud, 1 Mos 5:24, 2 Kong 2:11, Sal 73:24f, Pred 3:20f.   

Mot slutten trer håpet tydeligere frem, Jes 65:17, 66:22: Saligheten hos Gud på en ny 

jord, hvor Gud bor hos sitt folk i synlig herlighet, og livet utfolder seg i fullkommen gle-

de, hvile og fred, i tilstander som overgår all forstand.   

I den nye pakt (NT) - i det apostoliske vitnesbyrd, er håpet det samme, jf Åp 21:1f, 2 

Pet 3:13.  Billedbruken er klarere, den utfyller og utdyper, Åp 21:3-5, 9-22:15 osv.   

Nytestamentets skrifter gjenspeiler håpets begrunnelse i et tilbakeskuende perspektiv 

på påskebegivenhetene i Jesu liv.  Som oftest er begrunnelsen indirekte, lik kommenta-

rer til evangelistenes Jesus-beretninger.  

Paktens ark sett i det himmelske tempel 

Åp 11:19 – Guds tempel som er i himmelen, ble åpnet og hans paktsark ble synlig i hans 
tempel…   

Dette syn viser tilbake til israelittenes erobring av det lovede land, og til det frafall som 

Gud straffet dem med, da paktens ark – Guds seierstegn - ble fiendens krigsbytte.  

Men Guds folk er ikke dømt til nederlag i endetidens trengsler, for paktens ark er sett i 

det himmelske tempel!        

Ordene utgjør Åpenbaringsbokens høydepunkt og Jesu trøstemotiv i en disposisjon i 

trinnvis ”oppstigning”, og deretter i trinnvis ”nedstigning”, hvert trinn fulgt av lovpris-

ning (kap 4-22:5).  Med syn av arken vil han stadfeste seieren over sine fiendemakter.  

Den er allerede vunnet ved ”Lammet som er slaktet”, 5:12, jf v 6 og 9.  Den sårmerke-

de Kristus er historiens sentrum og ledetråd – også for de himmelske hærskarer og den 

triumferende kirke.  Den sanne trøst mot døden og dommen står fast: Gud lar oss alltid 

triumfere i Kristus. 

2 Kor 2:14 – La oss takke Gud som alltid fører oss med i Kristi seierstog og gjennom oss 
sprer kunnskapen om ham som en duft på hvert et sted.  Rom 7:24f, 1 Kor 15:57, 1 Joh 5:4f.   

Guds inngripen til vår frelse handler om Guds rådslutning fra evighet, og om løftenes 

oppfyllelse i en bevitnet frelseshistorie, hvor Jesus-historien gjør den umistelige for-

skjell mellom håpet i den gamle og i den nye pakt.  Kristus Jesus er ”det troverdige og 

sanne vitne, BEGYNNELSEN til Guds skapelse”, Åp 3:14 osv.   

Guds handlende allmakt og trofasthet 

Guds handlende allmakt og trofasthet er konsekvensrik.  Håpet må oppfylles, slik bi-

belhistorien viser.  Kristus måtte lide, dø og gjenoppstå på den tredje dag,  Og Kristi 

gjenkomst må følge, og med ham en ny himmel og ny jord.  Guds seier i Kristus Jesus 

og ham korsfestet har en nødvendig konsekvens.  Han er det ”levende håp”, 1 Pet 1:3, 

som ikke gjør til skamme, Rom 5:5.  Evangeliet lar oss kjenne Gud i hans handlende 

allmakt og trofasthet, men ikke dagen for Kristi gjenkomst som verdens dommer.  Den 

vet kun Faderen.   

Altså er det feil å fremstille håpet som et tillegg til evangeliet – lik en ”happy ending”.  

Håpet er allerede gitt med Guds forsoning med verden i Jesu kors død.  Det har Gud 

stadfestet da han reiste Jesus opp fra de døde, og med frelsen gitt den enkelte i dåpen 



KSv/Hjelperen, side 285 

«som nå frelser dere» (1 Pet 3:21) med løftet om salighet for hver den som tror (Mk 

16:16).  Den oppstandne Jesus er Herren ved Faderens høyre og «førstegrøden» av de 

hensovede.  Virksom med sitt ord og sin Ånd i den forsamlede menighet foregriper han 

den kommende verden.  Håpet er en foregrepet virkelighet i nåtid. 

Da forstår vi lettere hvor himmelen i bibelsk språkbrukaldri et sted langt borte.  Him-

melen er der hvor Gud er, og han er oss nærmere enn vi noensinne er nær oss selv.  

Den Oppstandnes virksomme nærvær i den forsamlede menighet motiverer og be-

grunner et liv i omvendelse og tro.  Det kan ingen agitator eller spekulant gjøre.  De 

øser av sitt eget.  Med falske løfter og oppskrifter sukrer de sine utopier.   

Hva er håpet om salighet?  

Guds gode engler har del i saligheten.  De ser alltid Guds åsyn, og utfører sin tjeneste i 

himmelen og på jorden til samme tid, Jes 6:1-4, Mt 18:16, Lk 1:19.   

Dåpen til Kristi død og oppstandelse gir løftet om salighet for hver den som tror, når vi 

uverdige får skue den levende Gud i all sin herlighet, ansikt til ansikt, 1 Joh 3:2, Mt 5:8, 

Joh 17:24, Åp 22:6 osv.  Da skal Guds herlighet gjennomstråle sjel og legeme i den 

kommende verden.   

 De salige taler det himmelske språk, ukjent på jorden, 2 Kor 12:4.   

 Deres legemer skal ha fullkommen udødelighet, kraft og skjønnhet, 1 Kor 15:42f.   

 Det skal ikke være grader i deres salighet, men grader i deres herlighet, Dan 12:3, 
2 Kor 9:6f. Jf Jesu ord om nådelønnen, Mt 5:12. 

Bibelen lar oss betrakte salighet fra en negativ og en positiv synsvinkel.  Negativt er 

saligheten et fravær av - eller en befrielse fra - Guds fiendemakter og alt ondt, så frafall 

er utelukket:  

2 Tim 4:18 – Herren skal også redde meg fra alt ondt og frelse meg inn i sitt himmelske rike.  
Ham være ære i all evighet.  Amen.  Åp 7:16f, 20:10, 21:4.   

Positivt er saligheten den uutsigelige glede, fred og hvile i et gjenopprettet gudssam-

funn.   

Sal 16:11 – For ditt åsyn er det en fylde av glede, ved din høyre hånd en evig fryd.  1 Pet 1:8.  
Heb 3:11, 4:1,10f.  Åp 14:13.   

Det kristne håp er altså noe annet enn den allmenreligiøse forestilling om sjelens udø-

delighet, eller spekulasjoner om det hinsidige.  Slikt beror på uvitenhet - ikke håp, Ef 

2:12, jf Rom 9:4, 1 Tess 4:13f.  

”De salige”   

De har i dette liv tatt vare på Guds ord om sine velgjerninger i Kristi lidelse, død og 

oppstandelse, Joh 3:16.  På grunn av ham – og ikke av noen annen grunn, fikk de ”syns 

forlatelse og arverett blant dem som er helliget ved troen på meg”, Apg 26:18.  Jf Jesu 

første saligprisning, Mt 5:3.   

All spekulasjon og fatalisme på lovreligionens grunn har kun ett alternativ: Guds vel-

gjerninger i Kristus ”og ham korsfestet”, 1 Kor 2:2, jf Joh 3:16.  Gud er en forsonet Gud, 

stadfestet med Kristi oppstandelse fra de døde, og frelsen gis den enkelte i dåpen til 

Jesu død og oppstandelse.  Han er kilden til nøklemaktens embete, med befaling om å 

forkynne omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk, Lk 24:47.  Evangeliet bringer 

håp fra åpenbaringsordets levende Gud, verdens skaper og gjenløser.   



KSv/Hjelperen, side 286 

Joh 17:24 – Fader, jeg vil at der jeg er, der skal de som du har gitt meg, være hos meg, så de 
får se min herlighet, som du har gitt meg fordi du elsket meg før verdens grunnvoll ble lagt.  1 
Kor 15:1-5, jf v 14-21.   

Luther sier om dette Jesus-ord at det bør være de kristnes hodepute og dundyne når 

den stund er inne, da de skal fare herfra, befridd fra all synd og ulykke, og fra syndens 

og djevelens vold, og bli ført til evig hvile og glede.  Det er Jesu Guddoms person og 

verk som gjør den nye jord til et godt sted å være.  Dit lengter et Guds barn for å være 

hjemme hos Herren.   

CA 20:24 - «Den som nå vet at han ved Kristus har en nådig Fader, han kjenner i 
sannhet Gud, han vet at Gud har omsorg for ham, han påkaller ham og er – kort 
sagt, ikke uten Gud, slik som hedningene er.  For djevlene og de ugudelig kan ikke 
tro denne artikkel om syndenes forlatelse.  Derfor hater de Gud som sin fiende.  De 
påkaller ham ikke, de venter seg ikke noe godt fra ham». 

Billedbruken om saligheten beskriver ikke det ubeskrivelige, men overstiger det uutsi-

gelige og lar oss ane gleden og freden og hvilen i Guds fullendte rike.   

Eksempel: Jesu tale om bordfellesskap og bryllupsmåltid, Mt 8:11, Lk 22:30, Åp 
19:9.   

Billedbruken kontrasterer tre forhold:  

 Det evige utenfor – med ”gråt og tenners gnissel”, Mt 8:12,  

 menneskeslektens forplanting, Mt 22:30, og  

 menneskenes strebertrang, Lk 22:24-30, jf Joh 13:14, 1 Pet 5:3, osv.   

I saligheten er Gud ”alt i alle”, i all sin godhets rikdom, 1 Kor 15:28.  Gud er i sitt vesen 

kjærlighet – den kjærlighet som oppfyller kjærlighetens lov.  Denne lovoppfyllelse re-

presenterer Kristus med sitt virksomme nærvær med sin Ånd i de troendes liv.  Dette 

nærvær foregriper saligheten på en usynlig måte: 2 Kor 4:7-11, 7, Kol 3:3, Ef 2:4-9.   

Den troende kirke er en Kristus-virkelighet - «Kristi legeme».  Kirken er «hans fylde 

(plæroma) som oppfyller alt i alle”, Ef 1:23, jf 4:16, 5:23 osv.   

Guds kjærlighet i Kristus (agape) er oppfyller det doble kjærlighetsbud i dem som har 

Kristus til gave, gitt av nåde.  Han er virksom i deres liv og fornyer dem i Guds bilde og 

lar dem oppfylle kjærlighetens lov, om enn i sin begynnelse i dette liv.  Med sin Ånd 

skaper han i deres innerste (hjerter) en ny vilje, lyst og kraft til å leve i kjærlighet til 

Gud og sin neste.  Denne kjærlighet er beskrevet i Tibudsloven og skjerpet i Jesu un-

dervisning og i de apostoliske formaninger.  Mt 5-7, Rom 13:10, 2 Joh 6 osv.   

Med Kristus til gave blir loven oppfylt ved troen.  Evangeliet om Guds velgjerninger i 

Kristus lar oss kjenne den eneste sanne Gud i hans kjærlighet som langt overgår hans 

nidkjærhet for sitt verk.  Med denne kjennskap frykter vi og elsker Gud over alle ting 

og setter all vår lit til ham (d første bud).  Denne tro er i livets vitnesbyrd tvetydig mer 

eller mindre.  Årsaken er den onde menneskenatur eller arvesyndens motstand i vårt 

innerste.  Derfor må denne lovoppfyllelse være i sin begynnelse i dette liv (Gal 5:16ff).  

Men Guds nådehimmel skjuler manglene (Luther), for ved dåpen og troen er vi for Kris-

ti skyld Guds kjære barn.  

Håpet motiverer til gode gjerninger 

Håpet om salighet motiverer til omsorg for Guds falne skaperverk i smått og stort.  Mo-

tiverende er også løftet om nådelønn: 



KSv/Hjelperen, side 287 

Til bibelstudium: Mt 5:12 (jf 6:1).  Luk 6:23.  Apg 5:41, 7:52.  Rom 5:3, 1 Kor 3:14f, 
Kol 3:24, Heb 10:35, Åp 22:12.   

Men håpet om salighet er uforenlig med gjerninger i strid med Guds skapervilje, Ef 2:1-

5, 10.  Da står legemet ”til syndens disposisjon som urettferdighets våpen”, i motset-

ning til dåpens rette bruk - ”til Guds disposisjon som rettferdighets våpen”, Rom 6:13, 

Tit 3:8.  Kompromiss er forførelse, for åpenbaringsordets Gud er hellig og nidkjær for 

sitt verk.   

Livets orienteringspunkt  

Håpet om salighet hos Gud skal være livets orienteringspunkt mens vi lever her. Guds 

ord om den evige salighet lokker til tro, og oppildner til utholdende tro med målet øye.   

Tit 2:13 – mens vi venter på det salige håp og åpenbaringen av vår store Guds og Frelsers 
Jesu Kristi herlighet.  Åp 2:10b – Vær tro til døden, så vil jeg gi deg livets krone!  Mt 5:12, 1 
Joh 3:2. 

Menneskets nød – syndens nød - er verre enn noen dødelig kan fatte, men evangeliet 

om Guds velgjerninger i Kristus bringer glede og håp.   

Fil 4:4 – Gled dere alltid i HERREN.  Atter sier jeg dere: Gled dere!  Jf Rom 5:4f, 12:12.   

Slike oppmuntringer har alltid adresse til Kristi bekjennere, og slik må det være.  Synds-

forlatelsens evangelium har aldri vunnet denne verdens applaus og anerkjennelse, og 

kommer heller aldri til å gjøre det, 1 Kor 1:23, 2 Tim 4:1-8.   

Gleden ”i HERREN” er verdens barn ganske fremmed.  De søker falske trøstegrunner i 

møte med sykdom, lidelse og død, for vi mennesker tar ikke vår egen skyld og skam og 

håpløshet på alvor, ikke før Guds lov stiller oss til regnskap og driver oss til Guds forso-

ningsverk i Jesus Kristus og ham korsfestet.   

Da må verdens falske trøstegrunner fare.  Avkledd all egen rettferdighet, står vi for den 

hellige Gud.  Da må vi ta oss selv på alvor og søke den levende Gud på alvor i hans 

selvhengivende kjærlighet i den korsfestede og oppstandne Kristus:  - «han er min Her-

re, som har gjenløst meg fortapte og fordømte menneske».  Guds lov driver oss til 

denne posisjon for den hellige Gud.  Han lar seg ikke begripe ovenfra, men nedenfra.  

«Salige er de som er fattige i seg selv, for himmelriket er deres», Mt 5:3.  Hvorfor?  For 

at vi skal leve under Kristi nådige herredømme og tjene ham som Guds kjære barn i 

gjerninger som har Guds ord og befaling for seg.   

Guds ubegripelige kjærlighet i en bevitnet Jesus-historie lar seg gripe nedenfra – vår 

fortapte og fordømte nødssituasjon I det dype kommer Gud oss til redning med 

evangeliet og sakramentene som midler.  Han meddeler seieren i Lammets blod, og de 

som tar vare på hans ord, får nåde til å anvende Guds velgjerninger i Kristus, enhver på 

seg selv.  Av nåde lar han oss øse med fryd av frelsens kilder (Jes 12), og fra det dype 

hører Gud troens halleluja.  Frelst av nåde, lar Gud oss triumfere over alt ondt, Rom 

8:37, og jage mot målet, Fil 3:14, Åp 19:9.  



KSv/Hjelperen, side 288 

Kirkens dagsorden underveis 

Kristi misjonsbefaling er kirkens dagsorden med menneskers salighet for øye.  Guds 

ords formaninger stadfester mål og oppdrag, og tjener som advarsel mot vantro og 

kjødelig sikkerhet.  Gud vil ha trofaste tjenere, frelst av nåde:  

En Ordets tjener holder ikke noe tilbake, Esek 3:18f, 2 Tim 4:1f, 2:23-26 osv.  Den som 

underslår Guds ord, eller legger til lærdommer i strid med Guds  ord, gjør seg skyldig i 

andres fortapelse og drar Guds vrede over seg:  

Sal 2:5, 12 – så taler han til dem i sin vrede, med brennende harme skremmer han dem. /…/ 
kyss skjelvende jorden for hans føtter.   

Jer 6:13-17, 23:1f, 11, 14-32.  Mt 7:22f.  1 Kor 10:21f, Kol 3:5f.  Åp 2:20-23, 3:2f, 17-19, osv. 

En Jesu disippel ser i Ordets speil, erkjenner fall og feil, og ber om forlatelse.  Absolu-

sjonen i det private skriftemål er Guds medisin når egne fall og feil røver troens frimo-

dighet (Joh 20:23).  Hvor syndenes forlatelse er, der er også liv og salighet. 


