HJELPEREN

Artikke|samling
Vedlegg til Sakornh-serien,
tred)e trosartikke|

Utvidet og revidert a D 2020 (2016)

Av Kare Svebak




FORORD

Litteraturlisten fins i det fgrste, innledende bind i Sakorn-serien — en kate-

kismeforklaring til Luthers Lille Katekisme.

Utdypende artikler foreligger ogsa i felgende kommentarbind:

En trofast kirke — om Bibel og bekjennelse.
Et hellig folk — om De ti bud.
Skaperen og Gjenlgseren — om f@rste og andre trosartikkel.

Barnerett hos Gud — om Herrens Bgnn, dapen, skriftemalet og Her-
rens Nattverd.

Kare Svebak, prest, statsstipendiat em.

KSv/Hjelperen, side 3



INNHOLD:

w

® N o v &

10.
11.
12.
13.
14,
15.
16.
17.

18.
19.
20.

21.
22.
23.
24.
25.
26.
27.
28.

29.
30.
31.
32.
33.
34.
35.

OM TREDJE TROSARTIKKEL.....cevettriiiiiinnniiiiniiiiiinnnniiiiiissssnnsieeeiisssssssmeeesisssssssieeesissssssssssessss 6
JESU OPPGJ@R MED FARISEERNES MENNESKESYN ......ccceveueeeeeereeenessssnsssssssessssssssssssssnssssssses 7
«DEN BUNDNE VALGFRIHET» A PROPOS LUTHER OG ERASMUS .......cueerriiiiiiininnnnnnnnniicsnnnnnnens 10
GENERELT OM NADEMIDLER ........coeeeerererereresssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssesssessssssssssssssssssssnns 15
GUDS FORSONING OG DENS GODER .......cccettiiiiiiunniniiiiiiicsnnniieeniisnsmniieeeiismmsssmieeesssssssssee 17
PREKEN I BIBELSK MENINGL........cccccciiimmiiiiiiiisiinnniiieiiiisinnsmieesiissmsssmieeesisssmsssseeesssssssssssssessss 22
TREKK VED LUTHERS PREKENER .....cceiiiiiiiititiitiiiinenniiennnnnnnnssennnsensssessssssssssnsssesssssssssnns 28
DET PREKENEMBETE SOM FOLKET VIL HA ...oouuiriiiiiiiineetnininnnnnnnneeesnnssensssesssssssssnssssssssnes 30
KRISTENTROEN INGEN TRO PA TROEN ....ccoveieeeneeeessesesesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssens 33
OM TROEN | OMVENDELSEN .......cccooiiiiimmmiieniiiisiinnnnneeiiiissssnnneeesissssssssssseessssssssssssssssssssssssssssans 38
PIETISMENS FRELSESTEORI......ccoicceiiummiiiiiiiiisinnniiieniiisiinnsiseesissssssnssssessssssssssssessssssssssssssssessses 44
ER KIRKENS TRO TROVERDIG?......ccciicuiiiiiiiiiicniienicenieiscsneesssene s sanse s ssnssssssssssssssnsesssssnaesnns 51
DEN FRAFALNES OMVENDELSE ........uuutiiiiiiiiiinniiiiiniiieesiieesissssssssesisssssssssssssssssssssssesssses 56
RETTFERDIGGJ@RELSE OG FORSONING | BIBELSK ORDBRUK .......ccoeeueruirnensnnnneiessenssesesessnnnes 57
TROENS RETTFERDIGHET | TROENS LYDIGHET .....ccccciiummiieeniiisssnnnnneennssssssnnnneeessssssssnssesesssssssnns 67
GUDS SPNNS LIDENDE LYDIGHET VAR ENESTE RETTFERDIGHET FOR GUD ......ccceerrurrrurerererennne 73
HVILKEN RETTFERDIGHET ER DET EVANGELIET APENBARER? ......cccvuiureresesersensssssssssesesesssens 81
VEISKILLET | LAREN OM TROENS RETTFERDIGHET.......ccotviiivummmiiiiinicnenniinennncseensseenssssssnsnnnee 86
«BLIR REFORMASJONEN TIL INGEN NYTTE?» cccoviiiiiiiiiiiiieiieissneessssnesscsnsessssnsesssssssesssssnenns 91
EGENRETTFERDIGHETENS LYSENDE FORTJENESTER.......ccettiiiiiiiineeiiiininncneinneennenenneeennes 100
DET FLERTYDIGE ORDET "KIRKE” .....cccosuttiiisneiiissnneiiisnneiissnneiissneeicsssnesiesssnessssseessssssessessssesns 105
DEN KJIEMPENDE KIRKE ......cettitiiiiiiieiiiiiiiiceiiiiininessissssnsssssseesisssssssssssssssssssssssssesss 109
«ORDETS REGEL» KIRKENS RETTESNOR.........cccovimmiiiiniiiinnnniiiennisnssnisesnnssssssssseesssssssssssnnes 111
DEN ENE HELLIGE KIRKES ENHET OG VEKST ....cucoururureeenerssssseeesesssssesessssssssssessssssssssssessssses 113
GUDS KIRKES ENHET STAR IKKE | GJELD TIL KIBDET .....voveeuerrerenuerresssssssesesssssssssssessssssssessenes 117
DEN FARE SOM TRUER KIRKEN INNENFRA .......ccoeuvtimimmmmmmnnnnieneneneenieieineeieeeeseessesessmsssesseseseee. 124
APOSTOLATETS KIRKE ....cccoiiiiinnntiiiiiiinettttiiiinneetteenissssneessessssssssssssssesssssssssssssssssssssssnns 128
APOSTOLATETS KIRKE PA HISTORIENS ARENA .....c.ovoveeueurrriencnsssesscssssessssssssessssssssassssssssssssnns 134
KIRKENS KATOLISITET ER "APOSTOLISK” ....coiveriieriiniirseeiieeinerinsressnesssessssessssnessssessssesesses 138
FORBR@DRING | DEN FALSKE APOSTOLISITET ...ccceiitinernenscsiensesssnssessessssssssssssssssssssssessesssssnsns 141
”ET INDREKIRKELIG DEMOKRATI” EN KIRKEVIRKSOMHET PA FOLKETS VILKAR ........ccovrvrruenee 149
KVINNEPREST-REFORMEN | LYS AV KIRKENS HODE-STRUKTUR.........cceevvrmmrmmmmnnnnnnnnnennnnnnennnnns 154
TRADISJONEN - INGEN APENBARINGSKILDE .........ccceveueeeeeeeeeeesssessssssssssssssssssssssssssssssasans 161
KIRKEFELLESSKAP ”PA TILSTREKKELIG GRUNNLAG” ......ccecerererrrrrrererssessssssssssssssssssssesssesssesens 164
GJOR IKKE KIRKEN ALMINNELIG! .....cccivtriuiiiiinensscsiiinssessestsessssssestsssssssssssessssssssnsssssssssness 170

KSv/Hjelperen, side 4



36.
37.

38.
39.
40.
41.

42.
43,
44,
45.
46.
47.
48.
49.

50.
51.
52.
53.

54.

55.
56.

57.
58.

GUDS KIRKE - KIRKEN FOR ALLE........ccueeveeteeteeesseeeesesssssessesssssssessesssssssessessassssssssssessssssssssssessnes 178
KIRKEVIGSELENS IMENING ....vcevveutiaeeiessseetesetesessesssessssestessssesssssssssssssensssssessssssssessnssssssnssssnen 183
TESER OM DET MENIGHETSBYGGENDE ARBEID PA KIRKENS GRUNN ....ccceveetireeeeeneerrrneeeneenens 191
«JORDENS SALT» OG «VERDENS LYS3 1..evuveueeueeeeeeeeeessesessaseesssessssesesssssssssessssessssssesssssssnsssensnn 193
HVA ER «FRIE SYNODER» | APOSTOLATETS KIRKE? NOEN LEDETRADER ......oueeveueereereneeeenenans 203
HVOR FINS « DEN GAMLE UDELTE KIRKED? ...evuveeeeeeeeeeseesessesessesessssessssesssassnsssssssssssssessssasensnns 208
HAR ALLE RETT TIL PREKENEIMBETET? «..ucutiuetieeieeeeeseeetesetessssessssesssesssssessssssssesssnssssssensnens 215
PIETISMENS KIRKEKRITIKK TIL LERDOM FOR LUTHERANERE ........ceeveeereeeeeeereessesseneessssessensens 220
BISKOP — PREST — DIAKON? ET NOTAT ..eeuviuteeeeeeeteeseseeeensesesssssessesssssssessesssssssssssssssessessessensns 235
KALLSRETTEN | EN BEKJENNELSESSITUASION ......eveteeereeeeeeeseeseessenesssssessesssssssssssssessssssssssensns 236
PRESTEVIGSLER | HVILKEN SUKSESJON? .....vcviviieeiesessestssestssesssssssssssessssesssssssssssensssssssssnsossnens 245
NOEN KIRKESKADELIGE OVERSETTELSER .......ceueteeeeeteeetesesesssseesssessssessssssessssesssesssssssnsasensnens 248
PRESTEN — KRISTI DELEGAT | KI@TT OG BLOD ...eeiueineeeeeeeeeseeseeeesesseesessesssssssssssssssssssesssseasen 249
PRESTENS LEREMYNDIGHET | APOSTOLATETS KIRKE .....c.veteueeeeeseeeeseeteeeseesseeesseessssssessssensnens 254
VISITASENES OPPDRAG OG LEGITIMITET ...cevetiueierieeessestssesessessssssessssessssesssssnssssssssessnsassssnssnes 261
DET LUTHERSKE LEREM@NSTER OM STIFTSBISKOPER ......covvuerieeirerssetssesissesesessessssessessnssssnens 266
DE GAMMELLUTHERSKE KIRKEORDNINGER ........cveueeeueeteeeeeeseeeesssessseessssssesssssssssessssssnsssensnens 270
EN «SIDEORDNET MENIGHET?® HVA ER DET? ..uceeueeeeueeeeeeeeeseeeeessessssesssssssssssstssssssssssesssssnsnnns 271
GUDS UTVELGELSE - EN BEVITNET HISTORIE ...cveueetiuiieeseeessesessessesssessssessssesssssssssssssessnssssneas 274
OM TUSENARSRIKET ...veuveuteseeeeetistseeseessssesesssssssssssessessssessensssssssasenssssesssssasanssssesssssnssntsssssssenes 276
O ANTIKRIST ..eeeeeeeeeeeeeeeeeesseseseaseteseessssesemsasesessessssasessaseesssessssasemsaseessenssmsaseesssetsnessnssensnnns 280
MELLOMTILSTANDEN ....veutviuetisetsseteseessesestsssssessssssssesessstesssssssssesssentessnsossssssssnssssssessnsassnen 282
HAPET OM SALIGHET ...veueviuietisetssetesssestssestsssstsssssssssesssssstesssssssssssssstessssssssssssssnssssssessnsassnens 284

KSv/Hjelperen, side 5



OM TREDJE TROSARTIKKEL

Den tredje trosartikkel handler om Den Hellige And, den tredje person i den treéne
Gud. Han er den suverene Hjelperen til tro pa Guds velgjerninger i Kristus, og den som
helliggjgr de troende og bygger Guds kirke pa jorden. Midlet er Guds virksomme ord,
forkynt, hgrt og tatt vare pa.

Saklig sett hgrer ogsa leerestykkene om dapen og skriftemalet med til denne trosartik-
kel, mens Herrens Nattverd er forankret i den andre trosartikkel om Gjenlgseren. Ved
a holde sakramntene utenfor forklaringen til tredje trosartikkel markerte Luther kir-
kens front mot gjendg@pere og spiritualister (el svermere). Takket veere Luthers innsats,
ble undervisningen om dap og skriftemal fornyet i en tid da deres betydning i dgptes
liv var underkjent eller glemt.

Hva er forholdet mellom kristnes liv som i Kristi tjeneste og den tro som Helligdnden
virker ved evangeliet (jf forkl 2 trosart)? Bekjennelsestro lutherdom legger vekt pa
gjerninger som har Guds ord og befaling for seg. De kan alle mennesker gjgre. Veiskil-
let gar ikke i sammenhengen mellom tro og gjerninger, men i forholdet mellom frifin-
nelsens arsak (rettferdigjgrelsen) og den fornyelse som Kristus virker med sin And i den
troendes liv (helliggjgrelsen). Svaret beror pa rekkefglgen i sak. Om frelsesvisshet be-
ror pa gjerninger, nadesvirkninger eller troserfaringer, ma frelsen vaere de kvalifisertes
frelse om den enn beror pa samarbeid med Gud.

Som regel handler gode gjerninger om trivialiteter, upaaktet av andre. Takk og heder
er uviss. Men én ting er sikkert. Utfordret til gjerninger i den selvhengivende kjzerlig-
het til Gud og var neste, erfarer vi indre motstand. Ingen elsker Gud av hele sitt hjerte
eller var neste som seg selv. Stilt overfor Guds hellighetskrav, er vi alltid skyldige, for-
dgmt og fortapt. | syndens ngd pa vredens hav kommer Guds oss til redning med
evangeliet. Seieren er vunnet. Gud har forsonet verden med seg selv i Jesu Kristi,
Guds Sgnns lidende lydighet, og derfor ble han oppreist fra de dgde pa grunn av var
rettferdiggjgrelse. Denne Guds nadige rettferdighet blir apenbart for oss med evange-
liet. Gud kunngj@ér og oppmuntrer til tro pa syndenes forlatelse for Kristi skyld. Det
gjor han fordi Gud vil ha sitt verk mottatt og trodd i verden. Der er Den Hellige And
deres hjelper som hgrer og tar vare pa evangeliet.

Var hjelp kommer fra himmelens og jordens skaper. Ogsa tredje trosartikkel om Gud
Helligdndens gjerninger har sitt utspring i Gud Skaperens handlende allmakt. Med
Kristus til gave oppmuntrer Gud oss til gjerninger i samsvar med Guds gode skapervilje.
Det som mangler, skjuler Gud under sin nadehimmel i Kristus. Hva de troende allerede
er ved dapen og troen - hellige og rettferdige for Gud i Kristus, det skal de ogsa bli fullt
og helt. Det skjer ved Kristi gienkomst pa den ytterste dag, nar han kommer som ver-
dens dommer, synlig for alle i sin Guddoms makt og majestet. Da skal Den Hellige And
«vekke opp meg og alle dgde, og gi meg og alle som tror pa Kristus, et evig liv». Na er
tiden til 3 bekjenne ham i livets vitnesbyrd enten vi bekjenner synder, ber, lover og
takker. Bekjenneelsen til Guds aere er Helligdndens verk ved Kristi ord.

KSv/Hjelperen, side 6



JESU OPPGJ@R MED FARISEERNES MENNESKE-
SYN

Problemet var og er fariseernes lzere om menneskets vilje overfor Gud. De laerte at
mennesket er skapt med en guddommelig evne til 3 velge mellom lysten til det onde
og lysten til det gode. Fglger mennesket lysten til det gode, lever det som et fritt
menneske - i harmoni med seg selv og sin medskapte guddomsgnist.

Dette menneskesyn betyr i praksis to ting: Mennesket ma velge: enten leve som rett-
ferdig eller synder for Gud. Velger mennesket a fglge lysten til det gode, lever det for-
sonet med Gud i kraft av gode gjerninger. Og motsatt: Fglger mennesket lysten til det
onde, ma det trelle under syndens herredgmme og leve uforlikt med Gud. Fariseerne
brukte syndefallsberetningen (1 Mos 3) som avskrekkende eksempel: Slik gar det, nar
mennesket velger galt!

"Nikodemus-problemet”:

Hvis syndefallet er begrenset til en del av menneskeheten — de som velger feil, kan det
ikke vaere ngdvendig a bli fadt pa ny med vann og And! Frelsen ma ha en annen arsak.
Les Joh 3:1-21. Overfgrt pa kristen forkynnelse, forutsetter taleren at tilhgrerne har
evnen til 3 medvirke med lovgjerninger til sin frelse, nar Gud gir kraft til det. Slik gjgr
man troen til en prestasjon eller kvalifikasjon, og til et pressmiddel for den hellige Gud.
Denne lgsning pa menneskets gudsforhold underkjenner Guds handlende allmakt og
suverenitet. Lgsningen er med rette kalt «den egenrettferdiges omvendelse».

Da er det ikke tale om tro i bibelsk mening, som er Guds tro, det vil si den tro som Gud
skaper og bevarer med sitt ord. Dens kjennetegn er tillit til Guds Igfte, gitt den enkelte
i dapen: Gud vil vaere meg nadig pa grunn av Guds Sgnns lidende lydighet i Jesu skik-
kelse, som dgde for verdens synder, og ikke av noen annen grunn. Herre, forbarme
deg! Det er til meg ogsa, er troens gjensvar.

Mt 16:6, 12 - Vokt dere for fariséernes og sadduséernes surdeig! 15:9 - Forgjeves dyrker de
meg. Lk 18:14 — (Tolleren) gikk hjem erkleert rettferdig i motsetning til den andre.

Forskjellen mellom fariséisk tro og kristentro

Den er forskjellen mellom «min tro» og Guds tro. Fariseéeren takker Gud for at han
kvalifisert til Guds nade med Guds hjelp. Den andre erkjenner sin avmakt, pakaller
Guds hjelp i tillit til Guds tilgivende nade for Kristi skyld. Tollerens bgnn i templet —
«Gud vaer meg, en synder, nadig!» - har et ord som henspiller pa nadestolen — hilasteeti
moi, nadestol meg). Den ene stgtter seg til valg og erfaringer, for uten dem mister han
sin tro og anser seg ikke lenger for en «personlig kristen». Den andre ligner barnet i sin
tillit til Guds ord og lgfte, for Gud er god for sin egen skyld. Den rettferdighet som
evangeliet dpenbarer uten lovgjerninger, drar ham til Gud.

Sal 51:3 - Veaer meg nadig, Gud, etter din miskunnhet; utslett mine overtredelser etter din
store barmhjertighet. Sal 32:1f, Rom 4:7f.

Det hender fariseeren ber presten (el predikanten) om hjelp til selvforbedring, som er
den egenrettferdiges omvendelse. Den andre erkjenner vantroen med dens frukter,

KSv/Hjelperen, side 7



og sgker Guds tilgivelse for Kristi skyld, som gis av nade. Siden Guds nadetilsagn har
adresse til den enkelte, ma anledninger gis til privatskrifte, for tilhgrere fins som ikke
tgr anvende frifinnelsen i Kristi dgd pa seg selv, selv om frelsen er gitt i dapen. | det
private skriftemal blir var barnerett hos Gud stadfestet med avlgsningen (absolusjo-
nen): «Jeg forlater deg Dine synder. | Faderens osv.» (jf forkl Fgrste bud).

| de troendes liv gar ikke skillet mellom «vi» og «de andre», men mellom kjgd og And,
for alle er vi av naturen fariséere. Den onde lyst i vart innerste lar ikke Gud veere Gud,
men stritter imot frelsen gitt av nade, og sgker bekvemme fluktveier. Menneske er
menneske. | denne avmakt kommer Kristus oss til hjelp med sin Hellige And og lar oss
vinne seier med ham til gave.

Gal 5:16ff. N Joh 8:23f, 34, 42-44, 15:1-9. Rom 6:12f, 20-23.

Forholdet kjgd og And medbestemmer det uoverstigelige skillet mellom sann og falsk
tro, og mellom sann og falsk kirke.

Gal 4:25f (2:21). Ef2:8, Ap 22:17. N Jesu verop, Mt 23:13-33.

Eksempler: Jesu lignelse om de to sgnnene, Mt 21:26-32. Den fgrste tilsvarer
fariséerne som sa ja til Loven, men uten a gjgre hva loven krever. Jf 1 Mos 8:21, 2
Mos 24:3, Joh 9:28, Mt 7:22f. Fariséerne viste i praksis at menneskets vilje er
bundet.
Paulus med sin bakgrunn som uklanderlig fariseer, formidlet Jesu undervisning om
Guds rike, som tilhgrer dem som er fattige i seg selv og ikke har noen egen rettferdig-
het a fremvise for Gud (Mt 5:3).
Rom 2:17-23. 1 Kor 5:6-8, Gal 5:9 (jf 2:16, 20f, 3:21f, 5:1-6, 16). Paulus gir innsyn i egen
loverfaring, se Rom 7, Ef 2:1-9, Fil 3:3-11.

Apg 23:6-9. Merk hvordan han utnyttet forholdet mellom sadduséerne og fariséerne til sin
egen fordel. Han delte fariséernes tro pa de dgdes oppstandelse — som sadduséerne fornek-
tet, men unnlot & nevne fariséernes tro pa menneskets frie vilje.

Pelagianisme og synergisme
Pelagianeren tror at han av egen fornuft og vilje kan omvende seg til Gud, tro
evangeliet og lyde Guds lov. (Pelagianisme, e munken Pelagius, d e 418.)

Synergisten tilskriver menneskets vilje en avgrenset, men avgjgrende rolle: Med
Guds hjelp kan mennesket bestemme seg for a bli en kristen og leve slik Gud vil.
(Synergisme - lzeren om samarbeid mellom Gud og menneske om frelsen.)
Det finnes ingen Jesus-ord eller apostelord som laerer hva vi selv ma gjgre for a bli
frelst. Vi er henvist til Den Hellige Ands handlende allmakt og suverene inngripen, nar
han gir forsoningens goder ved evangeliet og sakramentene (nademidlene). Hvorfor
ma det veere slik? Nytestamentet lar oss skissere en begrunnelse med tre innfallsvink-
ler:

1. Vi forstar ikke uten videre vdr egen ngd, borte fra Gud.

Vi kommer til verden, okkupert av Guds fiendemakter synd, dgd og djevel, lik et okku-
pert land. Vi kommer andelig blinde, vendt bort fra Gud. Vi aner ham i hans skaper-
verk og i den etiske fordring, men kjenner ham ikke, enda han er livets kilde.

Denne ngdssituasjon ma apenbaringsordets Gud avslgre for oss. Det er hva Gud gjgr
med sin hellige lov — i en sum: Du skal elske Gud av hele ditt hjerte og din neste som
deg selv. Du skal vaere hellig, lik Gud. Guds morallov krever den selvhengivende kjaer-

KSv/Hjelperen, side 8



lighet til Gud og min neste — ikke i utvortes mening, heller ikke stykkevis, men av hjer-
tet, hundre prosent. Da star vi avslgrt for Gud i egenrettferdighetens filler, for den on-
de lyst gjgr motstand mot Gud i vart innerste. Derfor kvier vi oss for konklusjonen og
forsvarer oss med dydens fikenblad — med selvbekreftende illusjoner.

2. | ddpen har Gud ”innforlivet” oss med den d@de og oppstandne Kristus, ”for at vi skal
vandre i et nytt liv”.

| ddpen gir Gud den enkelte del i den fullbrakte frelse i Jesu Kristi, Guds Sgnns dgd.
Men syndsforlatelsen eller frifinnelsen er ikke malet. Malet er det nye livet som Kristi
tjenere, ved troen ikledd «evig rettferdighet, uskyldighet og salighet, likesom han er
statt opp fra de d@de, lever og rader i evighet».

Dgpt til Jesu dpd og oppstandelse, tjener vi Gud som hans kjeere barn under Kristi na-
dige herredemme. Med ham til gave, tjener vi Gud med Kristus til eksempel i gjer-
ninger som har Guds ord og befaling for seg. Og virksom ved troen i vare liv, gjenreiser
han gudsbildet og fornyer oss med det fullendte Guds rike for gye i den kommende
verden.

Rom 6:3-11. JfEf 2:1-6, 4:17-5:21, Fil 3:7-11, Gal 2:19f, osv.
3. Alt i Guds kirke pa jorden handler om ddpen.

Da ma lov og evangelium bli forkynt, og de som ikke tgr anvende Guds nadetilsagn pa
seg selv, bli invitert til det private skriftemal. Der blir Guds nadepakt i dapen stadfestet
og vi gar derfra i visshet om barnerett og arverett hos Gud. Det er denne evangelie-
bruk Luther sikter til med ordene i forklaringen - ”i denne kristne kirke tilgir han meg
og alle troende alle synder”. Men tror du om deg selv at du kan medvirke til Din frelse,
da er du falt ut av naden og skyldig til 3 holde hele loven.

Gal 5:1-5, Jf 2:21. Rom 11:6.

Den selvbestemte tro i kirkens skygge

Fariséismen fglger kirken lik en skygge gjennom historien. Den gamle motsetning mel-
lom Jesus og fariséerne bestar inntil Dommens dag.

Eksempel: Filosofenes reaksjon pa evangeliet, Apg 17:32.

lllustrasjon: Avtaler om kirkefellesskap pa sakalt “tilstrekkelig grunnlag”. Med
avtaletekstene har man tilslgrt og fortidd den bibelske arvesyndslaere, og likesa
forskjellen mellom ”Kristus for oss” — som er frifinnelsens arsak og troens
rettferdighet, og "Kristus i oss” — som er fornyelsen eller helliggjgrelsen i gode
gjerninger (den nye lydighet). | stedet fremhever man sammenhengen mellom
frifinnelse og fornyelse. Men hvilken sammenheng kan det vaere, som laerer
frifinnelse med forbehold om fornyelse?

Konflikten gjelder den tro som lever av Guds nadetilsagn pa dapens grunn, med barne-

rett og arverett hos ham. Det er denne «nadestand» syndsforlatelsen stadfester i pri-

vatskriftemalet, og denne tro Gud styrker med alterets sakrament i Herrens Nattverd.

Den frafalne lutherdom feirer reformasjonsjubileet, men overhgrer Jesu varselrop mot
fariseernes laere. Men hgrer vi advarselen, har vi all grunn til a jubilere for Gud, var
Skaper og Gjenlgser. (Mt 15-16 og 23)

KSv/Hjelperen, side 9



«DEN BUNDNE VALGFRIHET» A PROPOS LU-
THER OG ERASMUS

Martin Luther har aldri utgitt et skrift med tittelen «Om den trelloundne vilje». 11525
utga han skriftet "De Servo Arbitrio” mot humanisten Erasmus fra Rot-terdam (d 1536)

Luthers skrift var et tilsvar til Erasmus, som samme ar fikk utgitt skriftet om den frie
vilje (Diatribe de Libero Arbitrio). Med den greske benevnelsen «diatribe» markerte
Erasmus det lzerde bidrag i en folkelig form - om et livsviktig spgrsmal for alle mennes-
ker. Luthers motsvar i samme stil var skriftet med den korrekte oversettelse “Om den
bundne valgfrihet» (el beslutningsfrihet). | samsvar med begrepsbruken i middelalde-
rens skoleteologi (skolastikk) skjelnet Luther mellom mellom ”vilje” (voluntas) og
"valgfrihet» (arbitrium). Denne skjelning gelder samspillet mellom vilje og forstanden,
hvor forstandens bruk er innordnet viljen.

Jeg viser til den finske teologen A E Koskenniemi, som oversatte Luthers skrift til finsk
med den korrekte tittel Om den bundne valgfrihet (Sidottu ratkaisuvalta. Utg 1952. Se
ellers Theologisches Woérterbuch. Gottingen 2 Aufl 1959 (1950).

Med sin tese om menneskets valgfrihet hevdet Erasmus at valgfriheten bestar etter
syndefallet i menneskets gudsforhold, s mennesket evner a samarbeide med Gud om
frelsen. Bibelteologen Luther protesterte og begrunnet det motsatte standpunkt med
mange bibelord om saken: Etter syndefallet er mennesket uten valgfrihet i sitt guds-
forhold, for i troens saker er fornuften innordnet den forvrengte vilje og derfor blind
under Guds fiendemakters herredgmme og derfor underlagt synd, dgd og djevel. Men
fremdeles har mennesket en begrenset valgfrihet i sitt forhold til andre mennesker og
skaperverket forgvrig. (Jf LK forkl 1 trosart.)

Det er viktig @ veere klar over at de to diskuterte menneskets valgfrihet i menneskets
gudsforhold. Konflikten gjaldt hverken menneskets evne til selvforbedring og uklan-
derlig livsfgrsel, eller evnen til 8 fremme nabofred, god samfunnsorden og naturfor-
valtning.

Man begar fglgelig en grunnleggende feil ved a fremstille diskusjonen mellom de to
som om den gjaldt viljens frihet til 3 velge mellom godt og ondt. Gal tittelbruk - «Om
den trellbundne vilje» - legger fgringer til skade for det bibelske menneskesyn som
konfesjonell lutherdom vedkjenner seg, men klassifisert og rangert som «pessimis-
tisk», til forskjell fra Erasmus som deler Romerkirkens og humanismens «optimistiske»
menneskesyn. Pastatt resultat = gnsket resultat: 1-0 til Erasmus! Indirekte blir den
bibelske syndefallsrealisme tilslgrt, som for Erasmus og Romerkirken var og er det
gmme punkt, hos Luther stadfestet med Jesus-ordet «kun én er Den Gode», Mt 19:17.

Ogsa kristne skal legge vinn pa gode gjerninger for menneskenes skyld (Tit 3:8, Jak
2:24ff). Det er hensikten med Guds fullbrakte forsoningsverk, gitt den enkelte til del i
dapen. Den tro som Guds skaper ved evangeliet, an-vender gaven pa dapens grunn
gjennom hele livet. Denne tro er ikke menneskepafunn, men gis dem som hgrer Kristi
ord offentlig forkynt og tar vare pa det.

Men hvordan kan vi vite at den gjerning som har Guds ord og befaling for seg, behager

Gud? Den behager Gud pa grunn av Jesu Kristi, Guds Sgnns lidende lydighet - og ikke

av noen annen grunn. | tillit til syndenes forlatelse for Kristi skyld har Gud behag i

gjerningen, tross arvesyndnes motstand. Vi kjenner saken fra Luthers Lille Katekisme
KSv/Hjelperen, side 10



tre ar senere: «Han er min Herre, som har gjenlgst meg, fortapte og fordgmte men-
neske» osv. Han er eneste arsak til frifinnelse og barnerett hos Gud. Med ham til ga-
ve, fglger vi hans eksempel i gode gjerninger. De er hensikten med frifinnelsen av na-
de. Men uten Kristi virksomme naervaer i de troendes liv, kan ingen behage Gud med
gjerninger, om de enn har Guds ord og bud for seg. Vantroen er alle syndearters mor,
ogsa den forfinede egenrettferdighet.

Luthers oppgjor med Erasmus aktualiserte Jesu oppgjor med fariseerne og de skrift-
lerde, og dermed den uforenlige motsetning: Pa den ene side Guds ufor-beholdne til-
givelse for sin godhets skyld. Troen anvender frifinnelsen i Sgnnens lidende lydighet —
og ikke av noen annen grunn. Han er den rettferdighet som evangeliet apenbarer og
Gud tilregner troen av nade. Da er det ikke tale om en selvbestemt eller selvvalgt tro,
men om den tro som Gud skaper og oppretthol-der. Det gjgr han i dem som hgrer
Kristi ord forkynt og tar vare pa det.

Pa den annen side star den rake motsetning: Troen pa menneskets evner til 3 forsta
«virkeligheten», og med Guds hjelp medvirke til sin egen frelse. Den sekulaere huma-
nist vil ikke hgre Guds evangelium, men ngyer seg med det religigse moment — troen
pa mennesket som alle tings mal og sin egen lykkes smed. Motsetningen mellom Lu-
ther og Erasmus bestar med Erasmus som representant for en «kristen» humanisme,
en i og for seg meningslgs floskel. Den er ingen tilfeldighet, for Erasmus forente mo-
menter i fariseismens menneskesyn og antikkens dannelsesideal.

Luthers to hovedinnvendinger mot Erasmus

Fgrste innvending: Erasmus oversd at kun Gud er Den Gode — fri til G gjgre det gode. |
forholdet til Gud er mennesket kun fri til  leve etter sin onde vilje, sd lenge den allmek-
tige Gud ikke far gripe inn med sitt ord, offentlig forkynt og hgrt. Unntak er handlinger
under ytre tvang.

Erasmus betraktet menneskets ansvarlighet i lovens perspektiv, og trakk slutningen:
Guds dom forutsetter menneskets frie beslutningsevne (liberum arbitrium), da forstatt
som evnen til 3 virkeliggjgre sin natur. Denne slutning innbyr til fglgende konsekvens-
rekke: Det enkelte menneske er

e er ansvarlig for selvrealisering,
e star til ansvar overfor seg selv og

¢ kan samarbeide med Gud om sin omvendelse, rettferdiggjgrelse og helliggjgrelse.

Men den bibelske diagnose er klar: Menneskets beslutningsevne er ikke fri i dets guds-
forhold, men bundet til Guds fiendemakters onde planer og onde vilje. Jak 1:14 — en-
hver blir fristet ndr han dras og lokkes av sitt eget begjaeer. Under syndefallets kar er
arvesynden virksom i menneskets innerste og frembringer uavlatelig tanker, ord og
gjerninger gjennomsyret av ondt begjeer og derfor uten gudsfrykt og kjaerlighet til Gud,
(jf CA 2).

Bildet er et annet i menneskets forhold til andre mennesker og skaperverket for gvrig.
Vi evner beslutninger til gavn for oss selv, fellesskapet og skaperverket. Sett i lys av
Guds apenbaringsord, vitner denne begrensede beslutningsevne om Guds oppretthol-
dende gjerning.

KSv/Hjelperen, side 11



Eksempel: Luthers forklaring til tredje bgnn i "Fadervar”. Den gode Skaperen er
virksom i det skapte og "bryter og hindrer alle onde planer og all ond vilje”, og lar sin
gode og nadige vilje skje. (Jf LK forkl 1 trosart.)

Andre innvending: Erasmus oversd at ansvarlighet for Gud innebaerer regnskap for
Gud, slik det fremgdr av det himmelske bibliotek.

Bpkene — og de ma vaere mange! - fastholder det liv som er levet — bade livet under
Guds vredesvirkelighet - som loven dpenbarer pa grunn av overtredelsene, og livet un-
der Guds nadevirkelighet - som evangeliet apenbarer uten lovgjerninger. Denne for-
skjell foregriper Guds dom, for navnene pa Guds frikjente barn star skrevet i Livets Bok
allerede (Ap 20:12. Jf Mt 25:34, 37-39). Guds universelle nade — stilt frem i Kristi kors-
d@d, stadfester menneskets ansvarlighet under Guds lov.

| spgrsmalet om valgfrihet i menneskets gudsforhold utgjgr forskjellen mellom lovens
krav og evangeliets gave den avgrunnsdype forskjell mellom de posisjoner som Luther
og Erasmus representerer.

Hvordan gjere det gode slik Gud vil?

Mennesker vil gjgre det gode mot andre, men har ikke evnen til 3 gjgre det gode slik
Gud vil. Hva sa? Luthers arbeid med bibeltekster om saken begrunner konklusjonen:
Gud skaper av ingenting ny vilje, lyst og kraft til 3 leve det liv han har skapt oss til 3 le-
ve, om enn i sin begynnelse og i svakhet. Det gjgr Gud med sitt virksomme ord, for-
kynt og hgrt. Med andre ord sagt: Ved den tro som Den Hellige And virker med Kristi
ord, fornyer han mennesket innenfra og gjenreiser det tapte gudsbilde med saligheten
for gye. Gud er Gud i sin trofaste kjaerlighet og handlende allmakt. (Handlende all-
makt ikke Luthers uttrykk.)

Troen er den fulle tillit til Den Gode, som gjgr det gode for sin egen skyld (jf LK forkl 1.
bud). Denne tro er den tro som Gud virker med sine «dyrebareste og stgrste Igfter», 2
Pet 1:4. Hvorfor? For at vi «ved dem skulle fa del i guddommelig natur, etter at dere
har sluppet bort fra forfallet i verden, det som kommer av begjeeret». (Jf LK forkl 2
trosart om hensikten.)

Troen samarbeider med Gud pd frifinnelsens vilkar i Kristi lidende lydighet, gitt den en-
kelte til del i ddpen. (Jf LK «hva er meningen med vanndapen?») Utelukket er alle for-
behold om kvalifikasjon og godtgjgring. Troen har Guds godhet og menneskekjzerlig-
het i Kristus Jesus, gitt i dapen med lgftet om salighet for hver den som tror (MK 16:16,
Tit 3:4). Alti kirken handler om dapen. Gud er det godes suverene subjekt hele veien i
den kristnes liv. Vi er henvist til 8 hgre Guds ord og ta vare pa det — hele veien. Alter-
nativet er den vilkarlige, “kjgdelige” frihet i menneskets selvforgudende selvrealise-
ring, som i Guds gyne er en hvitkalket grav (Mt 23:27f).

Luther brukte benevnelsen «den inkarnerte tro» (fides incarnata). Med det siktet han
til troens ytterside i livets vitnesbyrd. Dets arsak og kilde er Kristi selvhengivende kjzer-
lighet, virksom ved troen i dgptes liv. Med Kristus som gave, er troen billedlig talt ka-
nalen for Guds gode og nadige vilje i tanker, ord og gjerninger. Troen ses ikke, men
livets vitnesbyrd ses. Det er mer eller mindre tvetydig. Sa ma det veere pa grunn av
arvesyndens motstand i alle mennesker inntil dgd og grav. Her er ingen forskjell. Nytt
er den Oppstandnes skjulte naervaer, virksom med sin And i den troendes liv. Gal 5.
Gud skaper det nye menneske i sitt bilde. Derfor er den troende bade synder og rett-

KSv/Hjelperen, side 12



ferdig for Gud. Det medfgrer en kampsituasjon hvor Kristus er den seirende i den tro-
endes liv.- Rom 7.

Denne laerdom er fortere sagt enn gjort. Arsaken er var egenrettferdige menneskena-
tur. Vi ma stadig leere den gamle lekse pa nytt: Ingen kan medvirke til Guds nyskapen-
de gjerning, om s& med tarer, sukk og bgnn. Til og med Andens nadevirkninger ma
holdes utenfor «troens sirkel» (Luther i Store Galaterbrevskommentar). Kristus i sin
lidende lydighet for alle og i alles sted er den rettferdighet som evangeliet apenbarer
uten lovgjerninger.

Annerledes er situasjonen med Kristus som gave. Utenfor troens sirkel trives troen
sammen med gjerninger som har Guds ord og befaling for seg (Rom 13:8-10, Tit 3:4-8
osv). Hos Gud er kristendom nok. Sagt med Luther: Troen har Kristus og mangler ing-
entingd. Men uten Kristus i hans lidende lydighet, er den bundne valgfrihet ubegripe-
lig, ja, truende.

Humanisrens dannelsesideal humanistens problem

La oss ga videre fra Luther og Erasmus, for det problem de diskuterte i menneskets
gudsforhold har den aller stgrste aktualitet.

Humanisten tror pa «det gode» i mennesket, som fins “innerst inne” eller ”pa bunnen”
i hvert menneske. Fra denne kilde antas livet a ha sitt utspring i den selvbestemte form
og funksjon som krever andres aksept. Sa ma kravet vaere, nar form har prioritet frem-
for innhold. Det er her tale om en formal frihet, lik et tomt spann som fylles med det
innhold som mennesket vil. Men hvilket innhold?

Karakteristisk er den opplevelsesorienterte spken etter «det skjgnne», uttrykt i «for-
mene». Overfgrt pa mennesket, sgker man et personlighetsideal gitt til kjenne i det
formfullendte og funksjonelle menneske. Men hva gjgr livet formfullendt og funksjo-
nelt? Svaret gis ved a kombinere dannelse og frihet.

Dannelsens mal er livsutfoldelse i frihet. / samme grad som livets vitnesbyrd bekrefter
jeg’ets trang til selvrealisering, oppnas friheten i den formfullendte og funksjonelle yt-
terside eller fasade. Dette personlighetsideal medfgrer to ting: For det fgrste en ndde-
I@s gradering etter vilkarlige kriterier, f eks formue, posisjon, prestasjon, utseende, po-
pularitet, forbruk, opplevelser — kort sagt alt hva mennesket streber etter for a rettfer-
diggjsre seg selv og gi sitt livinnhold og mening. For det andre ma samme personlig-
hetsideal opphgye «mennesket» (el individet) til det religisgse moment i en sekulaer-
liberal humanisme. Karakteristisk er den ovasjon som blir idoler til del pa hgyeste pre-
stasjonsniva, alt etter smak og behag.

Hva da med det menneskeliv som langt fra oppfyller suksekriteriene? Og hva med
dem som star i veien for andres selvbestemmelse og selvrealisering? Eksempler: Det
ufgdte menneske, idioten, den funksjonshemmede, den utviklingshemmede og pleie-
trengende? Kort sagt: Hva med menneskelivet, nar vi alle fgr eller siden er prisgitt
andres tjenester og omsorg? Stilt overfor brysomme bibelord, ma de vike for selvreali-
seringens krav under skinn av viljens frihet. Denne konsekvenslogikk i sin kulturradika-
le utgave krever kontroll med flertallsvedtak og lovhjemmel i hand. | sin kristelige ut-
gave later man som om velmenende kristne har frihet til 3 bergve ubekvemme bibel-
ord deres gyldighet og rangere motsigelsen som «ikke splittende» og «til & leve med».

KSv/Hjelperen, side 13



Typisk er den tilslgrende og vage ordbruk til forsvar for formale fanesaker. Istedenfor
sak, begrunnelse og konsekvens i Guds skaperverk, rettes sgkelyset mot individets
form og funksjon i en tenkt virkelighet — og helst i kjipnnsngytral utgave. Med stor kon-
sekvens skjer den utstgting og uthenging som blir apostelordets etterfglgere til del.
Slik unngdr man a drgfte moraliteten i den adferd som hensikten legitimerer.

Med stor konsekvens foretrekker humanisten allmenreligion fremfor konfesjon. Heller
leeremangfold i anstendige former enn laeereenhet i nytestamentlig mening. Heller det
kosmetiske fellesskap pa menneskers vilkar, heller det enn apostelordet lzere etterfulgt
som Guds ord. Med skinnlgsninger av denne type bestar egen skyld og skam og hap-
Igshet. Uten oppreisning fra dgden i vare synder er vi alle i samme bat.

1 Kor 2:14 — Slik mennesker er av naturen, tar det ikke imot det som tilharer Guds And. Det
er for ham en darskap (v 1-5).

«Den som vil veere stor blant dere, skal vaere de andres tjener» (Mt 20:26). Selv gjorde
Herren trellens arbeid og vasket de andres fgtter (Joh 13). Den apostoliske formaning
(parenese) er innordnet Guds selvhengivende kjeerlighet. Med Kristus til gave i dapens
nadepakt, skjer etterfglgelsen i dagliglivets oppgaver, som regel i trivielle gjgremal
unndratt andres pasyn. Poenget er den dgptes forsakelse og tro i Guds pasyn, for ved
troen er Kristus virksom med sin And i jordiske livshistorier.

Historien om humanismens menneskesyn

Luther viste i sitt oppgjer med Erasmus at humanistens menneskesyn motsier livets
vitnesbyrd. Kartet stemmer ikke med terrenget. Ytre sett evner mennesket en livsf@gr-
sel som har Guds ord og befaling for seg. | denne adferd er den gode Skaperen virk-
som (jf LK forkl 1 trosart). Men den etiske fordring i sin totalitet krever den selvhengi-
vende kjaerlighet av hjertets grunn. Da vakner den gamle adam, sgker tilflukt i om-
stendighetene og dekker seg bak dydens fikenbland (1 Mos 3, Rom 7).

Noen oppfatter humanismens dannselsesdeal som heroisk og vakkert. De ser men-
neskelivet utfolde seg med selvbestemte friheter i et slags karnevalsopptog. Dets his-
torie taler for seg om sosial fragmentering, nedprioritering av de brysomme, og om de
mange som fikk livet gdelagt av selvbestemte friheter i tarenes dal. Den destruktive
dynamikk utfolder seg overalt hvor mennesket dyrker skapningen fremfor Skaperen,
prisgitt overtroen pa egen beslutningsevne uten «lenker, band og tvang». Da far vi
Ienn som fortjent — bundet til “skammelige begjeer” (Rom 1:26). Denne overtro er en
stadig trussel mot det liv vi er skapt til 3 leve med den treéne Gud som mal.

Islams voksende narvar i Europa

Diskusjonen mellom Erasmus og Luther fikk ny aktualitet med den muslimske innvand-
ring til det sekulaer-liberale Europa. Da unngikk kulturradikalere den trakassering som
ble lutheranere til del i 1800-tallets Europa, og likesa den senere mobbing av konserva-
tive i den offentlige moraldebatt. Den kulturradikale elite var pafallende taus om Mu-
hammeds gudskonstruksjon og hatlaere, i Koranen nedfelt i l&eren om ”“de to hus”.
Tross muslimers henvisning til korstogsmentaliteten i militaere intervensjoner, unngikk
ble muslimer sjelden minnet om islams krigerske ekspansjonshistorie siden 600-tallet,
i @st-Eur langt inn pa 1600-tallet. Underlig er denne taushet, senere ekspansjonsfor-
spk i Asia og Afrika tatt i betraktning. Pafallende var ogsa den mangelfulle dekning av

KSv/Hjelperen, side 14



kristenforfglgelser i islamske stater, for viktigere var de sekulaer-liberale dyder «frihet,
likhet og brorskap». Hvorfor?

En mulig forklaring er lovreligionen islam med dens gjerningsfromhet. Dens bud og
regler er overkommelige og gj@r dessuten inntrykk pa mennesker fra det «kristne» Ve-
sen, selv fremmed for den gaverettferdighet som evangeliet apenbarer. En annen for-
klaringsmate stikker dypere. Muhammed og Erasmus formidler fariséernes lzere om
menneskets frie beslutningsevne i troens saker. Denne visdom avviser korsets anstgt,
for mennesket trenger ikke gudmenneskets offerdgd. Oppstandelsen ma bero pa hal-
lusinasjoner og den Oppstandnes befalinger vaere oppspinn i syke sinn.

Men Allah er ikke apenbaringsordets Gud, virksom med Ord og Sakrament i en bevit-
net historie og i den forsamlede menighet. Muslimen er underkastet Muhammeds lu-
nefulle skjebnegud, fremmed for Guds trofasthet og selvhengivende kjeerlighet. Fglge-
lig ma muslimen stole pa sin beslutningsevne i sitt gudsforhold.

Samtidig deler muslimer og kristne felles erfaringer i det sekulaer-liberale samfunn. En
samfunnsgdeleggende kraft er virksom hvor folket er Igst fra den judeo-kristen moral-
tradisjon og fremmed for dpenbaringsordets hellige Gud, virksom i en dennesidig his-
torie. Denne erfaring medfgrer sammenfallende samfunnskritikk, tross ulike begrun-
nelser og motiv. Da far den bibelske syndefallsrealisme ny aktualitet, formidlet i Lu-
ther-skriftet «Om den bundne beslutningsevne». Utelukket er var medvirkning i tro-
ens saker, men ikke den treleddede oppgave:

¢ A samles om trofaste prester (pastorer) i prekenembetets gjerning.
¢ A konsolidere menigheter pa apostelordets lzere fra Herren.

¢ A oppmuntre dgpte til 3 praktisere dapen i forsakelse og tro enhver i sitt kall (pa-
renese).

GENERELT OM NADEMIDLER

Vi leerer Gud a kjenne nar vi hgrer evangeliet og bruker sakramentene. Det er denne
praksis det siktes til med «nddemidlenes bruk».

Det er to grunner til & bruke benevnelsen "nddemidler”: (1) Med evangeliet og sakra-
mentene som midler tilbyr og rekker Gud oss syndsforlatelsen i Kristi offerdgd og viser
sitt nadige sinnelag mot oss, og (2) med de samme midler virker Gud troen og naerer
den med sine gaver.

Nddemidlene star i et umiddelbart forhold til den oppstandne Kristus. Ved & bruke na-
demidlene stiller vi oss i et umiddelbart forhold til Guds forsoningsverk og rettferdiggja-
relse av hele den falne verden som fullbyrdet faktum.

Vi kan ikke med nademidlenes bruk legge noe til eller trekke noe fra Guds frelsesverk,
fullbrakt i fortid. Derfor kalles prekenembetet ogsa for ”forsoningens embete” (2 Kor
5:19f).

Den oppstandne Kristus er naerveerende og virksom i prekenembetets gjerning, nar

hans delegater forvalter Guds hemmeligheter i Kristi sted. Da meddeler Kristus ”forso-

ningens ord” og gir samfunn med sitt legeme og blod i sakramentets skikkelser. Derfor
KSv/Hjelperen, side 15



bekjenner vi om prekenembetet at det er innstiftet for ”d laere evangeliet og meddele
sakramentene” (CA 5).

Vantroen underkjenner gudmenneskets offerdgd og virksomme naervaer ved nademid-
lene. Derfor ma vantroen reservere seg mot Guds kirkes unike kjennetegn og tilpasse
evangeliet til allmenreligigse forestillinger. Med stor konsekvens trer selvbestemte
«naeringsmidler» i nddemidlenes sted (CA 5 og 13). Erstatningene kan vel kalles
"tegn”, men de har ingen avgjgrende betydning for troen. Med denne andelighet har
man “falt ut av ndden”, Gal 5:4 (1:8).

Den rettferdighet som frifinner syndere for Guds domstol, finnes utenfor oss — " i Kris-
tus og ham korsfestet” (1 Kor 2:2). Guds nademidler stadfester forholdet. Vi er fri-
kjent for Kristi skyld, og med ham til gave fornyer han oss for sin egen skyld. Nademid-
lene gir hva Kristi ord sier han gir (Lk 24:47, Apg 13:46, Rom 10:17, Tit 3:5).

Bekjennelsestro lutheranere kan med full rett si at sakramentene er “tegn og vitnes-
byrd om Guds (nddige) vilje” (CA 13, Apol 13:1, 9). Da er begrunnelsen Kristi likefrem-
me og begripelige ord. De er troens sikre grunn. Noen reserverer seg da med henvis-
ning til “kirkens syn”, og til kirkevedtak om "tilstrekkelig enighet” begrunnet i mennes-
kers skjgnn. Men for dem som sgker apenbaringsordets Gud, er slike begrunnelser
uten betydning.

Menneskenes forhold til nademidlene medbestemmer deres gudsforhold i tid og evig-
het. Bruk eller misbruk medbestemmer den enkeltes frelse eller fortapelse. Troen gri-
per Gud i evangeliets lgfte, s mennesket behager Gud — ikke pa grunn av nadevirk-
ninger eller gjerninger som vi har gjort i rettferdighet (Tit 3:5), men kun pa grunn av
Kristi lidelses og d@ds fortjeneste (Rom 10:14, 17).

Et vanlig misbruk er dette: Mennesker anvender evangeliet som stimulus for viljebe-
slutninger og prestasjoner, og later som om man evner & samarbeide med Gud om sin
frelse (synergisme). Karakteristisk er appeller om a ta standpunkt for Jesus “na” og bli
frelst, eller ga fortapt herfra. Denne autoriteere bibelmisbruk forvrenger og manipule-
rer Guds frelsesrad.

Noe annet er det bibelske medarbeiderskap. Det lar Gud veere Gud, og mennesket
veere hva Guds apenbaringsord sier det er — uten evne til & forsone Gud eller presse
ham pa noen mate. Gud er i sin handlende allmakt den overordnede, bestemmende
og suverene nar han tilregner frelsen av nade, og gir en tilhgrer nade til a3 anvende
Kristi fortjeneste pa seg selv. Et vitnesbyrd om saken er menighetens samling om Ord
og Sakrament pa Guds vilkar, i samsvar med Kristi ord og befaling. Der samarbeider
dépte mennesker med menighetens prest(er) om nademidlenes bruk. Denne ”syner-
gisme” er beskrevet slik i CA 5:

- "med Ordet og sakramentene som midler blir Den Hellige And gitt, han som virker
troen - hvor og nar Gud vil, i dem som hgrer evangeliet, nemlig at Gud — ikke for
vare fortjenesters skyld, men for Kristi skyld, rettferdiggjer dem som tror at de blir
tatt til nade for Kristi skyld”, CA 5 (Gal 3:14).
CA 5 lar presten veere unevnt. | sentrum star Guds suverene gjerning med evangeliet
og sakramentene som midler. Den oppstandne Kristus er til stede, virksom med Den
Hellige And — ikke pa grunn av "min” egenaktivitet, men pa grunn av Sgnnens lidende
lydighet inntil dgden pa korset.

KSv/Hjelperen, side 16



Guds uforbeholdne nadetilsagn naerer troen, og de troende sgker tilbake til Ord og Sa-
krament i den forsamlede menighet. De kommer for & motta Kristi legemes og blods
sakrament som pant pa Guds nade for Kristi skyld. Andre trgstegrunner forfgrer og
bedrar.

Tro i bibelsk mening er en gvelse pa dapens grunn, i tillit til Guds Igfte. Pa grunn av
den onde menneskenatur trenger vi a leve som Guds kjaere barn hver dag — alltid hen-
vist til Guds lgfte, gitt i var dap, og anvende Kristi fortjeneste, enhver pa seg selv.

Rom 10:17, 1 Pet 1:23, Apg 2:38, Mt 26:26-28, 1 Tim 6:3f, osv.

Guds Senn i tjenerskikkelsen var ”fra himmelen” (Joh 3:13). Den gang og til enhver tid
er alle selvgjorte himmelstiger ”"av jorden” (Joh 3:31. Jf Apg 24:24f, Heb 4:12). Forhol-
det gjgr den avgrunnsdype og uoverstigelige forskjell mellom nytestamentlig tro og
egenrettferdig andelighet.

GUDS FORSONING OG DENS GODER

Guds forsoning med verden overgar all forstand: Sann Gud og sant menneske forent i
Jesu person for a “gi sitt liv til gjenlgsning for de mange” (Mt 20:28).

Denne hemmelighet fra evighet av, har Gud apenbart i en bevitnet Jesus-historie og
stadfestet da han reiste Jesus opp fra de dgde: «Gud var i Kristus og forlikte verden
med seg selv» (2 Kor 5:19).

Mt 3:17 — Dette er min Sgnn, den elskede, som jeg har behag i.

Sal 32:2 - Salig er det menneske som Herren ikke tilregner synd. Rom 3:24f - ufortjent og av
hans nade blir de erklaert rettferdige pa grunn av forlgsningen i Kristus Jesus. Ham har Gud
stilt synlig fram for at han ved sitt eget blod skulle vaere et sonoffer — for dem som tror. Kol
1:20, 2:9).

1 Kor 15:1-3 — Jeg kunngjer for dere, bragdre, det evangelium jeg forkynte dere, det dere har
mottatt og star pa. Gjennom det blir dere frelst, hvis dere holder fast pa det ordet jeg forkynte
- sa sant dere ikke forgjeves er kommet til tro. For farst og fremst overgav jeg dere det jeg
selv har tatt imot...

Guds engleskarer tilber forsoningens hemmelighet og higer etter a se inn i den (1 Pet
1:12). | Guds kirke pa jorden er “Kristus og ham korsfestet” sentrum i forkynnelse og
lovprisning (1 Kor 2:2). Som i himmelen, s& ogsa pa jorden (Ap 7:9ff).

Ikke herlighetsteologer, men korsteologer

Forsoningsverket frister til spekulasjon. Det gjgr ogsa forholdet frifinnelse og fornyel-
se, eller rettferdiggjgrelse og helliggjgrelse, ndar man i iveren etter a se sammenhengen
blander nadevirkninger sammen med frifinnelsens arsak. Da forkynner man betinget
nade, med forbehold om fornyelse. Men nade med forbehold om lovoppfyllelse eller
kjeerlighet — om aldri sa lite, er ingen nade. Med lovgjerninger er vi «skilt fra Kristus»
og «falt ut av naden» (Gal 5:4). Den slags kalles «herlighetsteologi».

En herlighetsteolog elsker de dunkle bibelsteder, ser den skjulte mening umiddelbart

og begrunner den med vage ord og generelle vendinger. En korsteolog lar apenba-

ringsordets Gud tyde hvem Jesus er og har gjort til menneskenes frelse. Tydningen er
KSv/Hjelperen, side 17



ikke overgitt til kirken eller teologene, men mottatt en gang for alle i og med apostel-
ordets laere fra den historiske Jesus, den korsfestede og oppstandne Kristus. Apostel-
ordets etterfglgere er «korsteologer» i samlingen om Ord og Sakrament. Leert av Skrif-
tens Herre, ser de med Skriftens ord, og ser apenbaringsordets mening i «Kristus og
ham korsfestet» (1 Kor 2:2).

Guds nade er universell: Gud er forsonet og vi er frikjent

Guds rene Lam har oppfylt Guds lov i alle deler og baret verdens synder (Joh 1:29).
Gud er en forsonet Gud, stilt fram for verden i Jesu ringe skikkelse. Guds tydning for-
kynner bade lov og evangelium. Den avslgrer menneskenes fortapte og fordgmte si-
tuasjon for a drive oss alle til Guds selvhengivende kjarlighet i den ene for alle. Hva
Guds lov krever, det gir evangeliet. Evangeliet kunngjgr Guds forsoning med verden,
avsluttet i Jesu korsd@gd, med oppmuntringen til G vende om og leve forsonet med Gud.

Evangeliet stiller oss overfor forsoningens hemmelighet i den treéne Gud: Sgnnen,
fedt av Faderen fra evighet, fornedret seg selv i tjenerskikkelsen og oppfylte Guds lov i
alle deler og alles sted. “Den Hellige og Rettferdige” - mennesker lik, men uten synd -
er var rettferdighet hos Faderen (Apg 3:14, Fil 2:6ff).

Gal 4:4f — (Han ble) fadt av en kvinne og fadt under loven. Han skulle kjgpe dem fri som stod
under loven, sa vi kunne fa barnekar.

Forsoningsverket er fullbrakt. Jesus Kristus er den rettferdighet som evangeliet dapen-
barer «av tro til tro» (Rom 1:16f). Veien tilbake til Gud er apnet og heter Jesus Kristus.

2 Kor 5:20f — det er som om Gud selv formaner gjennom oss: Vi ber dere pa Kristi vegne, la
dere forsone med Gud. Han som ikke visste av synd, har han gjort til synd for oss, for at vi i
ham skulle bli (genometha) Guds rettferdighet. Joh 8:36 — Far Sgnnen frigjort dere, da blir
dere virkelig fri.

Hvorfor leve under Guds fiendemakters herredgmme og trelle under synd og dgd og
satans rike? Fordi dere ikke taler & hgre mitt ord, svarte Jesus (Joh 8:43).

1 Kor 1:18, 24f — ordet om korset er darskap for dem som gar fortapt, men for oss som blir
frelst, er det Guds kraft. /.../ For Guds uforstand er forstandigere enn menneskers visdom og
Guds svakhet er sterkere enn menneskers styrke.

Kilden til korsets evangelium er ikke mennesker, men Gud (1 Kor 2:9, jfv4 og 12). Do-
kumentasjonen er gitt med evangeliene og Apostlenes gjerninger fram til Kristi Him-
melfartsdag. Jesus bevitnet med de undere han gjorde, sin persons hemmelighet og
det verk han var sendt for a utfgre med sin lidelse, dgd og oppstandelse. Evangeliste-
ne vil bli tatt alvor med deres dokumentasjon, som ogsa er en tydet historie i samsvar
med Jesu undervisning i «Moses, Profetene og Salmene» (Lk 24:43).

Virksom med sitt ord gjennom frelseshistorien, har Gud oppfylt Igftene (Sal 148:5, Heb
4:12). Gud har forsonet verden med seg selv i Jesu Kristi dgd pa korset (2 Kor 5:19), og
stadfestet oppfyllelsen med Jesu legemlige oppstandelse. Han har med sin lidende ly-
dighet oppfylt Guds lov i alle deler, og derfor ble han oppreist fra de dgde, erklaert hel-
lig og rettferdig i alles sted (Rom 4:25, 5:18f). | ham ser vi inn i Guds innerste vesen —
hans frelsesvilje og nadige sinnelag.

KSv/Hjelperen, side 18



Jak 1:17 — hos ham er det ingen forandring eller veksling mellom lys og mgrke. 1 Tim 3:16 -
Det ma alle bekjenne, at gudsfryktens hemmelighet er stor: Han ble apenbart i menneskers
skikkelse, erkleert rettferdig ved Anden, ble sett av englene, forkynt for folkene, trodd i verden
og opptatt i herlighet. Mk 16:19f, Joh 1:14, Apg 1:2, 11, Ef 3:5f, 1 Joh 1:2.

Apenbaringsordets Gud er trofast og sannferdig (Sal 19:9, 31:6, 1 Kor 10:13). Gud er
nadig for sin egen skyld (Dan 9:15-19).

| bibelsk sprakbruk er troen ofte nevnt sammen med Guds trofasthet og sannferdighet
(Sal 51:3, 143:1, Rom 3:3 (4:20f), 2 Tim 2:13). Brukt om de troende i den nye pakt, er
trofasthet en av Andens frukter (Gal 5:22).

Forsoningsverket er fullfgrt, men ikke hensikten. Luther besvarer egentlig tre spgrsmal
med sin forklaring til andre trosartikkel: Hvem er han? Hva har han gjort? Hvorfor
gjorde han det? Her stanser vi ved det siste spgrsmalet - hensikten. Gud vil gi oss del i
forsoningens goder.

Hva er “forsoningens goder”?

(1) Barnerett hos Gud - ogsa kalt «fredens stand», Rom 5:1-11, eller nadestanden.
Kristi fortjeneste begrunner troens visshet om barnerett hos Gud, som gis den enkelte i
dapen til Jesu Kristi dgd (Rom 6:3).

Joh 3:36a — Den som tror pa Sennen, har evig liv. 5:34b — jeg sier dette for at dere skal bli
frelst.

Rom 5:1f, 8, 10 — Da vi altsa er blitt rettferdige ved tro, har vi fred med Gud ved var Herre Je-
sus Kristus. Gjennom ham har vi ogsa ved troen fatt adgang til den nade vi star i, og vi priser
oss lykkelige fordi vi har det hap at vi skal fa del i Guds herlighet. /.../ Gud viser sin kjeerlighet
til oss ved at Kristus dgde for oss da vi enna var syndere. /.../ Nar vi na er forsonet, hvor mye
mer skal vi ikke da bli frelst ved hans liv. 8:14-17, 37ff. Gal 3:26, 4:5, 7. Ef 1:5, osv.

(2) Kristi virksomme naerveaer med sin And i de troendes legemer:

Dette naervaer opphever ikke skillet mellom Skaperen og det skapte, men tjener til
formaning og trgst.

Ef 3:16f — Jeg ber om at han som er sa rik pa herlighet, ma styrke dere i det indre menneske
med sin kraft og med sin And, sa Kristus ved troen kan bo i deres hjerter, og dere kan sta rot-
festet og grunnfestet i kjeerlighet. 5:25-27 (om Kristus og kirken).

Joh 14:23f — Den som elsker meg, vil holde fast pa mitt ord, og min Far skal elske ham, og vi
skal komme til ham og ta bolig hos ham. Gal 3:1-7. 1 Kor 3:16f, 6:1ff. 2 Kor 6:16, osv.

Rom 8:10f — Dersom Kristus bor i dere, er nok kroppen dad pa grunn av synden, men anden
er levende fordi dere er rettferdige for Gud. Han reiste Jesus opp fra de dede, og dersom
hans And bor i dere, skal han som reiste Kristus opp, ogsa gi deres dedelige legeme liv ved
den And som bor i dere. Ef 4:30.

(3) Det nye livet i troens lydighet:

Den troende har i sitt gudsforhold en tilregnet rettferdighet pa nadepaktens grunn, gitt
i dapen. Det nye livet leves derfor under Kristi herredgmme pa dapens grunn, og vi
hersker med ham ved a stille vare legemer fram som vapen for det som er rett (Rom
6:12-14).

Det nye livet er stadig utsatt for arvesyndens motstand, for en kristen bestar av to de-
ler — Anden og kjgdet (el den onde menneskenatur). De to kjemper om herredgmmet i
den troendes liv, sa fornyelsen (el helliggjgrelsen) ma vaere i sin begynnelse inntil vart

KSv/Hjelperen, side 19



gamle menneske legges i grav. Na gjelder det a bruke Guds ord, og med pakallelse og
bgnn be Kristus komme oss til hjelp og redning med sin Hellige And.

Rom 6:3-8 — vet dere ikke at alle vi som ble dgpt til Kristus Jesus, ble dgpt til hans dad? Vi
ble altsa begravet med ham da vi ble dept med denne dap til deden, for at vi skal leve det nye
livet, likesom Kristus ble reist opp fra de dade ved Faderens veldige kraft. Er vi blitt forenet
med Kristus i en daed som er lik hans, skal vi ogsa veere ett med ham i en oppstandelse som
er lik hans. Vi vet at vart gamle menneske ble korsfestet med ham, for at det legeme som er
under synden, skulle gjares til intet og vi ikke lenger veere slaver under synden. For synden
har ikke lenger noen rett over den som er ded. Er vi dede med Kristus, tror vi ogsa at vi skal
leve med ham. Vi vet at siden Kristus er oppreist fra de dede, s& der han ikke mer, for dgden
har ikke lenger makt over ham. Gal 2:19-21, 3:23-27.

Rom 7:18ff. Gal 5:16ff. Jf 1 Joh 4:9-13, Kol 1:12-23, osv.

(4) Samfunn med Kristi ofrede legeme og blod i sakramentets skikkelser, og dermed
samfunn med Guds kirke i himmelen og pa jorden.

Enhver som tror Guds Igfte i dapens nadepakt er lem pa Kristi kirkelegeme og har der-
med naderett til kirkens goder. Men de som lzerer og lever i strid med Kristi leere, og
vil gjgre seg fortjent til Guds nade, star utenfor Guds kirke (extra ecclesiam).

Mk 16:16 — Den som tror og blir dept, skal bli salig, men den som ikke tror, skal bli fordgmt. 1
Kor 3:21 - Derfor skal ingen rose seg av mennesker.

Gal 4:30b — Trellkvinnens s@nn skal ikke dele arven den frie kvinnes sgnn. 5:4 — Dere som
vil bli rettferdige for Gud ved loven, er skilt fra Kristus, dere er falt ut av naden.

(5) Arverett til den nye jord.

Guds kjaere barn, elsket for Kristi skyld, fullfgrer dapens bruk i tillit til Guds Igfte. Med
barneretten hos Gud fglger arveretten: De skal fa se Gud i all hans herlighet og ta del i
den uutsigelige glede, fred og hvile. Denne lengsel er ingen gnskedrgm, men sikkert
begrunnet i en bevitnet historie om gudmennesket Jesus og hans lidelse, dgd og opp-
standelse. Evangeliet apenbarer ham som er Guds rettferdighet til frelse for hver den
som tror.

Ap 19:9 - salige er de som er innbudt til Lammets bryllupsmaltid. Jf 1 Tim 6:12, 2 Tim 4:7f.
Rom 8:7 - Det menneskene av naturen trakter etter, betyr fiendskap mot Gud, for var onde
natur bayer seg ikke for Guds lov, ja, den kan ikke gjere det. 1 Pet 1:3-7, Ap 21:1-7, Ef 1:11-
18, osv.

Hvordan far vi del i forsoningens goder og bruker dem?

Svar: Forsoningens goder blir gitt den enkelte i dapen til Jesu Kristi dgd, og ved troen
pa Guds lgfte anvender vi Kristi fortjeneste, enhver pa seg selv.

Her handler det ikke om selvbestemt tro og tilfredsstillelse av egne behov, men om
den tillit til Gud som han skaper med sitt Igfte - evangeliet.
1 Mos 12:2f — jeg vil velsigne deg og gjere ditt navn stort. Du skal bli til velsignelse. /.../ |
deg skal alle slekter pa jorden velsignes. Abraham holdt fast pa dette hap og trodde pa Gud

som gjer de dgde levende. Derfor regnet Gud ham som rettferdig. (Rom 4:3, 9, 17f. Jf "Guds
venn”, Jes 41:8, Jak 2:23.)

Nar Gud virker troen og fornyer den med evangeliet, da tilregner han oss Kristus til
rettferdighet for seg og helliger sitt navn pa oss. Derfor ber vi med lovprisning til var
Far i himmelen: «Helliget vorde ditt Navn!» Hvor det skjer, far tilhgrere nade til & an-
vende Guds forsoningsverk i Kristus Jesus — enhver pa seg selv, og tro at jeg er Guds

KSv/Hjelperen, side 20



kjeere barn for Kristi skyld. Denne tro er Abrahams tro. Lik Abraham, far vi “rettferdig-
heten tilregnet ndr vi tror pd ham som reiste Jesus, var Herre, opp fra de dgde” (Rom
4:17b, 24, jf 2 Kor 5:21b). Med Kristus til gave har vi forsoningens goder, gitt av nade.

Hvorfor far vi forsoningens goder med Kristus til gave?

Ogsa dette svar er barnlig enkelt: Gud vil ha sitt fgrste bud oppfylt. Gud vil vaere Gud i
vare liv — og ingen annen. Apenbaringsordets hellige Gud, var skaper og gjenlgser, ute-
lukker avguder ved sin side. Det er ham vi lerer & kjenne ved den han utsendte, Jesus
Kristus. Da kjenner vi den eneste sanne Gud i hans selvhengivende kjzerlighet (Joh
3:16, 17:3).

Troen har Kristus og oppfyller alle Guds bud. Det er ingen mangel ved troen, sier Lu-
ther. Problemet er «den onde lyst» i vart innerste. Et gammelt uttrykk kaller vantroen
«alle syndearters mor». Innkrgkt i seg selv, sgker mennesket sitt eget, ogsa den for-
vrengte religion i utallige former. Med atskillig vemod har kristne fra gammelt av mat-
tet konstatere at troen er ikke “takanes vare”.

Apenbaringsordets Gud ma gripe inn med handlende allmakt. Det gjgr han ikke umid-
delbart, men med sitt ord, bade lov og evangelium. Lik Abraham, stolte ogsa jomfru
Maria pa Guds lgfte og holdt fast ved Guds ord barnlig tillit. Hvor denne bibelunder-
visning blir oss til del, er det nadetid ogsa for oss. Gjennom apostelordets leere hgrer
vi Kristi ord (Rom 10:16f). Vil du bli en kristen, eller fa hjelp til & tro og leve som en
kristen, da er hjelpen klar:

Jes 55:3 - Hor, sa skal dere fa leve! Joh 15:3, 17:20, Rom 10:16f.

Hvor tilhgrere anvender Kristi ord og velgjerninger pa seg selv, kan troen veaere sterk
eller svak, men en ting har de felles: De holder fast ved Guds ord og “setter all sin lit til
ham” (forkl Lille Katekisme).

Eksempler: Havedsmannen og den kananeiske kvinne, Mt 8:5-13 og 15:21-28.

Den tro som Gud virker ved evangeliet, er ikke «min» tro, men Guds tro og en vakker
dyd. Troen kan veere svak, men har Kristus til gave, og med ham Kristi dyder (1 Pet 2:9,
2 Pet 1:5). Denne tro kjennes pa lyst og trang til 8 anvende Kristi lidelse, dgd og opp-
standelse, enhver pa seg selv. Den evangeliske tro oppfyller det fgrste bud og er hva
alle mennesker skylder Gud. Det samme er tilfellet med troens bgnn - “forlat oss var
skyld”, eller "Herre, miskunne deg”, og lignende.

Troen sgker Gud i hans barmhjertighet mot syndere, den Gud viser for sin godhets
skyld, og ikke av noen annen grunn (Sal 51:3). Troen pakaller Gud, ber i Jesu navn, tak-
ker og lover Gud for frelsen gitt av nade, og venter alt godt fra ham.

Og med Kristus til gave gver vi troen i gjerninger med Kristus til eksempel i selvhengi-
vende kjaerlighet til Gud og var neste. Dette gjgr troen av en eneste grunn: Gud har
elsket oss fgrst. Det har han gjort i Sennen han gav til soning for verdens synder (1 Joh
4:9f). Jo, troen er en vakker dyd, for troens pryd er gudmennesket Jesus, «Den Hellige
og Rettferdige» (Apg 3:14). Med ham til eksempel gar vi til var gjerning med troens
frimodighet, enhver i sitt kall.

KSv/Hjelperen, side 21



PREKEN I BIBELSK MENING

Apostelens forbilde forplikter. Det gjenspeiler Kristus-mgnsteret i apostelens liv.

1 Kor 11:1 - Falg mitt eksempel, slik jeg falger Kristi eksempel. 15:1f - Jeg kunngjer for de-
re, bradre, det evangelium jeg forkynte dere, det dere har mottatt og star pa. Gjennom det blir
dere frelst, hvis dere holder fast pa det ordet jeg forkynte — sa sant dere ikke forgjeves er
kommet til tro. 1 Kor 2 Tess 2:15.

Apostlenes etterfglgere i prekenembetet er satt til 3 forvalte et betrodd gode — «den
gode skatt» - og formidle den med apostelen som forbilde.

2 Tim 1:13f — Som meanster for en sunn forkynnelse, skal du holde fast ved det som du har
hert av meg, i tro og kjeerlighet i Kristus Jesus. Ved Den Hellige And som bor i oss, skal du ta
vare pa den gode skatt som ble deg betrodd. Jfv 12 og 1 Tim 6:20. (Parateekee = depositum,
et betrodd gode. Jf2 Kor 5:19. Se ogsa 1 Tim 1:18, Gal 6:14.)

Apostlene ga videre Kristi evangelium til senere embetsutgvere, kalt til a8 “fullfgre”
Kristi oppdrag — a gi videre hva en Herrens apostel har overgitt. Dette skjer i preken-
embetets gjerning, nar apostelordets leere gis videre i menigheten og laeren blir mot-
tatt som rettesnor for lzere og liv.

Kol 4:17 — Se til at du fullferer det embete som du har mottatt i Herren (e Sv Kyrkobibel). 2
Tim 4:5. 1 Tess 4:1 — Dere har mottatt og leert av oss hvordan dere bar leve og veere Gud il
behag, /.../ Dere vet jo hvilke pabud vi gav dere fra Herren Jesus. 2 Tess 2:13-17.

Presten (el pastor) i menigheten har et oppdrag som omfatter livet som Ordets etter-
felger. Nar presten gir akt pa seg selv, kommer Guds ords kunnskap til nytte. Herrens
apostel plantet, Apollos vannet, “men Gud gav vekst”, 1 Kor 3:5. Den trofaste embets-
gjerning er av den stgrste betydning for alle kristne. Ved dapen og troen er vi lemmer i
Kristi kirke, men faller fra i rollen som selvkloke bedrevitere.

Fil 3:17 — Ha meg som forbilde, dere ogsa, og se pa dem som falger det eksempel vi har gitt
dere. 1Tim4:12,16. Tit2:7.

Liksom fiskeren ma rense garnet stadig pa nytt, ma presten anvende apostelen som
forbilde pa sin egen praksis:

Holder jeg noe tilbake av frykt for mennesker? (Apg 20:27) - Vender jeg meg bort fra
tomt snakk og nyreligigs andelighet eller ”innsikt”? (1 Tim 6:20.) - Hvordan begrunner
jeg det jeg leerer? - Formidler jeg apostelordets lzere fra Kristus til dem med liten inn-
sikt, s ordene gagner ogsa dem med stor innsikt? - Forkynner jeg Guds lov for en-
hvers samvittighet, og oppmuntrer jeg til tro med syndenes forlatelse kun for Kristi
skyld? Star jeg som benadet synder ved deres side som lider nederlag i kjgdets dyst?
Osv.

Alternativene

Andre tradisjoner og leerdommer har utspring i menneskers spekulasjoner om livets
mal og mening. De @ser av andre kilder enn apenbaringsordets Gud, og ma derfor
motsi og avvise apostolatets kirke i historiens Igp.

KSv/Hjelperen, side 22



1 Tim 4:1f — i de siste tider skal noen falle fra troen. De skal holde seg til ander som farer vill,
og til l,erdommer som stammer fra onde makter. De blir bedratt av lggnaktige hyklere som er
brennemerket i sin samvittighet. Mt 24:23f. 2 Tess 2:3, 2 Pet 3:3, 1 Joh 2:18f.

2 Tess 3:6f — Vi palegger dere, bradre, i Herren Jesu Kristi navn a trekke dere tilbake fra en-
hver bror som fgrer et uordentlig liv og ikke retter seg etter den overlevering som dere mottok
fra 0ss. Dere vet selv hvordan dere ma leve for & ha oss til forbilde. For vi farte ikke et uor-
dentlig liv hos dere. Apg 19:9, Rom 16:17, 1 Kor 5:11, 13, Tit 3:9-11, 2 Joh 9-11 osv.

Skriftlesningene og deres betydning

Det viktigste som skjer i messen er ikke prekenen, men skriftlesningene. De lar oss hg-
re Guds apenbaringsord uten menneskelige tilsettinger av noe slag. Lesningene ven-
der ikke tomt tilbake (Jes 55:11), ikke engang i kirker med rom for vrang leere i guds-
tjenestelige ordninger. Ordene er and og liv, Joh 6:63 (jf 5:24), og Helligdnden virker
troen nar og hvor han vil hos dem som hgrer ordet.

1 Tim 4:13 - Inntil jeg kommer, skal du seerlig ta deg av skriftlesningen, forkynnelsen og un-
dervisningen.

Heb 4:2 — Det glade budskap er jo forkynt bade for oss og for dem. Men de hadde ikke noe
gavn av ordet de herte, fordi det ikke ved troen ble ett med dem som harte det. 1 Joh 4:6 -
den som kjenner Gud, herer pa oss; den som ikke er av Gud, hearer ikke pa oss. Slik kan vi
skjelne mellom sannhetens and og villfarelsens and (jf v 1). 1 Kor 15:1-5, 1 Tess 2:13.

Joh 12:37-43 (Jes 53:1), 15:3, 17:5-8. Mt 17:5. Gal 3:2 og 5 (den preken som virker tro).
Eksempler fra Jesu virksomhet, den gang synagogens gudstjeneste var en kristen
gudstjeneste — fri for fariséernes og sadduséernes laere:

(1) Gudstjenesten i synagogen i Nasaret, Lk 24:14-22. Kristus var til stede, deltok
og stod i sentrum for Ordets gudstjeneste.

(2) Gudstjenesten i en synagoge i Kapernaum, Joh 6:59, hvor Kristus underviste om
seg selv som livets brgd.

(3) Kristi legemlige naervaer og undervisning i templets forgarder: Mt 12:6, 21:12,
26:55. Lk 2:46, 21:37f. Mk 11:16. Joh 2:19-21, 8:20, 59.

Eksempler fra aposteltiden:
(1) Urmenigheten, Lk 24:53, Apg 2:46, 3:1, 5:42.
(2) Paulusisynagogen i Damaskus, Apg 9:20, jf 13:5, 14, 18:4 osv.
(3) I'synagogen i Antiokia i Pisidia, Apg 13:14ff (jf v 51).
(4) 1synagogen Efesus, Apg 19:8f.

(5) Straks apostlenes lzere fra Kristus ble motsagt, opphgrte syna-
gogegudstjenesten med dens skriftlesninger a vaere en kristen gudstjeneste. Da ble
Jesu bruddregel praktisert, Mt 10:14. Jf Apg 14:6, Rom 16:17, 2 Joh 9f.
Menighetens forhold til de apostoliske skrifter bestemmer kirkens fremtreden som
apostolatets (el evangelisk-luthersk kirke) pa dette sted. Kristne reserverer seg ikke
mot apostelordets lzere, men lever av ordene som Guds ord (1 Tess 2:13). Ved dem
blir Guds kirke bygd opp ”pd apostlenes og profetenes grunnvoll, hvor hjgrnesteinen er
Kristus Jesus selv”, Ef 2:20.

KSv/Hjelperen, side 23



Jer 26:2, 8 — Still deg i forgarden til Herrens hus og tal til folket fra alle byene i Juda, som
kommer dit for a tilbe. Si fram alt det jeg byr deg a tale til dem, og hold ikke tilbake et eneste
ord! /.../ da han hadde sagt fram alt det Herren hadde befalt ham & tale til hele folket, grep
prestene og profetene og folkemengden ham og sa: Du skal dg!..."

Troens kilde: Prekenen ved Kristi ord

Troen kommer av prekenen, “og prekenen ved Kristi ord”, Rom 10:17 (prekenen egtl
"det hgrte”, jf tekstlesningene). Den som hgrer i bibelsk mening, tror evangeliet. En
paminnelse er trosbekjennelsens plassering etter evangelielesningen.

Den Oppstandnes virksomme naervaer kommer seerlig klart til uttrykk i Kristi ord over
fremsatt brgd og vin. De kunngjgr evangeliet i avgrenset mening, kort og konsist, og
virker evangeliet i brgdets og vinens skikkelser. Men stiller vi spgrsmalet — hva er vik-
tigst: Ordet eller Sakramentet? — da stiller vi et spgrsmal som er Guds ord fremmed.

Vi hgrer den Oppstandne Kristus i lesningene, vi mottar hans utleggelse i skriftene fra
hans utvalgte apostler (Lk 10:16), og vi ser og spiser med munnen hva hans skaper med
sitt guddomsord. Han som kalles Under (Jes 9:6), er underet i messen, hvor han trer
fram for den forsamlede menighet - hgrbart og synlig pa en indirekte mate, og hvor
som helst kristne holder hans befalinger. Indirekte trer han fram, for i denne verden er
hans Guddoms herlighet skjult under korset i ringe skikkelser. Vi hgrer, ser og spiser
hva vi er — lemmer pa Kristi legemes mysterium, og forkynner hans dgd inntil han
kommer i synlig herlighet.

Joh 12:36a - Tro pa lyset, den stund dere har lyset!
Den falske andelighet

Det kalles «svermeri» eller «spiritualisme» nar mennesker innbiller seg a motta frelsen
umiddelbart, det vil si utenom det ytre, forkynte Guds ord. Vi mennesker er svermere
av naturen, og derfor omfatter forsakelsen ogsa den falske andelighet, som vil opp og
fram i kirkens offentlighet, og helst pa prekestolen og i Nattverdens Liturgi.

Eksempler: A be Den Hellige And gjgre brgd og vin til Kristi legeme og blod
(forvandlingsepiklese). Nar fortellinger om menneskers erfaringer begrunner
troen. - Suggestiv sprakbruk, sang og musikk. Utagerende adferd. - Appeller og
kvasiterapeutisk snikksnakk.
Det er svermeri nar Kristus-perspektivet i prekenteksten (og lesningene) ma vike for
det personsentrerte perspektiv, som om Gud Helliganden er predikanten underlagt (jf
1 Kor 1:26, 2 Kor 10:10). Da lar man bibelteksten veere utgangspunkt for privatme-
ninger — som om Anden virker utenom Ordet, med taleren som medium for tilsiktede
tanker, fglelser og beslutninger hos tilhgrerne. Slike talere har avskrevet bibelordenes
gyldighet som Guds ord. De taler om Gud i et uegentlig sprak, med henvisning til Gud
"over” eller "bak” bibelordene. Sant nok: Gud er “over” og "bak”, men vi nar ham ikke
med vdre ord og innsikter. Med talekunst og fornuftsvisdom mister evangeliet sin
kraft, 1 Kor 1:17.

Med uegentlig sprakbruk fglger sprakanarki pa prekestolene. Tilhgrerne lytter til et
budskap presentert i generelle, prinsipielle og vage funderinger. De lytter til som-om-
prekener. Deres varemerke er mennesketankens flukt fra apostelordets laere fra Skrif-
tens Herre, sa det de kaller “Guds ord” kan veere hva som helst, og helst den forkyn-
nelse som bekrefter mennesker i deres tanker og tilfredsstiller deres behov. — Slike
illusjonsnumre gir steiner for brgd. Kontrasten til preken i bibelsk mening er kontras-

KSv/Hjelperen, side 24



ten mellom meningsyndere og Kristus-bekjennere (jf 1 Mos 3:1 og Mt 10:32f, 16:16,
21-23).

Ved hjelp av egen fornuft eller kraft kommer ingen til den tro som det fgrste bud kre-
ver. Men noen lar seg forfgre til “templets tinder” (Mt 4:5-7) og blir forfgrere med il-
lusjonsnumre i strid med apostelordets lzere fra Kristus. Kristi undervisning har adres-
se til tilhgrere ved sine fulle fem, i stand til 3 begripe den opplysning Kristus gir med sin
undervisning i ”Skriftene”. Det kan hende Guds ord og gjerninger virke sterke fglelser
og brennende iver, sa lenge de varer, men arsaken til kristen tro er bevitnede kjens-
gjerninger. De virker tillit til lgftenes trofaste Gud med fglger i livets vitnesbyrd. Guds
ords kunnskap begrunner troen med Guds lgfter oppfylt en bevitnet Jesus-historie.
Arsaken fgrst og virkningen deretter — aldri omvendt.

Nytestamentet lar oss forsta at Herrens apostler formidlet Kristi ord pa tilhgrernes
sprak, pa en vennlig og saklig mate, i tillit og bgnn til Ordets Herre og avpasset tilhg-
rernes kunnskapsniva. Med dem som forbilder skal preken og undervisning formidle
den rett utlagte Bibel fra dens Herre, og begrunne den med skriftbevis pa apostolisk
vis. Da hgrer vi Den Gode Hyrdes stemme. Han kaller og opplyser med sin And var
formgrkede forstand. Slik kommer mennesker til troen. De lzerer a frykte og elske
Guds pa barnlig vis, for de er kommet til tro pa ham ved apostelordets laere fra ham
(Joh 17:20).

Andens redskap er ”preken ved Kristi ord” — Skriftens ord. Den Oppstandne Kristus er
virksom med sin And, annekterer spraket og lar prekenen lede tilhgrerne inn i Bibelens
Kristus-vitnesbyrd, gitt i og med tekstens ord. Da er det ikke taleren men Kristi under-
visning som belyser teksten. Ordets tjenere formidler hans undervisning som apner
Skriften og utlegger vitnesbyrdet om Jesu person og verk.
Joh 8:31f, 51 — Huvis dere blir i mitt ord, er dere virkelig mine disipler. Da skal dere kjenne
sannheten og sannheten skal gjere dere fri. /.../ Den som holder fast pa mitt ord, skal aldri i

evighet kienne dgden. Rom 10:17 — Altsa kommer troen av prekenen, og prekenen ved Kristi
ord (e Sv Kyrkobibel).

KSv/Hjelperen, side 25



Sa sier HERREN

| Nytestamentet finnes mange vendinger av typen ”sa sier HERREN” - i noen skrifter
oftere enn ellers. | Paulus-brevene finnes halvparten av alle GT-sitatene i Romerbrevet
(jf Rom 1:1-4). Sitater, ord og vendinger lar bibellesere assosiere med den sammen-
heng de inngar i, og de begrunner syndsforlatelsens evangelium, som Gud stadfestet
med Jesu oppstandelse.

En virkning er forventningen: Hva vil Gud ha sagt oss med dagens tekster? Gud svarer
med ytre, hgrbare ord, og begrunner prekentekstens innhold med skriftbevis, uav-
hengig av "overlegen veltalenhet eller visdom”, 1 Kor 2:1. Og en ting til, som vi har lett
for @ overse: Gud vitnesbyrd om begrunnelsen er Jesu oppstandelse fra de dgde. Og
dette vitnesbyrd er i grunnen den forsamlede menighet med det unike evangelium og
de unike handlinger innstiftet og befalt av ham. Guds vitnesbyrd om den bevitnede
Jesus-historien lar oss se tekstene med Guds facitsvar.

En preken ”i kraft av Kristi ord” dpner Bibelens skrifter og leder inn i Guds visdom, Rom
10:16. En preken i nytestamentlige mening sier ikke alt — det er heller ikke mulig, men
belyser Skriftens sentrum - ”Kristus og ham korsfestet”, 1 Kor 2:2. Det var sitt forso-
ningsverk Gud stadfestet da han reiste Den Hellige og Rettferdige opp fra de dgde,
”slik Skriftene har sagt”, 1 Kor 15:3 (jf 1 Joh 5:1-12).

En preken pa apostolisk vis er sakramental — den kunngjgr og formidler, rekker frem og
tilsier syndenes forlatelse for Kristi skyld, og dermed liv og salighet. Men prekenen
stanser ikke her, for meningen med frelsens gave, mottatt av nade, er livet under Kristi
herredgmme, som tjenere i hans rike. Derfor oppmuntrer den evangeliske preken til
omvendelse og tro, og med Kristus til gave legge vinn pa gode gjerning med Kristus til
eksempel.

Kristus er HERREN over sitt ord, til befrielse for predikanten, og til trgst og glede for
tilhgrerne. Derfor sgker vi ikke Gud i var egen fornuft eller kraft, for den oppstandne
Kristus er til stede slik han lovet, virksom med de handlinger han befalte. Den som ut-
gver sitt kall i prekenembetets gjerning, kaster noten til fangst (Lk 5:4, Joh 21:6).

Messe og misjon

”] den natt da han ble forradt”, innstiftet Kristus kirkens samling om Ord og Sakrament
—messen. Med glede sa han fram til sitt naerveer blant sine venner, mens de sin glede i
kirkens samfunn med ham i de hellige ting. Vi er selvfglgelig skyldig til 3 holde alle
hans befalinger, men var lydighet er ikke hensikten. Den er Guds tjeneste for oss, nar
han stiller fram sine frelsesgoder og innbyr sine venner: Ta og et, drikk alle derav...

Herrens Nattverd besvarer spgrsmal om hvem vi er og hvorfor vi er her. Svaret gis
med Kristi ord over fremsatt brgd og vin. | Herrens Nattverd tjener han oss av nade
"ovenfra” (Joh 3:31ff). Han innbyr sine venner, sitt folk og legeme pa dette sted. Han
innbyr for & gi oss del i sine gaver i sakramentets skikkelser. De er hans underfulle pant
pa barnerett og arverett hos Gud.

Men gjgr man Herrens Nattverd til et misjonsmiddel, blir malgruppen ”“de andre”, og
kristnes identitet tilsvarende uklar, i verste fall villedende. Da skiller man hva Gud har
sammenfgyd, nemlig Kristi virksomme naervaer med «Ord og Sakrament» i den forsam-
lede menighet, opptatt av @ misjonere et annet sted. Hva er det da den innbyr andre
til?

KSv/Hjelperen, side 26



Den evangeliske preken gjgr ikke messen til et misjonsmiddel, men kunngjgr den rett-
ferdighet som evangeliet dapenbarer i Kristi lidende lydighet, meddeler syndenes forla-
telse for Kristi skyld og viser til alterets sakrament — Guds synlige pant pa liv og salighet
hos ham (jf 1 Kor 10:14ff, kap 11).

Mang en preken overser Kristi sakramentale under i messen. Blir det en vane, meduvir-
ker prekenen til 3 tilslgre Kristi virksomme naerveer med Ord og Sakrament. Da tilslgrer
man Kristus, han som forener og sammenholder menigheten pa kirkens ubeskarne
grunnvoll, lagt i begynnelsen. Presten i sitt kall er Kristi gave, gitt til “de helliges full-
kommengjgrelse, til embetets gjerning, til Kristi legemes oppbyggelse”, Ef 4:12. Perso-
nen er ikke poenget, men Kristi virksomme naerveaer i prekenembetets gjerning. Fra
ham blir vi utsendt fra messen til gode gjerninger, enhver i sin jordiske gjerning.

Menighetens samling om Ord og Sakrament er billedlig talt envandring fra dgpefont til
Herrens bord. En synlig markering er korskillet i det gammellutherske kirkerom. Det
markerer adgangen til Herrens bord - for dem som er beredt til 8 kommunisere kirkens
samfunn i de hellige ting. En hgrbar markering er diakon-ropet fra den gamle kirke ved
overgangen til Nattverdens Liturgi: “Det hellige for de hellige!” (Mt 7:6, jf Did 10.) No-
en er beredt, andre underveis gjennom undervisning og veiledning.

Jes 52:7a - Hvor fagert det er nar den som bringer gledesbud, kommer Iapende over fjell,
melder fred og baerer godt budskap, forkynner frelse og sier til Sion: «Din Gud er konge!»

Apg 4:29 - Gi dine tjenere & tale ditt ord med all frimodighet! Heb 4:12a — Guds ord er le-
vende og kraftig og skarpere enn noe tveegget sverd. Joh 8:51 — Om noen holder mitt ord,
skal han aldri i evighet se dgden.

KSv/Hjelperen, side 27



TREKK VED LUTHERS PREKENER

Hvorfor holde prekener for en liten flokk, nar de kan legges ut «pa nettet»? Svaret pa
slike spgrsmal - om prekenens status og form, er gitt med Guds kjzerlighet, dens art og
fremgangsmate. Gud tjener oss med «Ord og Sakrament». Gud vil ha oss i tale og gi
oss forsoningens goder med ytre midler.

Med stgtte i Bengt Hégglunds bidrag, nevner jeg fire karakteristiske trekk ved Luthers
prekener. Etter mitt skjgnn gjenspeiler de profetenes og apostlenes forkynnelse, men
ogsa bibelteologen Luther.

Guds kjeerlighet, dens art og fremgangsmate

Apenbaringsordets Gud har valgt & begynne i det lave - med Sgnnens fornedrelse i Jesu
ringe skikkelse. Begrunnelsen er gitt i Bibelen - en bok som sjelden pynter bokhyllen i
verdsliggjorte hjem. En medvirkende arsak kan vaere late bibellesere blant bekjennen-
de kristne, en annen den selvkloke bibelbruk som leser inn i teksten snusfornuft og pri-
vatmeninger. Med Guds begrunnelse begynner var bibellesning i en annen ende.

Apenbaringsordets Gud vil bli hgrt og trodd for & vaere Gud i vare liv — og ingen annen.
Derfor har Gud oppfylt Igftene i den gamle pakt: Ordet ble menneske i Jesu skikkelse
(Joh 1:14). Jesu undervisning i ”Skriftene” griper fatt i bibeltekstens ord, for sa a utleg-
ge ordenes innhold for oss. Skal Jesu undervisning na oss med den rett utlagte Skrift,
ma prekenen veaere bibelutleggelse og Kristus-bekjennelse, ”slik Skriftene har sagt”, 1
Kor 15:3. Den som undres «hva presten har a si oss i dag», begynner i gal ende.

Lk 24:26f — (Da sa den oppstandne Jesus): «Sa uforstandige dere er, og sa trege til & tro alt
det profetene har sag! Matte ikke Messias lide dette og sa ga inn til sin herlighet? Deretter
begynte han & utlegge for dem det som star om ham i alle Skriftene, helt fra Moses av og hos
alle profetene. Sev, 44-48. Jf Mt 2:5, 4:4, 6f osv. Rom 2:24, 3:4, osv.

Var inngang til Jesu undervisning er det apostoliske ord (NT) om Guds lgfter og deres
oppfyllelser i Jesu lidelse, dgd og oppstandelse. Med denne inngang leser vi Bibelen i
pdskeperspektivet er den oppstandne Jesus var veileder under bibellesningen og virk-
som med apostelordets tydning fra ham (Lk 10:16). Et eksempel i denne bibelbruk er
bibelteologen og predikanten Martin Luther.

Bibellesning og forkynnelse uten paskeperspektivet kan formidle et budskap “som folk
forstar” og tilhgrerne opplever som ”aktuelt for var tid”, men slike motiveringer er Bi-
belen fremmed. De serverer surrogater istedenfor ekte saker, som bare finnes der for
prest og forsamling etterfglger apostelordets leere fra dpenbaringsordets Gud.

"Da” og "nd” i Luthers prekener

Luther gir straks beskjed om tekstens historiske mening — hva den handler om. Ofte
felger han opp ved a gjenfortelle hendelsen, for sa & utlegge teksten fortlgpende (ho-
miletisk). Det gjgr han i lys av tekstens indre sentrum: Kristus som sann Gud og sant
menneske, som led, dgde og oppstod for oss og er alle tings Herre. Han lar Kristus-
bekjennelsen, gitt fra himmelen, opplyse teksten (Mt 16:16f).

Utleggelsen er fremadskridende og samtidig anvendelse. Tilhgrerne blir straks satt inn
i tekstens situasjon uten a skille mellom “da” og “nd”, eller mellom utleggelse og an-
vendelse. Det svarer til bibelhistoriens egenart: Guds virksomme ord omfatter men-

KSv/Hjelperen, side 28



neskenes liv og historie i et eneste «na»: Sa sier Herren: Du... Fglgelig blir tekstene ut-
lagt som eksempler pa den kristnes liv — bade troen og kjaerligheten. Rekkefglgen til-
svarer den mellom arsak og virkning.

Utleggelsen tegner et bilde av Kristi ndderike pa jorden, og lgfter samtidig vare blikk
mot Kristi gjenkomst pa den ytterste dag. Dette endetidsperspektiv motiverer preke-
nen: Utleggelsen skal laere oss Gud a kjenne i Jesus Kristus og ham korsfestet (1 Kor
2:2) - i hans nidkjeerhet for sitt verk, og i hans selvhengivende kjzerlighet som langt
overgar hans nidkjeerhet. Denne motivering er Guds egen. Med denne kjennskap til
den eneste sanne Gud, kjenner vi ham i hans kjaerlighet og har evig liv. Denne bibel-
bruk er Den Hellige Ands verk i tilhgrernes hjerter.

Mt 4:17 — «Vend om, for himmelriket er neerl» Joh 3:16 — Sa har Gud elsket verden, at han
gav sin enbame Sgnn... 17:3 - dette er det evige liv at de kjenner deg, den eneste sanne
Gud, og ham du har utsendt, Jesus Kristus. Fil 1:21 — For meg er livet Kristus og dgden en
vinning.
Luther ngyer seg ikke med Jesus-historien. Ogsa djevelen kan den. Nar Luther lar de-
taljer i teksten belyse meningen med Jesu liv, sa er det i samsvar med Jesu egen under-
visning. Uvesentligheter faller bort, mens innholdsrike detaljer fgrer inn i teksten og
lar Skriftens ord belyse hvem Jesus er og hvorfor han er kommet - “for oss mennesker
og til var frelse” (Nicenum).

| lys av tekstens indre sentrum og struktur blir ordene utlagt med skriftbevis, med bade
bibelsteder og eksempler fra Det gamle testamente. Slik formidler prekenen kunnskap
fra dpenbaringsordets Gud. Kunnskapen sier ikke alt om Gud, verden og mennesket,
men gir en omfattende basisviten, samtidig som den korrigerer forvrengte forestilling-
er om Gud, verden og oss selv.

Evangeliet som beretning og budskap

Kjernen i Luthers prekener er budskapet om Kristus som gave — som mottas i tillit til
syndenes forlatelse, som er hans fortjeneste. Han er var fred mellom oss og Gud. Det-
te budskap er alltid forent med beretningen — eller Jesus-historien - tydet i dens frel-
seshistoriske sammenheng. Budskapet er en beretning om Faderens enbarne Sgnn,
som i Jesu skikkelse led, dpde og oppstod for oss, slik Skriftene har sagt. Denne beret-
ning svarer helt til tekstens opprinnelige siktemal, i skarp kontrast til egenmektige
tolkninger — de vaere private eller kirkevedtatte. Utleggelsen lar oss kjenne Guds nadi-
ge sinnelag i Kristus, som er frifinnelsens arsak og det evige liv, mottatt i tillit til Guds
Igfte.

lllustrasjon: Beretningen om Jesus som gikk omkring fra sted til sted. Den er

samtidig beretningen om Guds gave til oss — om Jesus Kristus som gjester oss i den

forsamlede menighet, virksom med Ord og Sakrament.
Beretningen er tilgjengelig for enhver, men ikke budskapet. Budskapet i beretningens
ordlyd apner seg for troen og lar seg begripe (jf d apostoliske trosbekj). Forholdet mel-
lom beretning og budskap tilsvarer forholdet mellom tekstens ytre og indre klarhet,
eller forholdet viten og tro. Enhver kan vite av beretningen at Kristus tjente mennes-
ker den gang, men troen kjennes pa tilhgrere som anvender budskapet pa seg selv og
bekjenner: «Han er MIN Herre» (jf forkl 2 trosart).

Personen Jesus er den han er — JEG ER, uavhengig av menneskers tro eller vantro.
Troen holder seg til budskapet, gitt i og med tekstens ordlyd. Ingen skjult innsikt eller

KSv/Hjelperen, side 29



dypere tolkning kan erstatte den. Vi leerer Gud 3 kjenne gjennom tekstens ytre, sprak-
lige klarhet. Den lar oss kjenne Gud i Jesu persons hemmelighet og verk. «Sa har Gud
elsket verden at han gav...» (Joh 3:16).

Kristus som gave og eksempel

Vi star ikke fritt til 3 imitere detaljer i teksten. | sa fall behandler vi teksten som hel-
genlegende (vita-tradisjonen) og distanserer oss fra jordelivet. Det er som gave Kristus
er et eksempel til etterfglgelse. Det er forskjell pa Kristus som gave og eksempel, men
sammenhengen bestar. Kristus gav seg selv for verdens synder. Kristus som gave blir
gitt den enkelte i dapen og mottas i tro. Troen har Kristus, og ved troen er det dgpte
menneske allerede likedannet med Kristus (conformitas Christi). Men malet er ikke
Kristus mottatt som gave. Ved dapen og troen er vi kalt til 3 etterfglge Kristi eksempel
i gjerninger som har Guds ord og befalinger for seg. De er likesa jordnaere som Kristi
eksempel er jordneert i hans selvhengivende kjzerlighet og lidende lydighet (imitatio
Christi).

Forholdet mellom Kristus som gave og eksempel gj@r Luthers prekener til en undervis-
ning om tro og kjeerlighet — fgrst troen i tillit til Kristi verk “utenfor oss”, og deretter
gjerningene. Tro og kjaerlighet i denne rekkefglge ligner i sak den mellom en far og en
svigerdatter (eks Store Galaterbrevskommentar). | praksis handler forholdet om sam-
tidighet uten sammenblanding. Det er som gave vi etterfglger Kristi eksempel, en gave
gitt av Guds frie nade, det vil si betingelseslgst. Kristus er i sin lidende lydighet «for
oss» er alltid troens rettferdighet for Gud «i oss». Kristi dgds fortjeneste er alltid tro-
ens grunn —og ingenting annet.

Dgpt til Jesu dgd og oppstandelse, er kristne kalt til d gve troen pa Guds gave i gjer-
ninger som har Guds ord og befaling for seg. Denne @gvelse er ingen verdensflukt, men
en dennesidig, jordisk gvelse med kropp og sjel, enhver i sitt kall (jf Fjerde parten, da-
pens betydning). Da gver vi troen med Guds ord og bgnn (Rom 12:1), og praktiserer
var dap med Jesu eksempel for gye - i det lave.

Da skjgnner jeg ham som under et USA-opphold havnet i en gammel-luthersk menig-
het: «Jeg hadde ikke rad til 8 unnvaere en eneste gudstjeneste, hverken morgenbgnn,
messe eller aftensang.» Prekener som lar oss hgre Jesu undervisning, er prekenen gull
verdt, ogsa for dem som er avskaret fra regelmessig kirkegang. De kan hgre prekener
«pa nettet», men ikke delta i menighetens samling om Ord og Sakrament. Og likevel er
de ikke utelukket fra Guds kirkes samfunn i de hellige ting. De kan sendebud pa sin
prest og be ham komme i sognebud.

Min hovedkilde: Bengt Hagglund 2002, 42-43, 125-134.

DET PREKENEMBETE SOM FOLKET VIL HA

Felgende pastand har kirkeomdannende kraft: ”Sosiale og ideologiske endringer krever
endringer i prekenembetets utforming.”

Kake-modellen er et treffende bilde om den abstrakt-funksjonelle embetsidé ogsa kalt
et «lavkirkelig embetssyn». Man forestiller seg et prekenembete i omfattende-

KSv/Hjelperen, side 30



generell mening (hele kaka), for deretter a sta fritt til konkretisere prekenembetet i
tjenester eller verv, alt etter fellesskapets ressurser og behov. Fglgelig kan man si om
prestens stilling at den er ngdvendig for menigheten, men likevel en av flere «ledere»,
bade «ansatte» og tillitsmenn. De utgver hver for seg den betrodde del av prekenem-
betet, bare form og ansvar er forskjellig, f eks, kantor, kateket, kirkeverge, gruppele-
der, osv. Et prekenembete innordnet hensiktsmessighet, hgres fornuftig ut. Proble-
mene oppstar med laerespgrsmal.

Den filosofiske implikasjon

Den abstrakt-funksjonelle embetsidé omfatter funksjon og form. Ngdvendig vilkar er
funksjonen, krevd vilkar er formen. Men hva har prioritet?

Pa den ene side er “formene” underordnet evangeliet og sakramentene i funksjon (el
bruk). Pa den annen side er evangeliet og sakramentene i funksjon underordnet valg
av former, alt etter omstendighetenes krav og tilgjengelige ressurser i gitte situasjoner.
| en videre organisatorisk sammenheng er det tale om de tilpasninger som sosiale og
ideologiske endringer krever. Eksempler er kirkereformer tilpasset likestillingsidéen,
konkretisert i kvinneprest-ordningen og velsignelse av likekjgnnet «ekteskap».

Praksis taler for seg. Prioritet fremfor funksjonen har hensynet til formene, alt etter
behov og omstendigheter. Logisk sett er slutningen gitt med forestillingen om et mo-
ralens ingenmannsland, hvor enhver sak er like gyldig i og for seg — og derfor likegyldig
(stoisk adiaforon-laere). Gyldighet har det formelle vedtak, begrunnet i skjgnn og all-
mennytte. | slike prosesser blir spgrsmal om autoritet, kompetanse og gyldighet av-
gjort i et kirkerettslig tomrom.

Den filosofiske implikasjon aktualiserer kirkens /zere og troverdighet i laerespgrsmal.
Det springende punkt er prestens ordinasjonslgfte, som i en organisert uenighetskultur
er tvetydig: Kirkens Herre betror ordinanden «prestetjenesten i var kirke»; biskopen
«palegger» ordinanden a forkynne Gud ord og forvalte sakramentene slik «var kirke
vitner om det i sin bekjennelse /.../ og i samsvar med var kirkes orden».

Hvilket embete er presten betrodd? Er han betrodd det prekenembete som Kristus
innstiftet i Guds kirkeorden? Forpliktelsen pa «var kirkes orden» er Igst fra det skapte,
og pa humanistisk vis avgrenset til form og funksjon i en konstruert kirkevirkelighet. Et
ipynefallende uttrykk er en kvinne i bispeskrud, som ordinerer en medsgster til preke-
nembetet, uavhengig av Guds gode skapervilje for mann og kvinne, og avhengig av
apostelordets lzeretradisjon fra kirkens Herre. Man later som om form og funksjon ik-
ke vedkommer apostolatets kirke, heller ikke presten i et likekjgnnet partnerskap.
Men skraplanet begynner med forbehold mot apostelordets lzere og kirkefellesskap pa
en bredere plattform.

Det overordnede hensyn til situasjonsbetingede kirkereformer (krevd vilkar) lojalitets-
binder presten i to relasjoner: dels i formale relasjoner til kreative og velmenende kir-
keaktgrer, dels i funksjonelle relasjoner til de former som markedet etterspgr og over-
ordnet myndighet vedtar.

Den handlefrihet som folkekirken praktiserer, er i realiteten underlagt omstendighete-
nes tvang - og i siste omgang kirkemgtets skjpnn om hensiktsmessighet og allmennyt-
te. | denne form for praktisk teologi er det ikke kirkens Herre som rar med sitt ord,

KSv/Hjelperen, side 31



men “den praktiske fornuft” (Immanuel Kant) med en humanisert kirkerett kalt
«indrekirkelig demokrati» eller «apen folkekirke».

| strid med apostelordets lare fra Kristus

Den abstrakt-funksjonelle embetsteori stgtter seg til to pastander: (1) | aposteltiden
fantes ulike tjenester, men ingen tjeneste ble gjort forpliktende for kirken til alle tider.
(2) Det “alminnelige” prestedgmme er prekenembetets fundamentale forutsetning. —
En umiddelbar konsekvens er bibeloversettelser hvor “diakonia” er oversatt med "tje-
neste”. Dermed har man tilslgrt de steder hvor grunnteksten handler om en tjeneste
av fast og varig karakter — et "embete”.

Den inkarnerte Guds Sgnn i Jesu skikkelse kalte og utsendte de tolv til et bestemt opp-
drag og med bestemte fullmakter. De ble utsendt som Jesu delegater for a forkynne
og handle som Kristi medarbeidere i Kristi sted (Mt 10, Joh 20:21, 1 Kor 4:1f, 2 Kor
5:18-20, etc). Jesu praksis ble normen for kall og innsettelse i kirkens prekenembetet.
Liksom Sgnnen tok manndom pa og utvalgte de tolv til sine apostler, omga ogsa de seg
med aposteldisipler og sgrget for a innsette skikkede menn til prester/biskoper i me-
nighetene. Prekenembetet ble opprettholdt i samsvar med Guds orden for skapelse og
kirke. Det evangeliske presteembete er selvrekrutterende.

Konfliktsituasjonen

Apostolatets kirke bekjenner i leere og liv den gode Skaperen, ham som menneskene
leerer & kjenne gjennom Kristus Jesus. Denne kjennskap medfgrer spenninger og apne
konflikter med den kvasireligigse overtro pa individers selvrealisering og likestilling, sa
typisk for den sekuleer-liberale stat. | sentrum star likestillingsideer begrunnet i fore-
stillingen mannekvinnen — det androgyne menneske. Bekjennelsestro lutherdom be-
finner seg i en konfliktsituasjon som ligner kirkesituasjonen i de fgrste arhundrer, da
kirken kjempet for sin apostolisitet i mgtet med gnostiske sekter og keisermaktens
overhgyhetskrav.

Det religigse moment i kvasireligionen er forestillingen om likestilte individer, som kre-
ver konkretisering i likekjgnnede former. Resonnementet beror pa kortslutningen «lik
funksjon = lik verdi». Lik gnostikerne i kirkens fgrste arhundre, viser man til «dypere
innsikt», dypere enn den omfattende tydning som er gitt kirken i og med apostelordets
leere fra Bibelens Herre. Legitimeringsmaten er en villet korreksjon av Guds kirkeor-
den, som om korreksjonen er begrenset til formene. Men virkningen er omfattende -
et annet apostolat og en gjennomgripende omdanning av kirkens leere og liv. Tidlige
eksempler er skriftene «Paulus og Hekla», og «Apokryfon loannis» med en speilvendt
kristenleere, se 1 Tim 2:8-15 (Jukka Thurén).

| likhet med fortidens gnostikere, forstar ogsa den sekulaere liberalist mennesket i abs-
trakt, kjignnslgs mening (det androgyne menneske), og fgrer en prinsipiell argumenta-
sjon for individers selvrealisering, likestilling og rettigheter. Resultatene - nedfelt i lovs
form, sementerer konflikten med biologiske kjensgjerninger, og regulerer forholdet
mannkjgnn og kvinnekjgnn i en tenkt virkelighet.

Noe lignende skjer ved hjelp av det abstrakt-funksjonelle prekenembete. | sin konse-
kvente form blir den kjgnnspolare relasjon mellom mann og kvinne neglisjert, som om
kjpnn ikke vedkommer gudstjenestefellesskapet i Guds skaperverk. Selve tankeopera-
sjonen er uttrykk for en humanistisk utopisme hvor likestillingsideen manifisterer seg i

KSv/Hjelperen, side 32



den formfullendte funksjon, men samtidig i den synlige fornektelse av bibelsk skaper-
tro og syndefallsrealisme i mgte med dennesidige kjensgjerninger. Moderate utgaver
finnes i lovs form, hvor grensen er trukket mellom den hyrdefunksjon som menn ut-
gver i styrende organer, og det alminnelige prestedgmme som generalforsamlingen
utgver. Men tankegangen er gjennomfgrt politisk og rgper latente konflikter om hvor
grensen gar, og kamp om menneskers interessekontroll.

Hvor fornuften overstyrer kirkens prekenembete og kristokratiske struktur, ma den
praktiske fornuft bestemme embetsutgvernes oppdrag og fullmakter (jf Joh 17:6b, 8a,
11, 14-17, 20f). Uten hensyn til kirkens Kristus-bekjennelse og rett blir spgrsmal om
prekenembetets autoritet, kompetanse og gyldighet avgjort med menneskers vedtak.
En nyttig paminnelse gir kirkefedrenes vitnesbyrd om kjgnnenes tjenestefordeling.
Begrunnelsen var gitt allerede med apostlenes laerepraksis fra begynnelsen (Teinonen
1976, 61). Men heller ikke Herrens apostler hadde en selvstendig leeremyndighet i kir-
ken, slik den fgrste synode viser (Apg 15).

Korreksjonens mulighet er gitt med apostelordets laere fra Skriftens Herre. Den apos-
toliske kirke- og leeretradisjon representer like fra begynnelsen det konstante alterna-
tiv til spekulative embetsteorier med krav om et prekenembete tilpasset dominerende
idéer i natid. Men kirkens Herre, som er midleren for skapelse og gjenlgsning, han stil-
ler et annet krav. Han er Ordet som ble menneske i mannen Jesus fra Nasaret. Han
krever av de menn som etterfglger apostlene i prekenembetet, at de forvalter Guds
hemmeligheter i hans sted og tjener hans kirkebrud med ham som eksempel i selv-
hengivende kjaerlighet (1 Kor 2:1f, Ef 5:20).

«Kirken ma alltid reformeres», sa fader Luther. «Ecclesia semper reformanda est». Da
siktet han til Kristi herredgmme i samvittigheten (Lauri Haikola). Dette Herredgmme
utgver Kristus ved troen pa syndenes forlatelse, som han alene har fortjent med sin
lidende lydighet. Denne tro er ingen selvfglge, for ogsa Guds fiendemakter kjemper
om herredgmmet i de troendes samvittighet. Innfallsport er arvesyndens motstand
mot Gud. Fra denne kilde kommer overtroen pa eget skjgnn i troens saker, og dermed
den selvklokskap som bortforklarer Herrens bud av hensyn til den praksis som bekref-
ter yndlingsideer i samtidskulturen. Da er fallet stort (Mt 7).

Den stadige reformasjon i samvittighetene er kirkens redning under alle kultur- og
samfunnsforhold, for hvor Jesus er KYRIOS, er kristne apostelordets etterfglgere i
apostolatets kirke.

1 Tim 3:15f — du skal vite hvordan en skal ferdes i Guds hus, som er den levende Guds me-
nighet, sannhetens statte og grunnvoll. Det ma alle bekjenne, at gudsfryktens hemmelighet er
stor: Han ble &penbart i menneskers skikkelse, vant sin rett i Anden, ble sett av engler, forkynt
for folkene, trodd i verden, tatt opp i herlighet.

KRISTENTROEN INGEN TRO PA TROEN

Nar kristne begrunner sin tro med fgleri og overgivelse, ligner deres tro en bat uten
bunn. De forsvarer en tro uten begrunnelse i kjensgjerninger, og blir oppfattet som
«religisse» mennesker. De er godt stoff. Reportasjer og TV-programmer presenterer

KSv/Hjelperen, side 33



et bilde av kristne som rare, gammeldagse og intellektuelle undermalere. Og bildet blir
sementert med den manipulasjon som ateistiske teologer gir med sine TV-programmer
om kirkens opprinnelse og historie de fgrste arhundrer. Er det noe galt med kristnes
psyke og sosiale evner? Uvitenhet om kristentroens historiske begrunnelse har mange
folger, blant dem tilhgrere og seere ute av stand til 3 oppfatte de ideer som styrer kil-
debruk og fremstilling.

Kirkens tro begrunnet i en bevitnet Jesus-historie, tydet av ham selv

Like fra begynnelsen var hverken fgleri eller teorier begrunnelsen, men kjensgjerninger
i en bevitnet Jesus-historie, tydet av den Oppstandne Jesus med sin undervisning i
Skriftene (GT). Evangelistenes dokumentasjon gjelder dels Jesu persons hemmelighet,
som undergjerningene vitnet om, dels hans lidelse, dgd og oppstandelse, «slik Skrifte-
ne har sagt» (Lk 24;46, Mt 16:21, 1 Kor 15:3). Evangeliene er tolket historie i samsvar
med Jesu undervisning om sin person og sitt verk, og samtidig bli tatt pa som doku-
mentasjon til Jesu offentlige virksomhet.

Den altavgjgrende begrunnelse var Guds vitnesbyrd, som reiste Jesus opp fra de dgde
pa den tredje dag. Apenbaringsordets Gud har stadfestet Jesu utleggelse av Moses og
Profetene om sin person og sitt verk. Samtidig vitner oppstandelsen om Guds hand-
lende allmakt og trofasthet, som har oppfylt Messias-lgftene i Jesu korsdgd. Gud har
forsonet verden med seg selv i gudmennesket Jesus. Gud er en forsonet Gud.

Kristne sitter med fasit og har vanskelig for a oppfatte disiplenes problem. De kunne
vanskelig godta Jesu utleggelse av “Skriftene» om en lidende Messias som «matte»
ded pa korset — pa forbannelsens tre. Det stred fullstendig mot den jgdiske Messias-
forventning om Israels hap. Dgd og begravet, var ikke Jesus den Messias de ventet pa.
Jesus pa sin side ville ngdig blir misforstatt. Han unngikk & bruke Messias-tittelen om
seg selv, og identifiserte seg med profetordet om Menneskesgnnen (Dan 7:13).

Da det lysnet av dag, den tredje dag etter Jesu dgd, hendte det ufattelige: Jesu legem-
lige oppstandelse fra de dgde, fulgt av den Oppstandnes mgter med sine venner i Igpet
av de fgrti dagene fram til Himmelfartsdagen. Ved en anledning var over fem hundre
til stede pa en gang. «Av dem lever de fleste, men noen er dgde», skrev apostelen
Paulus (1 Kor 15:6), en gang nidkjeer kristenforfglger. Denne hendelsesrekke matte
skje, for kilden til den er dpenbaringsordets Gud med sin frelsesplan.

1 Kor 2:9 - det som ikke kom opp i noe menneskes tanke, alt det Gud har gjort ferdig for dem
som elsker ham — dette har Gud apenbart for oss ved sin And.

Kristentroen er Guds tro til menneskene. Vi kommer til troen ved a hgre evangeliet.
Derfor kaller Paulus prekenembetet for «Andens embete» (2 Kor 3:8).

Lk 24:25-27 - «Sa uforstandige dere er, og sa trege til a tro alt det profetene har sagt? Matte
ikke Messias lide dette og sa ga inn il sin herlighet?» Deretter begynte han a utlegge for dem
det som star om ham i alle skriftene, helt fra Moses av og hos alle profetene (v 32, 44-47).
Apg 4:20 - Vi kan ikke la veere & tale om det vi har sett og hert! 1 Joh 1:1-5. 1 Kor 15:1-4.
Rom 6:3-11, Fil 3:12, Gal 2:19f, 4:8f, 1 Pet 2:24.

Vi merker oss den Oppstandnes fremgangsmate da han underviste og repeterte hva
disiplene burde ha lzert. Han talte til deres forstand. Han spiste sammen med dem, og
de kunne ta pa ham. De var ved sine fulle fem. Kildene gir inntrykk av tenksom und-
ring. Troens handfaste bevis var den Oppstandne Jesus, virksom midt iblant dem, slik

KSv/Hjelperen, side 34



han fgr hadde veert, fgr sin dgd, men pa en ny og underfull mate. Lgftepakten med
Abraham var oppfylt, 1 Mos 12:3 — | deg skal alle slekter pa jorden velsignes.

Den oppstandne Jesus viste seg for disiplene, spiste sammen med dem og underviste
dem. Hver gang demonstrerte Gud sin trofasthet med handlende allmakt. Fra disse
hendelser har kirken mottatt Jesu befalinger, som siden Pinsedagen kjennetegner kir-
kens gudstjenestefellesskap i tidens lgp.

Jesus-historien fortsetter i samlingen om Ord og Sakrament. Den oppstandne Jesus,
Herren ved Faderens hgyre, er til stede, virksom med de kirketegn han innstiftet fgr
Himmelfartsdagen. Til disse tegn hgrer ogsa Herrens Nattverd, innstiftet «i den natt
da han ble forradt». Da sa han med glede fram til 3 vaere hos sine venner i tegnets
skikkelser etter Pinsedagen. Kristentroens begrunnelse i fortid og natid er unik. Den
er «var hellige tro». Lik Peter og Johannes, anklaget for Det hgye rad, kan heller ikke vi
legitimere vart gudstjenestefellesskap med annet enn «det vi har sett og hgrt», Apg
4:20.

Troens gjenstand

Mt 17:5 — Dette er min Sgnn, den elskede, som jeg har behag i. Hgr ham! Gal 4:4f - i tidens
fylde sendte Gud sin Sgnn, fgdt av en kvinne og fadt under loven. Han skulle kjgpe dem fri
som stod under loven, sa vi kunne fa barnekar.

Evangeliet dpenbarer den rettferdighet som bestar i Kristi lidende lydighet. Med
evangeliet som middel, skaper Gud av ingenting den tro som anvender Guds velgjer-
ninger i Kristus, enhver pa seg selv (Rom 4:17). Troen stoler pa den viten som evange-
liet gir, og Gud tilregner troen sin rettferdighet, «Den Hellige og Rettferdige» (Apg
3:14). Guds fullbrakte verk i fortid tilregner han troen i natid. Hva Kristus har fortjent i
alles sted, er frifinnelsens arsak nar Gud erklaerer synderen rettferdig. Slik viser Gud
sitt nadige sinnelag. Troen kan vaere sterk og frimodig, eller svak og anfektet, men har
Jesus Kristus den faste borg.

Mk 9:24 - Jeg tror, Herre, hjelp min vantro! Lk 17:5 - Gi oss mer tro!

Heb 11: 4,7, 13 — i tro frembar Abel et bedre offer til Gud enn Kain, og ved den fikk han det
vitnesbyrd at han var rettferdig, siden Gud vedkjente seg hans gaver. /.../ | tro bygde den
gudfryktige Noa en ark, da han var blitt varslet om det som enna var usynlig. Slik berget han
sin familie. Hans tro ble en dom over verden, og selv ble han arving til troens rettferdighet.
I...I 1 tro dgde alle disse uten & ha vunnet det som var lovt. De bare sa det langt borte og
hilste det, og de bekjente at de var fremmede og utlendinger pa jorden.

Kristi lidende lydighet er troens grunn utenfor oss

«Ordet ble menneske», Joh 1:14. Unnfanget ved Den Hellige And og fgdt av jomfru
Maria, tradte han fram offentlig i Jesu skikkelse og virksomhet. Med Lille Katekismes
forklaring bekjenner vi: «<Han er min Herre som har gjenlgst meg, fortapte og fordgmte
menneske», osv. Hvorfor? «- for at jeg skal veere hans egen og leve under ham i hans
rike og tjene ham i evig rettferdighet, uskyldighet og salighet, likesom, han er statt opp
fra de dgde, lever og regjerer i evighet». Luther har her beskrevet forholdet mellom
troens grunn og troens lydighet i en eneste setning, kalt verdens mest innholdsrike
setning.

Kristus er ingen tilskuer til sitt verk: Troen har i ham Guds rettferdighet og hellighet til
gave, og jeg er Guds kjaere barn pa grunn av Kristi fortjeneste. | glede over gaven er

KSv/Hjelperen, side 35



det lett a overse siste del av forklaringen - om hensikten med det hele. Jeg har barne-
kar hos Gud for a tjene ham med Kristus til eksempel i gjerninger som har Guds gode
skapervilje for seg, tydeliggjort i De ti Guds bud. Hensikten er med andre ord sagt det
liv vi er skapt til 3 leve - livet i gjerninger som har Guds ord og befaling for seg. Sa er
Guds forsoningsverk i Jesu dgd gitt den enkelte i dapen, ikke lik et depositum i banken,
men for a bli brukt nar troen gves i gode gjerninger. Gaven er syndenes forlatelse, lik
en stgttestav til bruk «hele veien» (Martin Chemnitz).

Virksom ved troen, er Kristus bade arsaken til og sammenhengen i det nye livet. Med
Kristus til gave er han fornyeren i kjaerlighetens gjerninger med fullkommenheten for
gye. De ser vi frem til de troendes oppstandelse pa den ytterste dag, og livet i det full-
endte Guds rike i den kommende verden.

Var fred mellom oss og Gud er Kristus «for oss» i sin lidelse og d@d, og derfor reist opp
fra de dede, erkleert rettferdig i alles sted. Kristus «i oss» - virksom ved troen, lar oss
vinne seier over synd og dgd og satans makt. Kristus kommer oss til hjelp med sin Hel-
lige And, i stadig kamp mot den onde lyst i vart innerste. Da kan troen arte seg pa
mange vis, men alltid med den barnlige gudsfrykt og kjeerlighet som setter Gud over
alle ting og all sin lit til ham (det fgrste bud). Dette er ingen teori, for troens kilde er
apenbaringsordets Gud, som vi leerer a kjenne gjennom den bevitnede Jesus-historie,
den gang i sin fornedrelse, na virksom til sted i den forsamlede menighet.

2 Tim 2:13 - Er vi trolgse, sa er han trofast, for han kan ikke fornekte seg selv. Rom 5:10 —
Da vi enna var Guds fiender, ble vi forsonet med ham ved hans Senns dgd. Nar vi na er for-
sonet, hvor mye mer skal vi ikke da bli frelst ved hans liv. 8:32 — Han som ikke sparte sin
egen Sgnn, men gav ham for oss alle, kan han gjgre noe annet enn a gi oss alle ting sammen
med ham?

Eksempler pa svak tro:

Menigheten i Filadelfia, Ap 3:8 — Jeg vet om Dine gjerninger: Se, jeg har satt foran deg en
apen der, som ingen kan stenge. For du har liten kraft, og likevel har du holdt fast ved mitt
ord og ikke fornektet mitt navn. - Sakarias, Lk 1:6, 18, 20.

Eksempler pa kiempende tro:

Mt 6:26 — Dere kan ikke tjene bade Gud og mammon. Joh 16:33 — | verden har dere trengs-
ler. Men veer frimodige, jeg har seiret over verden. Fil 1:21 — For meg er livet Kristus og dg-
den en vinning. Rom 3:19 — alt det som loven sier, gjelder dem som har loven, for at hver
munn skal tie og hele verden sta skyldig for Gud.

Oppgave: Marias lovsang, Lk 1:46-55, og Sakarias’ lovsang, 1:68-79. Hva er arsak il kirkens
lovsang?

Troen tenker Guds tanker, gitt med skriftbevis

Guds frelsesverk, fullfgrt i Kristi dgd for alle, gis den enkelte til del i dapen til Jesu ded,
og med Guds lgfte, Mk 16:16 — den som tror og blir dgpt, skal bli salig. 1 motgang og i
anfektelser under lovens anklager, er Guds lgfte var tilflukt, gitt i var dap. Evangeliet
om ”“Kristus og ham korsfestet” (1 Kor 2:2) lar oss tenke Guds tanker til frelse, «slik
Skriftene har sagt» (15:3, jf Jes 55:8f, 65:2).

KSv/Hjelperen, side 36



Mt 4:4 — Mennesket lever ikke bare av brad, men av hvert ord som kommer fra Guds munn. 1
Kor 4:6 - at dere kan laere ikke a ga ut over det som er skrevet.

Sal 122:1 - Jeg er glad nar de sier til meg: «Vi vil ga til Herrens hus.» Kol 2:2f - sa de kan
fatte Guds hemmelighet, som er Kristus. For i ham er alle visdkommens og kunnskapens skat-
ter skjult til stede.

Skriftbevis er Guds bevis. Uten skriftbevis er vi henvist til tankespinn, lggn og dikt.
@yenvitnene til den Oppstandne konstaterte kjensgjerninger. Med dem hadde Gud
stadfestet Jesu utleggelse av “Skriftene”. Denne utleggelse er Guds evige sannhet om
Jesu person og verk, gitt videre til kirken i og med apostelordets lzere.

1 Kor 15:17 - hvis Kristus ikke er statt opp, da er deres tro uten mening, og dere er fremdeles
i deres synder. 2 Tim 1:12b - jeg vet hvem jeg tror pa. 4:4, 7 — De skal vende sitt gre fra
sannheten og holde seg til myter. /.../ Jeg har stridd den gode strid, fullfart lapet og bevart
troen. 2 Pet 1:16 — Det var jo ikke oppdiktede sagn vi holdt oss til da vi kunngjorde for dere
var Herre Jesu Kristi kraft og hans komme. Nei, vi var gyenvitner og sa hans guddommelige
storhet.

Den frelsende tro — ikke den undergjorende tro

Den undergjgrende tro kan — om Gud vil, kaste fjell pa havet (Mt 21:21, 1 Kor 13:2).
Jesus utrustet apostlene med den undergjgrende tro (Mk 16:17f), og likesa apostelti-
dens menigheter, mens apostlene enda levde og kirkens grunnvoll ble lagt (Ef 2:20).

Normalsituasjonen den gang og senere er Kristi naervaer i prekenembetets gjerning,
virksom med evangeliet og sakramentene som midler. Ved dem gir Gud oss nade til 3
sette all var lit til ham, og med Kristus som gave elske Gud av hele vart hjerte og var
neste som oss selv.

1 Kor 13:8 — Kjeerligheten faller aldri bort. De profetiske gaver skal opphare, tungene skal tie
(pausontai) og kunnskapen skal ta slutt.

Gud vil ha den frelsende tro: «Du skal ikke ha andre guder foruten meg.» Det er denne
tro Gud virker ved evangeliet om Ordet som ble menneske i Jesu skikkelse, led, dgde
og oppstod for alle. Evangeliet lar oss kjenne Gud i all hans kjeerlighet, sa vi ikke vet
noe annet til frelse enn Jesus Kristus og ham korsfestet. Troen har med Kristus til gave
Ipftet om bgnnhgrelse.

Uten a nevne seg selv ved navn, skrev Johannes «den disippel som Jesus elsket», Joh
21:24. Det er saken som alt i Bibelen dreier seg om - & veere elsket av Gud i Kristus Je-
sus. Gud elsker oss for sin egen skyld, og har elsket oss fgrst. Han er troens opphavs-
mann og fullender (Heb 12:2).

Rom 1:22 - Da de ga seg ut for a veere vise, ble de darer. Jf 1 Kor 1:20, 2:1-5. Joh 7:45-48.

KSv/Hjelperen, side 37



10. OM TROEN I OMVENDELSEN

Guds forsoning med verden i Jesu dgd er unik. Gud har oppfylt Igftene som han gav
«til fedrene gjennom profetene» (Heb 1:1), og oppfyllelsen har han stadfestet da han
reiste Jesus opp fra de dgde.

Guds forsoningsverk angar hvert menneske i dypet av var eksistens. Det finnes derfor
ingen frelsesvei til Gud utenom Guds vei til oss i gudmennesket Jesus fra Nasaret. Joh
1:14 - Ordet ble menneske og tok bolig i blant oss. Kirken bekjenner «unnfanget av
Den Hellige And, fadt av jomfru Maria...»

Kirkens tro har en unik begrunnelse. Den motiverer var omvendelse til Gud. Guds su-
verene verk ved evangeliet begrunner troen og motiverer omvendelsen. Utelukket er
all spekulasjon og alle forbehold om lovgjerninger og kvalifikasjoner.

Mt 18:3f (Jesus sa) — «den som farer pa avveier en av disse sma som tror pa meg, for ham
var det bedre om han var senket i havets dyp med en kvern-stein om halsen.» 19:24f — «Det
er lettere for en kamel & ga gjennom et nalgye enn for en rik @ komme inn i Guds rike.» Da
disiplene herte dette, ble de helt forskrekket og spurte: «Hvem kan da bli frelst?» Jesus sa pa
dem og sa: «For mennesker er dette umulig, men for Gud er alt mulig.» Se v 16-25.

Joh 11:24 - «JEG ER Oppstandelsen og Livet; den som tror pa meg, skal leve om han enn
der. 14:6 - JEG ER Veien, Sannheten og Livet. Ingen kommer til Faderen uten ved meg.

Den bibelske sprakbruk om omvendelsen

| Det gamle testamente mgter vi den gudstjenestelige bot i trengselstider, da Guds folk
bekjente sine synder og ba Gud fri dem fra den fortjente straff. Hele folket ble kalt til
offentlig bot, og en fastetid ble kunngjort:

1 Sam 7:6 — Den dagen fastet de og sa: «Vi har syndet mot Herren.» 2 Krgn 20:3, Esra 8:21,
Neh 1:4.

| profetenes botsforkynnelse ble Guds lov brukt til 3 avslgre folkets virkelige forhold til
Gud. Det er da viktig & merke seg at kallet til bot ble forkynt i lys av Guds lgfte, og be-
grunnet i Guds godhet og tilgivende nade.

Jes 58:1, 6 — Fortell mitt folk om deres ondskap. /.../ Nar dere faster, blir det strid og trette /.../
Dere faster ikke slik i dag at bgnnen kan hgres i det hgye. Sak 7:5-10. Jf Jer 13:23, 24:7.
Sal 51:3, 20 — Veer meg nadig, Gud, i din trofasthet, slett ut mine overtredelser i din store
barmhjertighet. /.../ Gjar vel imot Sion i din nade, bygg opp Jerusalems murer! Jes 44:22 —
Jeg stryker dine overtredelser bort som en take og dine synder som en sky. Vend om til meg,
jeg lgser deg ut.. (Les gjerne hele Sal 51 og Jes 40-66.)

Guds godhet og nade motiverer omvendelsen ogsa i den nye pakt, bare perspektivet er
forskjellig. Sett i paskeperspektivet — i ettertid, er Guds universelle nadepakt opprettet
i Jesu Kristi, Guds Sgnns blod. Gud kaller og opplyser med evangeliet som middel. Fgl-
gelig vitner omvendelsen om Guds allmakt og nade i en fortsatt Jesus-historie. Den
Hellige And kaller ved evangeliet, og «de kalte» er de som kommer til tro pa Kristus,
kalt til 3 leve under Kristi herredgmme og tjene ham i hans naderike.

KSv/Hjelperen, side 38



Fil 1:29 - Dere fikk den gave ikke bare & tro pa Kristus, men ogsa a lide for ham. Ef 1:19f -
hvor veldig hans kraft er hos oss som tror. Med denne veldige makt og styrke reiste han Kris-
tus opp fra de dede og satte ham ved sin hgyre hand i himmelen, over alle makter og myndig-
heter... 2 Kor 13:4.

Rom 8:30 — Dem som han har kalt, har han ogsa erkleert rettferdige, og dem som han har er-
kleert rettferdige, har han ogsa gitt herlighet. 1 Kor 1:26, 1 Pet 2:9, 2 Tim 19, osv.

Hva er «xomvendelse»?

Evangelistene bruker to beskrivende ord, som begge gjenspeiler Jesu undervisning om
sin persons hemmelighet, som bringer himlenes rike, Mt 4:17 - Omvend dere, for
himlenes rike er naer! (Mk 1:15)

”n n2

(1) Epistrefein = "3 vende tilbake”, ”a vende om”. Ordet beskriver mennesket pa tro-
ens vei, underveis tilbake til sin skaper og gjenlgser. Ordet lar oss se omvendelsen fra
Guds side, og se omvendelsen i egentlig mening.

(2) Metanéein = a forandre sinn (subst metanoia = sinnsforandring). Dette ord ser om-
vendelsen fra menneskets side, og beskriver den som anger, en ny erkjennelse og et
nytt sinn. Sett utenfra, kommer omvendelsen til uttrykk i livets vitnesbyrd, nar men-
nesker har trgst og glede av evangeliet og endrer livsfgrsel i relasjonene til Gud, med-
mennesker og seg selv. Det er omvendelsen i omfattende mening.

Apg 11:21 - Herrens hand var med dem, slik at mange kom til tro og vendte om til Herren. 1
Kor 1:26f — dere som ble kalt, ikke mange vise, menneskelig talt, og ikke mange med makt el-
ler av fornem zett. Men det som gar for & vaere uforstandig i verden, utvalgte Gud seg for a
gjere de vise til skamme. Jak 2:5, Rom 8:30, osv.

lllustrasjoner: Fariséernes reaksjon da vaktene ikke klarte a gripe Jesus, Joh 7:45ff. - Det
store gjestebud, Lk 14:15-24.

Ord som betegner det nye livet

Den forandring som troen medfgrer, er beskrevet med flere ord, men med sammenfal-
lende innhold:

Gjenfgdelse: Joh 1:12f — Alle som tok imot ham, dem gav han rett til 3 bli Guds barn —
de som tror pa hans navn. De er ikke fgdt av kjgtt og blod, ikke ved menneskers vilje
og ikke ved manns vilje, men av Gud. - 1 Joh 5:1. Joh 3:14ff utlegger v 3 og 5f: Den
som tror pa dapens gave - som er Kristi person og verk (v 16), har evig liv, dvs fgdt pa
ny.

Levendegjgrelse (el oppvekkelse) fra de dgde: Kol 2:12 — i dapen ble dere begravet
sammen med ham, og i den ble dere reist opp med ham, ved den tro som Gud virker,
han som reiste Kristus opp fra de dgde (e Sv Kyrkobibel). Rom 6:3f, Ef 2:5-8.

Opplysning — fra mgrke til lys: Ef 5:8 — En gang var dere selv mgrke, men na — i Herren
—er dere lys. Lev da som lysets barn! Joh 12:36-46. — Overgangen fra mgrke til lys er
overgangen fra livet under satans okkupasjon til livet under Guds herredgmme til Gud,
Apg 26:18.

Nyskapelse: 2 Kor 4:6 (1 Mos 1:3), 16 — Gud, som sa: «Det bli lys i mgrket», han har
ogsa latt lyset skinne i vare hjerter, for at kunnskapen om Guds herlighet, som straler i
Kristi ansikt, skal lyse fram. /.../ Derfor mister vi ikke motet. Og selv om vart ytre
menneske gar til grunne, blir vart indre menneske fornyet dag for dag.

KSv/Hjelperen, side 39



Gud omvender mennesket

Mennesket har ingen evne til & tro evangeliet, for mennesket er av naturen fiendtlig
innstilt overfor Gud.

Joh 6:44f — Ingen kan komme til meg uten at Faderen som har sendt meg, drar ham, og jeg
skal reise ham opp pa den siste dag. Det star skrevet hos profetene: Alle skal veere oppleert
av Gud. Den som hgrer pa Faderen og lzerer av ham, kommer til meg. 1 Kor 2:14.

Rom 8:7 — Det menneskene av naturen trakter etter, betyr fiendskap mot Gud, for var onde
natur bayer seg ikke for Guds lov, ja, den kan ikke gjgre det. 1 Kor 1:23, 2:14 (v 9).

lllustrasjon: Pauli omvendelse, Apg 26:9ff.

Med hensyn til rekkefaglgen er det forskjell mellom den frafalnes hjemkomst og livet
deretter i daglig omvendelse og tro. Med hensyn til saken er det ingen forskjell, for i
livet med Kristus til eksempel ma vi hele veien tro syndenes forlatelse for Kristi skyld.

Ef 1:18f — Matte han gi deres hjertes @ye lys, sa dere forstar hvilket hap han har kalt dere til,
hvor rik og herlig arven er for de hellige, og hvor veldig hans kraft er hos oss som tror. Rom
6:12-14.

Mt 18:3 — Sannelig, jeg sier dere: Uten at dere vender om og blir som barn, kommer dere ikke
inn i himmelriket. Heb 12:1, Rom 7:21. Mk 16:16 — Den som tror og blir dapt, skal bli salig,
men den som ikke tror, skal bli fordgmt.

Lov og evangelium

Troens forutsetning er den selverkjennelse som Loven virker, nar mennesket erkjenner
sin fortapte situasjon i mgtet med den hellige Gud. Derfor ma lovens gjerning ga forut
for evangeliet (i likhet med profetenes botsforkynnelse). | Guds sjelesorg kan ogsa ytre
hendelser drive mennesket til rett selverkjennelse for Gud.

Rom 3:19f — det som loven sier, gjelder dem som har loven, for at hver munn skal tie og hele
verden sta skyldig for Gud. Ikke noe menneske blir rettferdig for Gud pa grunn av gjerninger
som loven krever. Ved loven lzerer vi synden a kjenne. 4:15, 7:7-14. Gal 2:16.

Sal 119:71f — Det var godt for meg at jeg ble ydmyket, sé jeg kunne lzere Dine forskrifter. For
meg er loven som du forkynner, bedre enn tusen stykker gull og sglv. Rom 2:4f.

lllustrasjon: Den bortkomne sgnnens erkjennelse, Lk 15:14-19. — Fangevokterens erkjennel-
se, Apg 16:25-34.

Nar Den Hellige And virker troen i med evangeliet, hender det at tilhgrere merker virk-
ningen i ettertid: Jeg anvender Kristi velgjerninger pa meg selv! Det skjer uavhengig av
tekstlesninger og utleggelsen i prekenen.

Joh 5:39 - Dere gransker skriftene, fordi dere mener at dere har evig liv i dem, og nettopp de
vitner om meg! 17:20 - Jeg ber ikke bare for dem (apostlene), men ogsa for dem som ved
deres ord kommer til tro pa meg. Rom 10:14ff.

KSv/Hjelperen, side 40



Den tro som Gud skaper

Troen mottar syndenes forlatelse (el rettferdig-erklaeringen) pa grunn av Kristi, Guds
Senns lidende lydighet — og ikke av noen annen grunn. Troen har Kristus (= Guds rett-
ferdighet), og med ham evig liv.

Et dgpt menneske har pa grunnleggende vis mottatt “det nye livet” i dapen, med lgfte
om salighet for hver den som tror. Sa er meningen med dapen ikke handlingen i seg
selv. Frelsen gis den enkelte i dapen for a bli brukt i den enkeltes liv. Med Kristus som
gave, gver vi troen med Kristus som eksempel i gjerninger som har Guds ord og bud for
seg. Korsmerkingen etter dapen er en paminnelse om troens arsak og troens gvelse i
Kristi etterfglgelse.

Troens gvelse kan best beskrives som en stadig tilflukt til Guds Igfte om syndenes for-
latelse for Kristi skyld. Denne tilflukt er samtidig et oppbrudd fra Guds fiendemakter —
det trespann vi kaller «synd, dgd og djevel». De vil dra oss i sin retning med den forta-
pelse for gye. Deres vapen er vare syndevaner. Troens tilflukt er syndenes forlatelse
pa grunn av Jesu, Guds Sgnns lidende lydighet. Denne tilflukt er alltid apen til fri bruk i
det private skriftemal. Med sitt nadetilsagn stadfester vart barnekar, gitt i dapen, og
ved troen gjenreiser han det tapte gudsbilde i oss og gj@r oss likedannet med ham, inn-
til vart gamle menneske dg¢r og legges i grav. Den korsfestede og oppstandne Kristus
har seieret og lar oss vinne seier nar troens gode strid er over.

Rom 6:4 - Vi ble altsa begravet med ham da vi ble dept med denne dap til dgden, for at vi
skal leve det nye livet, likesom Kristus ble reist opp fra de dade ved Faderens veldige kraft.

Rom 8:10f, Ef 4:22-24, Kol 2:12, 3:1-10. 1 Pet 2:1, 4:1-5. Joh 5:25.

Hvor Guds ord virker troens gnist, fglger ny lyst og trang til a gjgre Guds vilje og leve til
Guds @re. Men far ikke Kristus vaere var leerer i Den Hellige Skrift, skjer ingenting til
Guds zre.

Anger og tro - omvendelse og syndenes forlatelse

Forskjellen mellom anger og tro tilsvarer den mellom lov og evangelium. Forskjellen
beskriver omvendelsen i omfattende mening, bade sorg over synd og tillit til Guds nade
mot syndere. Et annet uttrykk om samme sak er «forsakelse og tro» - om dapens rette
bruk.

Lk 13:4f - de atten som ble drept da Siloa-tarnet styrtet sammen over dem, tror dere at de var
mer skyldige enn alle andre i Jerusalem? Slett ikke! Jeg sier dere: Dersom dere ikke vender
om, skal dere alle omkomme slik som de. 15:7 — det (blir) sterre glede i himmelen over én
synder som vender om, enn over nittini rettferdige som ikke trenger omvendelse.

lllustrasjon: Den bortkomne sgnnen, Lk 15:11-20.

Omvendelse i denne omfattende mening kalles “bot”, som svarer til uttrykket ”om-
vendelse og syndenes forlatelse”. Bindeordet "og” markerer forskjell - ikke sammen-
blanding eller skille.

Mk 1:15 — Tiden er kommet, Guds rike er nzer. Vend om og tro pa evangeliet! Jf Mt4:17. Lk
24:46f — Slik star det skrevet: Kristus skal lide og sta opp fra de dede tredje dag, og i hans
navn skal omvendelse og syndenes forlatelse forkynnes for alle folkeslag. Jf Apg 5:31, 20:21,
26:20.

Skjelning innebaerer sammenheng. Uttrykket “omvendelse og syndenes forlatelse”
kan ogsa oversettes "“omvendelse, nemlig syndenes forlatelse” (det greske "kai” (= og)

KSv/Hjelperen, side 41



har bibetydningen "nemlig”). Kristus og hans velgjerninger drar oss og gir frimodighet
til 3 anvende dem, enhver pa seg selv. Anvendelsen er troens gjerning, som oppfyller
det fgrste bud, og dermed alle Guds bud. Den oppstandne Kristus er virksom ved
troen. Guds godhet driver til omvendelse pa troens vei. Derfor vender vi om.

2 Kor 5:19 - Det var Gud som i Kristus forsonte verden med seg selv, slik at han ikke tilreg-
ner, og han overgav ordet om forsoningen til oss. Mt 5:3 — Salige er de som er fattige i seg
selv, for himmelriket er deres. 11:28-30. Rom 2:4, Tit 3:3-5, 8a.

Joh 6:44 - Ingen kan komme til meg uten at Faderen som har sendt meg, drar ham; og jeg
skal reise ham opp pa den siste dag. 12:32, 15:3. Lk 1:76-79, 5:31f. Ef 2:13, Rom 4:5.

Zren er Guds i det hgyeste, og han alene.

Heb 13:15 — La oss da ved ham stadig frembaere for Gud vart lovprisningsoffer, det vil si frukt
av lepper som priser hans navn. Fil 4:20 — Var Gud og Far veere ere i all evighet! Amen. 1
Pet 2:9f.

Sal 130:3 - Hvis du vil giemme pa syndeskyld, Herre, hvem kan da bli stiende? Men hos
deg er tilgivelsen, derfor ma vi frykte deg. Joh 8:7 — Den av dere som er uten synd, kan kaste
den farste stein pa henne. Apg 5:31f, 11:18. Rom 2:1, 7:18.

Oppmuntring til tro

Gud oppmuntrer til tro med sine velgjerninger i Kristi lidelse, dgd og oppstandelse.
Gud oppmuntrer, vi kommer til tro. Omvendelsens drivende motiv gjgr forskjellen
mellom Sauls anger og Davids anger, og den mellom Judas og Peter. Ogsa Saul og Ju-
das angret, men uten Guds lgfte matte de fortvile (Apol 12:8).

Allerede lengselen etter Guds nade oppreiser til livet. Det er ikke mennesker gitt a se
nar Den Hellige And virker troen i et menneskes hjerte - i dets innerste.

lllustrasjon: Lignelsen om pundene, Lk 19:11-27. Lignelsen om talentene, Mt 25:14-30.

Vi kan samtale om Guds Ord og oppmuntre hverandre til 3 hgre Guds Ord og ta vare pa
det. Og likevel er det en kjensgjerning at mennesker kommer til tro uten at andre ser
det. For manges vedkommende handler omvendelsen om dgpte, men "bortkomne”
mennesker. De blir minnet om Guds godhet og Igftepakt, gitt i ddpen. De begynner a
anvende Kristi fortjeneste pa seg selv. Denne gjerning kalles Guds «forekommende
nade».

Et eksempel er den bortkomne sgnnen i Jesu lignelse, Lk 15. Den er en lignelse om
ham selv, som apenbarer Guds godhet ved a samle om seg syndere og ha maltidsfel-
lesskap med dem, til forargelse for fariseerne, v 1f. Merk v 17-24.

2 Tim 2:13 - Er vi trolgse, sa er han trofast, for han kan ikke fornekte seg selv. Rom 6:3, 23 -
Eller vet dere ikke at alle vi som ble dept til Kristus Jesus, ble dept til hans ded? Vi ble altsa
begravet med ham da vi ble dgpt med denne dap til deden, for at vi skal leve det nye livet, li-
kesom Kristus ble reist opp fra de dgde ved Faderens veldige kraft. /.../ Syndens lgnn er dg-
den, men Guds nades gave er evig liv i Kristus Jesus, var Herre. Jf Mt 7:13f, 21-27.

Et saerlig ansvar har apostlenes etterfglgere i prekenembetet, utsendt av Kristus og ut-
rustet med Igse- og bindemakt fra ham (Lk 24:47, Joh 20:23). De skal fritt meddele
syndsforlatelsen til enhver som ber dem gjgre det, for syndsforlatelse med med forbe-
hold om kvalifikasjon og godtgj@ring er vantro for Gud.

Rom 4:5 - den som ikke har gjerninger, men tror pa ham som erkleerer den ugudelige rettfer-
dig, ham blir hans tro regnet til rettferdighet. 11:6. Gal 5:4 — Dere som vil bli rettferdige for

KSv/Hjelperen, side 42



Gud ved loven, er skilt fra Kristus, dere er falt ut av naden. Jf Jesu ve-rop over fariséerne, Mt
23.

Guds sjelesorg for hver og en

En hjelp mot tvilen er det private skriftemal, hvor syndenes forlatelse blir tilsagt den
enkelte. Det er av miskunnhet Gud gj@r oss fattige, hjelpelgse og sma for ham, for i sin
kjeerlighet forbarmer han seg fortapte (Mt 5:3, Lk 15:20). Her er det ikke tale om gra-
der i syndserkjennelsen, men om 4 gi Gud rett nar han dgmmer. Frifinnelsen for Kristi
skyld utelukker forbehold om motytelser.

Mt 18:11 — Menneskesgnnen kom jo for a frelse det som var fortapt.
lllustrasjon: Hvem er den starste? Mt 18:1-4, 6.
Eksempler: Profeten Jesaja i templet, Jes 6:5-7. - Fangevokteren i Filippi, Apg 16:25-34.

Den daglige omvendelse praktiserer dapen

Nar prekenen motiverer til gode gjerninger med henvisning til frelsen, mottatt av nade
i dapen, da far prekenen karakter av dapsformaning. Da gjelder det at den mener om
seg selv at han star, ser til at han ikke faller i hovmods synd, 1 Kor 10:12.

Eksempler: Israels vandring i grkenen, 1 Kor 9:24-10:13, Heb 3:12ff. Kong David, Sal 51. 2
Sam 12:13 — «Jeg har syndet mot Herren.».

Sa lenge det heter ”i dag”, har vi all grunn til 3 forsake Guds fiendemakter og etterfglge
Kristus, i tillit til Kristi fullorakte verk for oss. Kristne blir stadig fristet til a leve uten
Guds ord som regel og rettesnor. Innbilt kristentro er fullt mulig. Like fullt er veien
apen - tilbake til Guds Igfte i var dap,

Mt 11:28 — Kom til meg, alle dere som strever og baerer tunge byrder, sa vil jeg gi dere hvile.
23:37. Lk 8:13,1 Tim 1:19f. Jf Esek 18:31, 33:11.

Nar Kristus kommer som verdens dommer, synlig for alle i sin Guddoms makt og ma-
jestet, da er ikke omvendelsen lenger mulig. | dag er nadens tid. | dag ma Gud slippe
til med sitt ord.

Mt 25:32 - Alle folkeslag skal samles foran ham. Han skal skille dem fra hverandre, slik en
gjeter skiller sauene fra geitene. Ef 1:19f, Joh 1:12f, 1 Kor 2:5.

KSv/Hjelperen, side 43



11. PIETISMENS FRELSESTEORI

«Saliggjgrelsens orden» - eller frelsens orden, er navnet pa pietismens frelseslzere,
publisert i Filip Speners ”Pia Desideria” (1675). Denne lzere fins blant flere «fromme
gnskemal» om fromhetslivets utforming.

Pietismens frelsesorden fremstiller frelsen som en indre-sjelelig utvikling, som regel
fremstilt i tre stadier: Ubotferdig - vakt — gjenfadt. Det avgjgrende vendepunkt er
«gjenfgdelsen» i angerens smerte, da et Guds barn blir forlgst. Forstatt pa denne ma-
te, ma gjenfgdelsen ha prioritet fremfor rettferdiggjgrelsen, gitt til kjenne i et hellig
levnet. Typisk for gammelpietismen siden Spener var kravet til «alvorlige» erfaringer
som levende kristne kan bedgmme av egen erfaring.

Pietismens frelsesleere formidlet Romerkirkens prosess-tenkning og laeren om forvand-
lingsndden i arven fra Augustin. Under innflytelse fra reformert hold, ble — og senere
fra den liberale teologtradisjon, ble laeeren om forvandlingsnaden satt i system i kirker
som formelt sett var av evangelisk-luthersk bekjennelse,.

Pietismens teologer leste inn i Nytestamentet et frelsesskjiema som er Nytestamentet
fremmed.
Joh 3:6, 18, 36 — Det som er fodt av Kjatt, er kjgtt, men det som er fadt av Anden, er and. /..../
Den som tror pa ham, blir ikke fordemt. Den som ikke tror, er allerede demt, fordi han ikke

har trodd pa Guds enbarne Sgnns navn. /.../ Den som tror pa Sgnnen, har evig liv. Mk 16:16
— Den som tror og blir dgpt, skal bli salig...

Karakteristisk for pietismen er den ”vakte” tilstand mellom vantro og tro. Den reiser
spgrsmalene: Hvordan anvende lov og evangelium rett i riktig rekkefglge? Ndr er erfa-
ringen under lovens anklager kommet sa langt at andre kan observere gjenfgdelsen i
angerens smerte? Hvem er kvalifisert til 3 erkleere noen for a veere gjenfgdt? Og hva
skulle de bevitne? Allerede frelsesteoriens begrunnelse reiser det logiske problem:
Hvilke begreper beskriver hvilket stadium? Det ble overlatt til bibelteologene a bringe
orden i begrepene, men de ga sprikende svar.

Denne loviske sjelesorg medfgrte mismot og frafall for noen, mens andre fikk bekreftet
barnekar hos Gud. En annen konsekvens var den autoriteere fremgangsmate hvor iszer
predikanter trer i Den Hellige Ands sted.

Prosjektet ville begrunne kristentroens sannhet med observerbare nadevirkninger i li-
vets vitnesbyrd. Kravet til observasjon og verifikasjon gjenspeiler opplysningstidens
krav til vitenskapelig begrunnelse, og med krav til etterprgvbar empiri gjgre kristen-
troen begripelig og akseptabel for den opplyste fornuft. Denne intensjon rgper slekt-
skap med opplysningstidens tenkemate med dens rasjonalisme og gryende krav bibel-
kritikk. Apostelordets lzere fra Skriftens Herre ble underlagt fornuftens enevelde, og
alt som ikke oppfylte fornuftens krav, ble luket bort. Tilbake var den almenreligigse tro
pa gud, dyd og udgdelighet.

Tro med forbehold om nadevirkninger

Under parolen “veien videre” hadde man allerede brutt med den wittenbergske re-
formasjon under Luthers ledelse (jf Store Galaterbrevskommentar). Forestillingen om

KSv/Hjelperen, side 44



en frelsesprosess i flere stadier innebaerer en massiv sammenblanding av synderens
frifinnelse og fornyelse (el rettferdiggjgrelse og helliggjgrelse). Det var hensikten med
«frelsens orden» 3 fgre reformasjonen videre, men prisen var Guds universelle nade
(favor Dei), stilt frem for verden i Guds Sgnns lidende lydighet og Guds forsoningsverk
gitt den enkelte til del i dapen.

Med stor konsekvens ble et par lzerestykker ignorert, som om de er uten betydning i
dgptes dagligliv:

(1) Dapen som drivende motiv for troens gvelse i gode gjerninger, og

(2) prestens utgvelse av lgse- og bindemakt i prekenembetets gjerning, konkret
uttrykt i privatskriftemalet.
Konsekvensen ble bade omfattende og gjennomgripende. Surrogat-lgs-ninger gdela
kirkens sjelesorg i nattverdberedelsen, og kirker av Den augsburgske konfesjon ble lu-
therske kirker av formalitet.

Den reformerte innflytelse falt sammen med pietismens syn pa teologiens kilde og
sannhetens kriterium, nemlig det rette sinnelag som «levende” kristne gir til kjenne
(personalismen, de gjenfgdtes teologi). Glemt var tro i bibelsk mening, og dermed den
"bekjennelse” som pa bibelsk vis stadfester og istemmer Kristi ord og rett utlagte Bibel
(homologia).

Med pietismens utbredelse innen territorialkirker av luthersk bekjennelse fulgte
«indrekirkelige» vekkelsesbevegelsesbevegelser, diakonale institusjoner, skoletiltak,
indremisjon og hedningemisjon. All denne virksomhet hadde basis i konventikkelgrup-
per pa siden av sognemenighetens ordninger.

"Nylutherske” bestrebelser fra midten av 1800-tallet medfgrte Luther-leseri og en for-
nyet konfesjonell bevissthet, men i konfrontasjoner med naturvitenskap og modernitet
var bestrebelsene avhengig av biblisistisk bibelbruk og erfaringsteologi. Situasjonen
krevde samling «det sentrale» i Bibelen mot ”liberal” teologi. Oppgjgret med pietis-
mens frelsesorden uteble.

Siden 1890-arene ble “konservativ teologi” en paraply-benevnelse om motstridende
interesser i bibelsyn, kirkesyn, frelsesleere, men forenet i motstanden mot liberalteogi i
tradisjonen fra Friedrich Schleiermacher (d 1834). Motsetningene ble tilslgrt og det
nylutherske kirkeprogram ngytralisert under skinn av samling om Bibel og bekjennelse.

Tankegangen i pietistisk tradisjon medvirket til gkumeniske avtaler i 1990-arene. | Den
norske kirke ble bedehustradisjonen krav til en tro begrunnet i erfaringer, brukt pa to
mater, dels som tradisjonsargument for avtalene, dels som konsekvensargument for
tilpasning til Romerkirkens rettferdiggjgrelseslaere med dens front mot Guds universel-
le nade og forskjellen mellom Kristi gjerning “for oss” og ”i oss” (Tridentinum).

Avtalene forutsetter en felles grunnstruktur mellom “Kirken”, anfgrt av leereembetet,
og tradisjoner begrunnet i biblisistisk erfaringsteologi. Resultatet i sum representerer
et stgrre frafall fra den nytestamentlige tro enn den liberale teologitradisjon i arven fra
Zinzendorf via Schleiermacher.

Veien videre mot den fullendte reformasjon

Pietistene anklaget Luther for a ha stanset reformasjonen ”“pa halvveien”. Anklagen
var ikke ny. Allerede ved inngangen til 1520-arene ble Luther kritisert av Johann Karl-

KSv/Hjelperen, side 45



stadt for sin forsiktige fremgangsmate i spgrsmal om endringer i liturgiens formular og
kirkerommets utsmykning. «Videre frem», lgd parolen pa flere hold.

Luther avviste den revolusjonzre fremgangsmate. Med forkynnelse og undervisning i
tale og skrift ville han berede grunnen for praktisk-kirkelige endringer. Leert av Luther,
valgte danskekongen samme fremgangsmate i Norge (1537).

Den wittenbergske reformasjon medfgrte improvisorier i en betrengt kirkesituasjon,
og siden improvisorier har en tendens til a bli varige, etterlater reformasjonen utford-
ringer til lutherske prester den dag i dag, f eks synodalrett, skriftemalspraksis og sa-
kramentforvaltning.

Ved inngangen til 1600-tallet var det alminnelig enighet om behovet for praktisk-
kirkelige reformer. Massealtergangene i lutherske kirkehus medfgrte problemer for
vedkommende prest, og uheldige episoder forekom. Et hundrear etter reformasjons-
verket fant pietismens teologer Igsningen i sideordnede virksomheter i en sideordnet
kirkestruktur av privatrettslig karakter, til da ukjent i kirkens historie. Karakteristiske
uttrykk fra den tid er begrepsparene prest/predikant, embete/alminnelig prestedgm-
me, kirke/konventikkel (el troendegruppe/vennesamfunn).

Siden malet var den fullendte reformasjon, ble det viktig a legitimere den nye praksis
ved hjelp av Luthers skrifter. Et dunkelt utsagn fra den unge Luther gjaldt behovet for
ekstraundervisning for viderekomne i gudstjenester beregnet for dem. Luthers selv-
folgelige forutsetning var en virksomhet innordnet prestens oppdrag og fullmakter i
sognemenighetens ordninger. Luthers tanker falt sammen med hans skarpe polemikk i
arene 1520-23, rettet mot Romerkirkens offerprest-embete. Luthers argumentasjon
var et forsvar for dapen, da forstatt som en vigsel til det “alminnelige” prestedgmme. |
sin iver ble han drevet inn i konsekvensteologi. Han avledet prekenembetet av dapen,
og begrunnet det med 1 Pet 2:9 (Til den kristelige adel, 1520. WA 6, 407, 13ff, 22f;
408, 11f. Samme sted kunne han senere bruke indirekte som argument for prekenem-
betet forbeholdt menn).

Luthers konklusjon gjorde prekenembetet til en abstraksjon (el tenkt stgrrelse). Men 1
Pet 2:9 handler ikke om Herrens utvalgte apostler og deres etterfplgere, men om de
troendes prestedgmme for Gud, uavhengig av kjgnn (jf Rom 12:1, Gal 3:28). Luther
oppga forsgket.

Pa sine eldre dager advarte Luther mot ukritisk lesning av sine skrifter fra unge ar. No-
en leere om et abstrakt-funksjonelt prekenembete, som alle dgpte har del i, var til da
ukjent i kirkens historie, og finnes da heller ikke formulert i Konkordieboken.

Tro forvekslet med livets vitnesbyrd

| pietismens frelsesorden ble ikke ordet «gjenfgdelse» forstatt som opptagelse i nade-
standen, men brukt om en umiddelbar andsmeddelelse i betydningen moralsk for-
vandling. Dermed ble ogsa troen forvekslet med en moralsk kvalitet, nemlig den els-
kende tro (jf talematen “glad i Jesus”).

Typiske utslag ble aversjon mot konfesjon eller ortodoksi, og likesa nedsettende tale

om tro i betydningen tillit til Guds Igfte, gitt den enkelte i ddpen. Nedsettende ord om

«dgd-troen» rgper manglende forstaelse for troens gvelse, enhver i sitt og sin daglige

gjerning. Heller liv enn lzre - og derfor rekkefglgen liv og lzere! (If liberal teologitradi-

sjon: Heller etikk enn dogmatikk.) Man oversa den kjensgjerning at Guds skrevne og
KSv/Hjelperen, side 46



forkynte ord gar forut for tanken og bgnnen, og leeren som gar forut for apostlenes
formaninger til dgpte, og likesa den nytestamentlige ordbruk hvor rettferdiggjgrelse og
gjenfgdelse er synonymer (sa ogsa i Konkordieboken).

Nyevangelisme (nypietisme) og metodisme (rosenianisme) ville bryte med den loviske
sjelesorg, men uten det konsekvente brudd med lzeren om frelsens orden (ordo sa-
lutis-leeren). Reaksjonen mot gammelpietismen siden Spener og Francke ble kortvers-
joner, med krav om tidfesting av "min ” overgivelse eller viljesbeslutning (hos Zin-
zendorf: Minutenbegnadigung).

En vekkelsesteori, beslektet med det klassiske dannelsesideal, formidler fremdeles im-
pulser fra Romerkirkens prosessnade og reformerte kirker i tradisjoner fra Zwingli, Cal-
vin og Bucer. Et karakteristisk uttrykk er tro pa syndenes forlatelse med forbehold om
nddevirkninger.

Biskop Erik Pontoppidan (d 1764)

far her tjene som illustrasjon til dansk-norsk kristentradisjon. Hans katekismeforkla-
ring ”Sandhed til Gudfryktighed” fikk en dominerende posisjon gjennom et par arhund-
re. Pontoppidan betraktet den moralske livsforvandling som ngdvendig vilkdr for rett-
ferdiggjgrelsen (syndsforlatelsen). Dermed ble rettferdiggjgrelsen pa pietistisk vis inn-
ordnet gjenfgdelsen, og troen fikk et nytt meningsinnhold — ikke tillit til Guds Igfte,
men refleksjon over den opplevde tro.

Pontoppidan ga dapen status som gjenfgdelsens nademiddel for barna, og Ordet som
gienfgdelsens nademiddel for voksne med henvisning til 1 Pet 1:23. Denne status-
fordeling er Nytestamentet fremmed. Glemt var vanndapens betydning i den dgptes
liv (Lille Katekisme, jf F@rste bud og siste sp@rsmal i 4. parten).

Pontoppidan oppfattet ikke gjenfgdelsen som “en ny beskaffenhet, et nytt lys i for-
standen og en ny lengsel, lyst og kraft i viljen”, men som "den alvorlige forandring” i
synderens hjerte og "de nye nadens gaver, som gjgr ham til et nytt og annet mennes-
ke”. Her er det ikke tale om nyskapelse av ingenting. August Hermann Francke (d
1772) brukte ordet "gjennombrudd” om forandringen (Durchbruch). Det grunn til a
spgrre: Skal den gamle adam bli frelst gjennom forvandling? Bestar helliggjgrelsen i
skinnhellighet? Er frelsen forbehold de kvalifiserrte?

Nadevirkningen krevde gyenvitner til vedkommendes forandring, men hvilken forand-
ring skulle de bevitne? Angerens fgdselsveer, som loven virker? Eller troens forlgs-
ning, som Kristi forsoning virker? Resultatet ble uansett betinget nade, istedenfor ube-
tinget absolusjon.

Lase- og bindemaktens problem i pietistisk sjelesorg:

Hvem er ubotferdig, vakt eller gjenfgdt? Hvem kan dgmme rett om ”levende” tro?
Hvordan vaere i stand til 8 anvende henholdsvis lov eller evangelium i rette tid pa rette
vedkommende, for sa a begrunne frelsesvisshet i rgrelser og fglelser?

Ogsa denne problemstillingen omfatter forholdet predikant og tilhgrer. Gammelpietis-
ter mente a finne svaret ved a observere den “vakte” over lengre tid. Var man usikker,
la man pa «en stein til». Metode og Igsning viser slektskap med rasjonalismen, med
dens lzere om menneskets evne til 3 forsta og kontrollere naturen. Det er mye rasjona-
lisme i pietismen.

KSv/Hjelperen, side 47



En hjelpeteori ble kalt ”"Ordets rette deling” (Ordets orthotomi, jf 2 Tim 2:15b). Det ble
seerlig predikantens oppgave a anvende Ordet rett pa tilhgrerne, inndelt i “ubotferdi-
ge”, "vakte” og "gjenfgdte” tilhgrere. Laeren om frelsens orden legitimerer predikan-
ten autoritaere opptreden i Helligandens sted (jf benevnelsene «stortaler», storpredi-

kant»).

Nyevangelismens kortversjon i arven fra Nicolai v Zinzendorf (d 1760) tilslgrer men-
neskers overmot i rollen som herrer over Ordets virkninger. De sorterer tilhgrerne,
anvender lov eller evangelium pa rette vedkommende, og begrunner frelsesvisshet
med fglelser og rgrelser. Denne loviske sjelesorg bruker himmelrikets ngkler pa for-
nuftens vilkar, for utelukket er dapens betydning for troen, og utelukket er den ube-
tingede syndsforlatelse i det private skriftemal, meddelt den enkelte som ber om det.

Surrogatlgsningen det "allminnelige” skriftemal

Med stor konsekvens ble det ikke lenger gitt anledning til skrifte underveis til Herrens
bord. Bort med skriftestolen i det gammel-lutherske kirkerom! Den har ikke kvalifiser-
te kommunikanter bruk for, for Gud hgrer sine barns bgnner og frikjienner dem umid-
delbart i den himmelske domstol, er tankegangen. Uten et kristenliv pa dapens grunn
— i Guds lgftepakt, ma man begrunne frelsesvisshet i fglelser og rgrelser.

I”

Annerledes var holdningen til “alminnelig skriftemal”, som bade pietister og rasjonalis-
ter godtok. Tilpasset kristelig-etiske personligheter, leste presten en skriftebgnn med
oppfordring til alle om a si “hertil av hjertet amen”. Deretter fremsa han en kollektiv
absolusjon med forbehold om oppriktig anger, eller «sanndrue og ydmyke hjerter».

Fremgangsmaten skjedde fgrste gang juledag 1799 i Berlin. Den vakte oppsikt viden
om i Europa, for noe slikt hadde aldri hendt fg@r i kirkens historie. Men grunnen var be-
redt. Den nye praksis var bekvem for bade prest og forsamling, pietister og rasjonalis-
ter. Snart ble alminnelig skriftemal vanlig i kirker som formelt sett var av luthersk be-
kjennelse.

Det alminnelige skriftemal virket gdeleggende for prestens utgvelse av lgse- og bin-
demakten i nattverdberedelsen, og ¢deleggende pa nattverdfrekvens og nattverdsgk-
ning. Den pietistiske forkynnelse advarte mot altergang uten den alvorlige forandring i
hjertet, gitt til kjenne i “levnets forbedring”. Med massealtergangenes opphgr var |lg-
pet lagt for enda en nyhet - "apen kommunion”.

Pietister og kristeligsinnede rasjonalister hadde sammenfallende interesser i sin refor-
masjonsiver, for ogsa gjenfgdte, “levende” kristne hyller devisen "Gud, dyd, udgdelig-
het”, om enn med annen begrunnelse og med et asketisk-puritansk livsideal. Ingen av
partene tok pa alvor vantroen, som er ”alle syndearters mor”. Guds nadetilsagn for-
kynt og meddelt med forbehold, er en forfinet fornektelse av den rettferdighet som
evangeliet apenbarer uten lovgjerninger. Denne rettferdighet dapenbarer Guds univer-
selle nade, stilt fram for verden i gudmenneskets lidende lydighet, lydig inntil dgden
som verdens syndebeerer, og Guds forsoning med verden i Kristus Jesus og ham kors-
festet. Og stadfestet med Guds vitnesbyrd, som reiste ham opp fra de dgde, erklaert
rettferdig i alles sted, blir denne rettferdighet og hellighet gitt den enkelte til del i da-
pen med Igfte om salighet for hver den som tror (Mk 16:16).

Pietismen formet i liberalismens bilde

KSv/Hjelperen, side 48



Den liberale teologitradisjon (siden begynnelsen av 1800-tallet) formidlet pietismens
anliggender. 0Ogsa liberalere betraktet skriftemal og nattverd som uttrykk for ”ritual-
isme” og ”“sakramentalisme”, det vil si ytre ting med status som saker av underordnet
betydning. Samme status ble dogmer, liturgi, prekenembete, kirkerett og andre ting til
del. Altsa har det gode sinnelag prioritet fremfor laereenhet.

Det ble viktig @ unnga den uforbeholdne bekjennelse til apostelordets lere, for avgjg-
rende ble det personlige vitnesbyrd om den livsforvandlende tro. Dermed betraktet
man «konfesjon» eller «konfesjonskirke» som en hindring eller trussel mot troens vit-
nesbyrd i trosvennenes fellesskap.

Samme tankegang komme til uttrykk pa folkekirkelig niva, med krav om trosytringer i
form av raushet, toleranse, frisinn, osv. Den skjgnnmalende ordbruk tilslgrte apostel-
ordets lzere fra Skriftens Herre, for ordene var fylt med modernismens idéer om reli-
gion, mennesket og virkeligheten. Kirkens tro ble ofret pa fornuftens alter i et rangs-
nudd forhold til Jesu undervisning i Skriftene.

Lik pietismens teologer fant ogsa liberalerne evangeliets kjerne i den individuelle Jesus-
fromhet, som klarer seg med sin Bibel og bgnn i det private rom. Ogsa liberalerne be-
traktet det allmenne prestedgmme som uttrykk for det vesentlige i kristendommen (f
eks Harnack). Tankegang og prioriteringsmate fikk omfattende fglger — i fgrste om-
gang pa sogneniva.

Det vesentlige og unike ved det kristne gudstjenestefellesskap ble alminneliggjort, som
om kirkens unike kjennetegn ikke vedkom fellesskapet. Ord og Sakrament ble skilt fra
hverandre av en andsmakt som krevde sin rett ved siden av Kristi ord. Med stor kon-
sekvens fulgte det radikalpietistiske brudd. | den «kirekelige» pietisme ble det apne
brudd unngatt med sideordnede virksomheter i kirkehus og bedehus, anfgrt av prest
og emissaer. Forholdets karakter varierte fra myndig uavhengighet til naert samarbeid
mellom lekfolk og prest.

Forholdet endret seg i vart land med den kirkeorganiserte virksomhet i en rads- og mg-
testruktur «til topps», ferst med demokratisk valgte menighetsrad i hvert sogn (1920).
Med stor konsekvens fulgte det parlamentariske kirkedemokrati begrunnet i det abs-
trakt-funksjonelle embete og med det organiserte tjenestefellesskap som rammeverk.
Kirkefellesskapet ble prisgitt den politiske kamp om interessekontroll, og forpliktet pa
flertallsmakt nedfelt i kirkemgtevedtak.

Ogsa representanter for den liberale teologitradisjon foretrakk den unge Luther frem-
for den eldre. Ogsa liberalerne opererte med forestillingen om & vaere underveis mot
den fullendte reformasjon, men da ved hjelp av tilpasninger til modernitetens samfunn
med den moralitet som dets yndlingsideer krever. Men hemmet av «det gamle synet»,
var man alltid pa etterskudd.

| likhet med pietismen, er ogsa den liberale betraktningsmate prosessuell, og med tre
karakteristika kjent fra moderne gkumenisme, evangelikal protestantisme og refor-
merte tradisjoner siden 1500-tallet (Zwingli, Calvin og Bucer):

(1) Inderlighet — med vekt pa opplevelsesmystikk.
(2) Individualisme — med vekt pa debatt og meningsutvekslinger.
(3) Reduksjonisme (el minimalisme) — med vekt pa tilstrekkelig enighet.

KSv/Hjelperen, side 49



Pietisme og liberalisme representerer kirkesosiale motkrefter til apostolatets kirke i
den skriftbundne tradisjon fra begynnelsen. Motstandens identitet og begrunnelse
finner stgtte i kulturideologiske vilkar i natid, og ma fglgelig avvise konfesjonell luther-
dom med dens identitet og begrunnelse i fortid. Avvisningen rammer den kompetan-
se, autoritet og gyldighet som apostelordets lzere har fra Skriftens Herre og kirkens Lae-
rer, Jesus Kristus.

To utfordringer til det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap

Lere og liturgi henger sammen. Kirkens bekjennelse krever «var hellige tro» bekjent i
sakssvarende ordninger, til vern om Guds barns naderett hos den treéne Gud. La meg
formulere den laeremessige utfordring fgrst i fglgende punkter:

o A sammenholde Ordet og vannet i dgptes liv.

En kristen har ikke lagt dapen bak seg for sa a leve av Guds ord, men lever av Guds ord
pa dapens grunn. | tillit til Guds lgfte, gitt i dapen, skal troen gves i forsakelse og tro —i
gjerninger som har Guds ord og befaling for seg. Fgrst nar den onde menneskenatur
er dod og begravet, er livet i dapen slutt. Med Kristus som gave, virksom ved troen,
gjenoppretter han det tapte gudsbilde og skaper med sin And det nye menneske som
skal leve evig for Gud. Ved dapen er vi kalt til 3 stille vare legemer til disposisjon for
hans rettferdighet. Dapen er rettferdiggjorelsens sakrament hele veien i den kristnes
liv. Rom 6:3-11. Gal 3:26f. Tit 3:4-8.

Et liturgisk uttrykk i hgymessen: Presten: Dere er alle Guds barn ved troen pa Kristus
Jesus, for dere som er blitt dgpt til Kristus, har kledd dere i Kristus. Sa la oss fremsi
forsakelsen og bekjenne var hellige tro.

Menigheten: Jeg forsaker djevelen og alle hans gjerninger. Jeg tror pa Gud Fader, osv.

o A sammenholde Kristi ord og fremsatt brgd og vin.

Den oppstandne Kristus tjener oss med Ord og Sakrament i Nattverdens Liturgi. Vi
samles om Kristi Ord og Sakrament, trer fram for Faderen ved Sgnnen i Den Hellige
And, pakaller og ber, takker og priser Gud for himmelske gaver i jordiske skikkelser, og
med dem samfunn med ham og Guds kirke i himmelen og pa jorden.

Vi skiller ikke Kristi ord fra brgd og vin, for i kraft av sin Guddoms person skaper han
hva hans ord sier. Med sitt ord tyder han underet han gjgr, og med sitt ord befaler han
sine venner hva de skal gjgre med gaven han lar rekke fram i brgdets og vinens skikkel-
ser.

Ikke noe sted i Nytestamentet knytter Den Hellige And til det sakramentale under i
Herrens Nattverd. Anden kaller og opplyser ved evangeliet, og derfor ber ham komme
oss til hjelp, sa vi tror Kristi ord over fremsatt brgd og vin. Det er vrang lzere (heresi) a
pakalle Den Hellige And for 3 gjgre det sakramentale under (forvandlingsepiklese), og
vrang leere nar man laerer om den nattverdfeirende menighet, at den medvirker til det
sakramentale under.

Nar dgpte mennesker sammenholder hva Gud har sammenfgyd til var frelse, samler
de seg om rettskafne prester i prekenembetets forvaltergjerning. De akter dem som
Kristi medarbeidere og forvaltere av “Guds mysterier” (1 Kor 4:1).

Sa over til et par praktisk-kirkelige utfordringer:

« A gjenreise Igse- og bindemaktens embete i nattverdberedelsen.

KSv/Hjelperen, side 50



12.

Blant dem som hgrer evangeliets gave proklamert for alle, fins dem som tgr anvende
Kristi fortjeneste pa seg selv, hva grunnen enn matte vaere. For deres skyld ma det
vaere ordnet adgang til privat skrifte, hvor syndenes forlatelse blir tilsagt den enkelte.

o A gjenreise kirkeskoler i samarbeid med d3psforeldre om hensikten med
dapen.

Dapens nytte forutsetter samarbeid mellom lekfolk og prest om undervisning i kirkens

tro og dens begrunnelse, og om Kristi befalinger som vi ma holde for a tjene ham i

hans kirke.

Prekenembetet oppfyller dapens nytte nar dgpte blir utsendt fra messen med Kristus
til gave (troens rettferdighet), enhver til sitt kall og i den daglige gjerning. Der skal
troen gves med Kristus til eksempel i gjerninger som har Guds ord og befaling for seg.

ER KIRKENS TRO TROVERDIG?

Mange har forsgkt a gjgre kirkens tro troverdig. Det er a legge lista for hgyt. Det star
ikke i menneskers makt a gjgre kirkens tro troverdig. Det har dpenbaringsordets Gud
gjort, og det pa tre mater: (1) Med de undergjerninger som Jesus gjorde, (2) med Det
gamle testamentes vitnesbyrd og (3) med Jesu oppstandelse fra de dgde.

Joh 5:36 — De gjerninger jeg gjar, vitner om at Faderen har sendt meg. Apg 10:43 - Om
ham vitner alle profetene. Rom 1:2-5 — Dette evangelium har Gud pa forhand gitt lafte om
giennom sine profeter i hellige skrifter, evangeliet om hans Segnn, Jesus Kristus, var Herre,
som menneske kommet av Davids ztt, ved hellighets And innsatt som Guds mektige Senn da
han stod opp fra de dade.

1 Kor 15:1-3. Rom 3:28. Se 4:25 hvor grunntekstens dia krever oversettelsen “pa grunn av” i
begge ledd. Jf 5:18f, Apg 6:34, Gal 1:23, osv.

Med Guds forsoningsverk “for oss” er var medvirkning til forsoningens goder uteluk-
ket. Med Kristi lidende lydighet er var gjerning utelukket fra frelsens arsak. Den kors-
festede og oppstandne Kristus er Guds rettferdighet fgr vi kommer til tro pa ham.
Denne himmelske leere er gitt videre til kirken i og med apostelordets leere fra den
korsfestede og oppstandne Kristus (1 Kor 15:3-11, jf 14:36-38).

Rom 5:18f — Altsa, likesom én manns fall ble til fordemmelse for alle mennesker, sa farer én
manns rettferdige gjerning til frifinnelse og liv for alle. Likesom de mange ble syndere pa
grunn av det ene menneskes ulydighet, skal na de mange sta som rettferdige pa grunn av den
enes lydighet. 4:16 — Derfor fikk (Abraham) Igftet fordi han trodde, sa alt skulle vaere av nade.

Vi som ble dgpt til Kristus Jesus, ble dgpt til hans dgd. Guds fullbrakte forsoningsverk
blir gitt den enkelte til del i dapen for at vi skal leve det nye livet med ham som Gud
Faderen reiste opp fra de dgde. Dgpt til hans dgd, har ikke synden noen rett over oss.
Derfor skal vi regne oss som dgde for synden, men som levende for Gud i Kristus Je-
sus. Med var forsakelse og tro gjgr vi ikke troen troverdig, men stadfester og bekjen-
ner Guds troverdighet i livets vitnesbyrd. Rom 6:3-13.

2 Tim 1:12 - jeg vet hvem jeg tror pa.
Guds troverdighet medbestemmer den bibelske sprakbruk om troens unike innhold og
begrunnelse.

KSv/Hjelperen, side 51



Antitetisk sprakbruk

| Bibelen er ord som «rettferdighet» ofte brukt i ordsammenstillinger med motsatt
innhold (antitetisk). Denne ordbruk markerer det usammenlignbare og enestdende
ved Guds gaverettferdighet.

Eksempler: Ord 17:15 — Bade & frikjenne en skyldig og @ demme en rettferdig er en stygge-
dom for Herren. (5 Mos 25:1, 1 Kong 8:32, Jes 50:80 osv.)

Mt 12:37 - Ja, etter Dine ord skal du kjennes rettferdig, og etter Dine ord skal du demmes
skyldig. (Jf Rom 5:16 og 8:33f, Ap 22:11 osv.) Fil 3:8f - Ja, jeg regner alt som tap, fordi det &
kjenne Kristus Jesus, min Herre, er sa mye mer verd. For hans skyld har jeg tapt alt, og jeg
ser det som skrap for at jeg kan vinne Kristus og vaere i ham. Her har jeg ikke min egen rett-
ferdighet, den loven gir, men den rettferdighet jeg far ved tro pa Kristus, som er fra Gud og
bygger pa tro.

Forholdet kjennskap og kunnskap

Jesu skarpe utfall mot fariséernes leere rammet ogsa den unge Saulus. Skriftens ord
om den kommende Messias i en tjeners skikkelse var anstgtelig ogsa for ham, inntil
mgtet med den Oppstandne utenfor Damaskus. Denne kjennskap ble snart utdypet
med kunnskapen, gitt med Moses og Profetene, og oppfylt i en bevitnet Jesus-historie,
slik Skriftene har sagt.

Jer 31:34f — Da skal ingen lenger leere sin neste og sin bror og si: “Kjenn Herren!” De skal al-
le kienne meg, bade sma og store, sier Herren. For jeg vil tilgi deres misgjerning og ikke
komme i hu deres synd.

Denne kjennskap ligner vennskap. Vi leerer hverandre a kjenne gjennom det vi sier og
gjor. Kunnskap gir grobunn for vennskap.

Joh 15:14f — Dere er mine venner hvis dere gjor det jeg befaler dere. Jeg kaller dere ikke
lenger tjenere, for tjeneren vet ikke hva hans herre gjer. Jeg kaller dere venner, for jeg har
sagt dere alt jeg har hgrt av min Far. Joh 17:3 — Dette er det evige liv, at de kjenner den
eneste sanne Gud ved den han utsendte, Jesus Kristus.

Ogsa Guds motstander vet den Jesus-historie vi bekjenner med Den apostoliske tros-
bekjennelse, men meningen skyr han som pesten:

“Jeg tror at Jesus Kristus, som er sann Gud, fgdt av Faderen fra evighet og tillike
sant menneske fgdt av jomfru Maria. Han er min Herre, som har gjenlgst meg,
fortapte og fordemte menneske, kjgpt meg og fridd meg fra alle synder, fra dgdens
og djevelens makt, ikke med gull eller sglv, men med sitt hellige, dyre blod og sin
skyldfrie lidelse og d@d, for at jeg skal vaere hans egen og leve under ham” osv.
Kristentroen er ingen forestilling om «noe» eller «xnoen». Troens rettferdighet er ham

jeg tror pa — Jesus Kristus.

Jes 45:24f — Om meg skal de si: “Bare hos Herren er frelse og kraft.” /.../ Ved Herren skal
hele Israels zett fa rettferd og juble av glede. (Jf Jes 53:11.) Fil 3:9 — Her har jeg ikke min
egen rettferdighet, den som loven gir, men den rettferdighet jeg far ved tro pa Kristus, rettfer-
digheten fra Gud ved troen (e Sv Kyrkobibel). Rom 1:16, 4:24. 2 Kor 5:21, 1 Kor 1:30.

Denne tro utelukker menneskets medvirkning eller fortjeneste i frelsen. Skal man
nevne det som skiller kristentroen fra alle lovreligioner og livssyn, er det nok @ nevne
dette: Menneskene blir ikke frelst ved lovgjerninger, men ved tro pa Jesu, Guds Sgnns
dgd for verdens synder.

KSv/Hjelperen, side 52



Mt 20:28f — Menneskes@gnnen (er ikke) kommet for & la seg tjene, men for selv a tiene og gi
sitt liv som lgsepenge for mange. Rom 3:28 — et menneske blir erkleert rettferdig ved tro uten
lovgjerninger. 4:5. Gal 2:16b — ikke noe menneske blir rettferdig for Gud ved lovgjerninger.
Ef 2:8f. Rom 10:4, 11:6, 22, 35.

Eksemplet Abraham: Han er de troendes far uavhengig av omskjeerelsen, sa rettferdigheten
kan bli dem tilregnet ved tro, Rom 4:11b. Jf Jes 53:11.

Evangeliet dapenbarer Guds rettferdighet uten lovgjerninger. Men bekjenner vi ham
med forbehold om et hellig liv og levnet, er vi ikke troverdige. Da gjgr vi oss gudsfore-
stillinger pa selvforlgsningens vei, og tillegger Gud egenskaper som han ikke har - lggn-
aktig, trolgs, lunefull, upalitelig, uforutsigbar, svikefullhet, osv.

Rom 3:18 — Synden hvisker sine ord til den gudlgse, dypt i hans hjerte. Frykt for Gud vet han
ikke av (= Sal 36:2). Rom 10:2-4, Gal 2:16, Fil 3:6ff.

Livets rettferdighet - tro i handling

Du er frikjent, meddeler evangeliet; og du er utsendt for a tjene Gud i gjerninger som
har Guds ord og befaling for seg. Guds frie barn har Kristus til gave og setter all sin lit
til ham som er virksom i de troendes liv og skaper det nye menneske som skal leve evig
for Gud. Han forbedrer ikke, men dgder den onde menneskenatur, og oppreist fra dg-
den i vare synder, skaper han ny vilje, lyst og kraft til 8 leve det liv vi er skapt til a leve.
Derfor hgrer troens lydighet med blant forsoningens goder.

3 Mos 18:5 — Dere skal holde mine forskrifter og lover. Det menneske som retter seg etter
dem, skal leve ved dem. Jeg er Herren. Fil 2:13 — Det er nemlig Gud som virker i dere bade
a ville og a virke, slik det behager ham. Gal 3:6, 12 — Om Abraham heter det at han trodde
Gud og det ble regnet til rettferdighet. /.../ nar det star skrevet: Den rettferdige skal leve ved
tro, er det klart at ingen blir rettferdig for Gud ved loven. (Jf 1 Mos 3:17-19) Rom 3:21-25, 28,
4:3,56,9, 11, 22.

Nar apostelen underviser om det nye livet med Kristus som eksempel, da oppmuntrer
han med Kristi fornyende gjerning lagt foran oss i De ti bud. Og fremst blant de gjer-
ninger vi skylder Gud, er den barnlige tro som Gud virker ved evangeliet. Den som lze-
rer Gud a kjenne i Kristus Jesus, frykter og elsker Gud over alle ting og setter all sin lit
til ham.

Rom 12:2 - |a dere ikke lenger prege av den navaerende verden, men la dere forvandle ved
at sinnet fornyes, sa dere kan demme om hva som er Guds vilie: det gode, det som er til hans
behag, det fullkomne. Joh 6:29, 15:5. Heb 13:20f.

Ogsa da — nar vi gver troen i gode gjerninger, er Kristus troens rettferdighet, og synde-
nes forlatelse var stgttestav hele veien. Da trives troen sammen med gjerningen, og
samarbeider med Gud i pakallelse og bgnn. Da bevitner vi frifinnelsens arsak med li-
vets rettferdighet til Guds aere fra dag til dag. | denne sammenheng stgter vi pa ut-
trykket "d veere rettferdig” eller “rettskaffen”.

Lk 2:25 — | Jerusalem bodde det den gang en mann som hette Simeon, han var rettskaffen og
gudfryktig og ventet pa tiden som skulle komme med trgst for Israel. Jf Job 13:18, 34:5. Mt
13:17, Fil 1:1f.

Eksempler: Den hederlige og rettskafne Job, som Gud fgrte gjennom mange
prevelser under Jobs stadige innsigelser. JfJob 9:20 (15), 10:15, 33:9. Til sist matte
Job erkjenne at han hadde tilslgrt Guds plan med uforstandige ord, Job 42:3.

Josef, jomfru Marias trolovede, ville skilles fra Maria for ikke a fgre skam over henne
(Mt 1:19).
KSv/Hjelperen, side 53



Guds kjeere barn er ham kjeer fordi Gud er den han er og vist verden sitt innerste vesen
i selvhengivende kjaerlighet, stilt fram for verden i Kristus Jesus og ham korsfestet. Var
barnerett hos Gud, gitt av nade og til en ufattelig pris, stadfester vi ved a praktisere
dapen i forsakelse og tro til Guds are. Den onde menneskenatur stritter imot, men
oppmuntret av den trgst som evangeliet gir, gar Guds barn til sin gjerning, enhver i sitt
kall. Ved troen pa Guds lidende lydighet «for oss», er de rettferdige for Gud, og derfor
lever de rettskaffent for Gud og mennesker.

Sal 32:11 - Bryt ut i jubel, dere rettferdige! Alle oppriktige, rop av fryd! (f Sal 33:1, 97:11,
140:14. Esek 18:5,9)

Guds tro eller selvgjort tro?

Blant tilhgrerne finnes ogsa de som forsvarer seg med et arbart liv, og forbedrer seg
sa godt de kan med “et Fadervar i pakt”.

“Jeg er ingen kristen”, sa tenaringen. “Hva har du gjort, da?” Spgrsmalet rgrte ved
den onde lyst i tanker, ord og gjerninger, og apnet for Guds lgsning i en bevitnet Jesus-
historie og tilsagt den enkelte i det private skriftemal. Med evnen til 3 fgle skyld og
skam i behold, er det hverdagssynder som rgver troens frimodighet. | skriftemalet blir
syndsforlatelsen uten forbehold tilsagt den enkelte pa Kristi vegne. Det er hovedsa-
ken. Da er det nok med en skriftebgnn som gir anledning til 3 nevne en synd eller to,
for Gud vet var ngd bedre enn vi noen sinne kjenner oss selv. Da skal skriftefaren bru-
ke Kristi fullmakt og meddele i Kristi sted: “Jeg forlater deg dine synder, i Faderens
osv.” Joh 20:23. Slik bekrefter Gud sin nadepakt i dapen og gir troens frimodighet i et
legende fellesskap.

Ingen blir bevart i Guds tro uten troens gode strid (1 Tim 1:18, 2 Tim 4:7). En flukt vei
heter a ta seg sammen og satse pa selvforbedring med Guds hjelp. Det er & under-
kjenne frelsen, gitt i var dap. | troens gode strid anvender vi Guds Igftepakt i dapen og
tror syndenes forlatelse med bgnn til Gud: Herre, hjelp! Herre, forbarme deg! Kam-
pen star mellom herlighetsteologi og korsteologi. Den ene vandrer i beskuelse, andre i
tillit til Guds ord og l¢gfte.

Den som vil sikrer visshet om frelse med fglelser og rgrelser, ma leve et liv pa opple-
velsesjakt og bli skuffet gang pa gang. Herlighetsteologi lar mennesker f@r eller siden
ga skuffet bort, skuffet over andre og skuffet over seg selv som ikke maktet rollen som
gladkristen, aktiv kristen, osv.

Jesus sier om dem som laerer menneskene en selvbestemt tro, at de “stenger himmel-
riket for menneskene”, Mt 23:13. De rgver forsoningens goder. Med hensyn til «de
minste sma» som tror pa ham, er det ingen forskjell mellom smabarn, idioter og voks-
ne (Mt 18:9, 25:40). Og er de svake, gatt fra forstanden eller ligger i koma, sa gar Den
Hellige And i forbgnn for dem med uutsigelige sukk i hjertets dyp (Rom 8:26f).

KSv/Hjelperen, side 54



Gal 5:4f — Dere som vil bli rettferdige for Gud ved loven, er skilt fra Kristus, dere er falt ut av
naden, men vi holder oss til troen, og ser ved Anden fram mot den rettferdighet som er vart
hap. Sal 73:24-26 — Men jeg blir alltid hos deg, du har grepet min hgyre hand. Du leder meg
med ditt rad, og siden tar du meg opp i herlighet. Hvem har jeg ellers i himmelen? Nar jeg
bare har deg, @nsker jeg ikke noe pa jorden. Om kropp og sjel forgar, er Gud for evig min
klippe og min del. (Asafs tro var Lasarus’ tro, Lk 16:22, 31.)

Jesus er hva navnet sier: Guds frelse. Han er den “fremmede” rettferdighet, ogsa nar
han virker det nye livet ”i oss”. Han er hele veien troens rettferdighet "for oss” — ing-
en unntatt.

Sa er den tilregnede rettferdighet medisinen mot herlighetsteologi. Medisinen heter
«syndenes forlatelse», forkynt og tilsagt for Guds godhets skyld, stilt fram for verden i
Kristus Jesus og ham korsfestet (1 Kor 2:2). Gud befaler og ngder oss til & stole pa
Guds universelle nade i Kristi dgd, gitt den enkelte til del i dapen til hans dgd. Da er
lovens byrde lett, for den har Kristus baret og oppfylt i alle deler og i alles sted. Ved
troen begynner vi den evige sabbatshvile i ham.

Mt 11:28-30 — Kom til meg, alle dere som strever og baerer tunge byrder, sa vil jeg gi dere hvi-
le. Ta mitt ak pa dere og leer av meg, for jeg er talsom og ydmyk av hjertet, og dere skal finne
hvile for deres sjeler. For mitt ak er godt, og min byrde lett. 1 Joh 3:23 - Vi skal tro pa hans
Senn /...l og elske hverandre, slik som han  bgd oss. (Rom 1:5, Apg 6:7 0sv)

Eksempler: Om forhold tro og kjaerlighet, se Rom 4:2f og Lk 1:74f. — Om forholdet

troens rettferdighet og skinnhellighet, se Lk 16:15 og Rom 3:20. Fil 3:8f/1 Kor 4:3f

og Joh 12:43.
Troen er i seg selv et mgrke, men har i Guds ord lys pa sin vei. Troen ser i Den Hellige
Skrift Ordet som ble mennesket i Jesu tjenerskikkelse, og ser en forsonet Gud i “Jesus
Kristus og ham korsfestet” (1 Kor 2:2, jf Jes 53:5, 11). Troen bekjenner hva evangeliet
apenbarer, at «han er Min Herre» og ingen Gud foruten ham, den eneste sanne Gud
Fader, Sgnn og Hellige And, n og alltid og i all evighet. Troen istemmer Guds vitnes-
byrd og har Guds tro.

Guds tilgivende nade for Kristi skyld er den samme for alle Guds barn. Frikjent pa
grunn av Guds Sgnns lidende lydighet — ikke av noen annen grunn, er han troens rett-
ferdighet den nadehimmel som skjuler de feil og mangler som enda hefter ved Guds
barn. Deres navn er skrevet i Livets Bok, og derfor kommer de ikke for dommen (Mt
25:34, jf Fil 4:3, Ap 3:5, 13:8, 20:12).

Guds vitnesbyrd i en bevitnet Jesus-historie, slik Skriften har sagt, gjgr kirkens tro tro-
verdig. Dgpt til Jesu Kristi, er Guds frelsesverk for alle gitt den enkelte i dapen med |pf-
tet om salighet for hver den som tror (Mk 16:16a).

2 Tim 2:11-13 - Dette er et troverdig ord: For dede vi med ham, skal vi ogsa leve med ham.
Holder vi ut, skal vi ogsa herske med ham. Fornekter vi, skal han fornekte oss. Er vi trolgse,
s er han trofast, for han kan ikke fornekte seg selv. Jf Rom 6:4-8. Ap 1:4f — Nade vaere med
dere og fred /.../ fra Jesus Kristus, det troverdige vitne...

KSv/Hjelperen, side 55



13. DEN FRAFALNES OMVENDELSE

Allerede kristenforfglgelsene i Romerriket reiste spgrsmalet: Er det mulig for den fra-
falne a vende tilbake til dapens nade, selv om vedkommende angrer og tror Guds tilgi-
velse for Kristi skyld? Pietismens vekkelsesforkynnelse reiste spgrsmalet pa nytt med
psykologiserende frelsesskjema og menneskets levetid inndelt i perioder.

Periodisme

Iseer det vakte stadium var begrenset til «ndadetiden» og betraktet som en prosess, lik
et fremadskridende svangerskap i sorg over synden, inntil gjenfgdelsens veer var synli-
ge og hgrbare. Fglgelig matte man ikke vaere for snar med syndsforlatelsen, eller er-
kleere den vakte for et gjenfgdt Guds barn for tidlig. Regel: Snar til 3 binde, sen til a
lgse!

Uteble «gjenfgdelsen» (el troens gjennombrudd), var nadetiden slutt. Slik kunne man
betrakte en bygd eller by nar vekkelsestiden var over og «lysestaken» flyttet til et an-
net sted, eller hadde vandringsmannen Jesus ristet stgvet av sine fgtter og dradd sin
vei. Var alt hdp ute? Var omvendelsen enda mulig?

Hvor mennesker feller dommer om nadetidens slutt, begrenser de Guds Igfter og An-
dens gjerning med evangeliet. Dette strider mot Jesu befaling om a forkynne i Jesu
navn omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk (Mt 11:28, Mk 1:15, Lk 24:46f).
Ved evangeliet trgster og oppmuntrer Gud til tro: Din gjenlgser lever og hans evige
rettferdighet er din! (Joh 3:16, jf 20:23) Hvor Guds kirkes rene kjennetegn er for han-
den, der er det nadetid. Derfor ma vi be til Ordets Herre at hans rene evangelium ikke
ma bli tatt ifra oss som fortjent.

Det nyevangeliske alternativ

Den “nyevangeliske” forkynnelse forkortet frelsesskjemaet til omvendelsesopplevelsen
der og da. Fremdeles trer forkynnere i Andens sted og deler ut frelsen etter bestemte
kriterier, for sa a erklaere vedkommende for kristen — med forbehold.

Det kan veaere forkynneren fremstiller Kristi lydighet i alles sted (1 Joh 2:2), at han pro-
klamerer Guds forsoning med verden i Kristus, og forkynner Kristi oppstandelse, rett-
ferdiggjort i alles sted (Ap 5:9, 12, Jes 53, Rom 4:25), men til et visst punkt. Talen slut-
ter med med forbehold om en lovgjerning eller frelsesprosedyre, bestemt av mennes-
ker. Guds nade forkynt med forbehold, binder mennesker til opplevelsesjakt, valgbe-
slutninger og menneskepafunn. Denne binding forfalsker evangeliet (Gal 5:4f).

Om man i denne sammenheng bruker dapen, er ogsa den en lydighetshandling som
bekrefter omvendelsesopplevelsen og den selvvalgte tro, om enn med Guds hjelp.
Skiller man Ordet fra vannet i dapen, ma man redusere vanndapen til en handling som
bekrefter den omvendelse eller det standpunkt man har tatt allerede. Med stor kon-
sekvens blir dapen uten betydning i dgptes dagligliv.

Evangeliets budbaerere bedriver ikke sjelegraving. De presenterer heller ingen prose-
dyre som gir til kjenne valg og overgivelse med handsopprekning, kneling og bgnn. De
setter ingen betingelser, for Guds oppreisning fra dgden i vare synder kjenner ingen
annen grense enn vantroen.

KSv/Hjelperen, side 56



14.

En evangelisk-luthersk prest eller predikant kunngjgr Guds fullbrakte forsoning med
verden, og meddeler syndenes forlatelse pa grunn av Jesu Kristi, Guds Sgnns lidende
lydighet. Han oppmuntrer tilhgrerne til 3 la seg forlike med Gud og leve forlikt med
ham og sin neste, og med Kristus til gave leve med ham til eksempel i gjerninger som
har Guds ord og befaling for seg.

En rettskaffen prest tilbyr ingen redningsplanke istedenfor dapen, men gir ekte saker.
Han forkynner frelsen gitt den enkelte i ddpen med Igfte om salighet for hver den som
tror, for troen kjenner ingen annen kvalifikasjon enn Jesu Kristi lidende lydighet i alles
sted. Og de som uten forbehold tror Kristi ord om alterets sakrament og istemmer kir-
kens tro, innbyr han til Herrens Nattverd, for med sine gaver styrker Kristus de troende
og bevarer dem i samfunn med Guds kirke i himmelen og pa jorden. Og ved a gjgre
som han befaler, kommer vi hans lidelse og dg¢d i hu med takksigelser for Faderen og i
Den Hellige And. - Men de som ikke tgr anvende Kristi fortjeneste pa seg selv, innbyr
han til privat skriftemal for at Guds skal stadfeste for den enkelte den barnerett han
har gitt i dapen. Andre innbys til undervisning med Bibel og katekisme til hjelp.

En evangelisk-luthersk prest utfgrer prekenembetets gjerning i tillit til Herren Jesus.
Han kaster garnet ut til fangst, i tillit til Gud Den Hellige And, at han kaller og opplyser
med evangeliet, nar og hvor han vil, i dem som hgrer Guds ord. Da skjer det at noen
begynner 3 anvende Kristi fortjeneste pa seg selv, og oppdager i ettertid at de tror.
Slik er troens gnist.

Joh 15:22 - Var jeg ikke kommet, og hadde jeg ikke talt til dem, da hadde de veert uten skyld.
Men na har de ingen unnskyldning for sin synd. 16:9 — Synden er at de ikke tror pa meg.

Heb 12:22-25 — Dere er kommet til fjellet Sion, til den levende Guds by, det himmelske Jeru-
salem, til ti tusener av engler, til en hgytidssamling, til menigheten av de farstefadte som er
oppskrevet i himmelen. Dere er kommet til en dommer som er alles Gud, til andene av de
rettferdige som har nadd fullendelsen, til Jesus, mellommannen for en ny pakt, og til det rens-
ende blod som taler sterkere enn Abels blod. Se til at dere ikke avviser ham som taler! De
som avviste ham som talte sitt ord her pa jorden, slapp ikke unna. Enda mindre skal vi gjere
det dersom vi vender oss bort fra ham som taler fra himmelen.

Eksempel: Jesu dom over fariséerne, Lk 19:39ff og Mt 23.

RETTFERDIGG]JARELSE OG FORSONING I
BIBELSK ORDBRUK

Var posisjon til den Oppstandnes undervisning er den samme som for gyenvitnene, da
de lyttet til ham (Lk 24). | likhet med dem, ma ogsa kristne i ettertid se Jesus-historien
i oppstandelsesperspektivet, og fgre skriftbevis pa apostolisk vis, leert av den Opp-
standne. Men forskjellen er apenbar.

De var kronvitner i et umiddelbart og direkte forhold til den oppstandne Jesus. Vart
forhold er middelbart og indirekte. Vi er henvist til apostelordets leere fra ham (Lk
10:16), gitt videre til kirken og formidlet med ord og termer bestemt av naderetten i
Guds rike. Skal vi fatte den rettferdighet som evangeliet apenbarer, ma vi fglge deres
eksempel som mottok den Oppstandnes undervisning: Lytte, lese og arbeide med or-
dene under hans veiledning, gitt videre til kirken i og med apostelordets leere. Denne

KSv/Hjelperen, side 57



innsikt i traderingsperspektivet er av grunnleggende betydning for kristne uansett tid
og sted.

Variasjonen i det bibelske rettssprak

Den synonyme ordbruk:

Den synonyme ordbruk synes glemt nar man forkynner evangeliet om synderens rett-
ferdiggjgrelse for Kristi skyld, men uten begrunnelsen i Kristi lidende lydighet. Den
rettferdighet som evangeliet apenbarer, er Kristi rettferdiggjgrelse etter sin mennes-
kenatur. Fgdt under loven, var han i sin lidende lydighet lovens oppfyller og Guds re-
ne, uskyldige Lam (Mt 5:17) og verdens syndebaerer (20:28, Joh 1:29). Kristi rettferdig-
gjorelse og Guds forsoning med verden i ham handler om samme sak — Guds fullbrakte
frelsesverk.

Dette forhold mgter oss nar vi leser «rettferdiggjgrelse» og «forsoning» brukt om
samme hendelse: Guds Sgnns lidende lydighet, lydig til dgden i Jesu tjenerskikkelse.
Samme hendelse blir belyst med ulike innfallsvinkler. Ordet forsoning plasserer oss i
templet, rettferdiggjgrelse i rettssalen.

Gjennom hele Bibelen er ordet «rettferdiggjgrelse» ofte brukt i rettslig (forensisk) me-
ning, og ofte i motsetning til fordgmmelse (5 Mos 25:1, Rom 5:18). Samme ordbruk
omfatter Guds forsoning med verden i Kristi dgd:

Eksempler:

1 Joh 2:2 — (Kristus Jesus) er forsoningen (= rettferdiggjarelsen) for vare synder, ja, ikke bare
for vare, men for hele verdens.

Rom 5:9f (1-11) — Da vi na er blitt rettferdiggjort (= forsonet) i hans blod, skal vi desto mer bli
frelst ved ham fra vreden. Om vi blev forsonet (= rettferdiggjort) med Gud ved hans Sgnns
ded, mens vi var fiender, skal vi desto mer - da vi er forsonet (= rettferdiggjort), bli frelst ved
hans liv. Jf 2 Kor 5:19, 21. - Ordbruken om forsoning og rettferdiggjerelse uttrykker samme
sak,

Rom 4: 3, 5. Apostelen Paulus siterer ordene om Abraham som trodde Herren, og
(Gud) «regnet ham det til rettferdighet, 1 Mos 15:6 (NO 1930). Paulus anvender
Abrahams tro pa «den som ikke har gjerninger, men som tror pd ham som erklzerer den
ugudelige rettferdig» A tilregne rettferdighet og a erklaere rettferdig er samme sak.

Som skriftbevis anfgrer Paulus sitatet fra Salme 37:1f (NO 1930) — Salige er de hvis
overtredelser er forlatt, og hvis synd er skjult, salig er den mann som Herren ikke
tilregner synd. — A forlate, skjule og ikke tilregne synd er synonyme ord om samme sak
(Rom 4:7f).

Apg 13:38f (NO 1930). Under talen til synagoge-menigheten i Pisidia sa Paulus at han
pa Jesu Kristi vegne forkynte syndenes forlatelse for dem, «og fra alt det som dere ikke
kunne rettferdiggjagres fra ved Mose lov, rettferdiggjgres i ham enhver som tror». - Her
betyr «a rettferdiggjgre» det samme som a forlate, tilgi, frikjienne eller ikke tilregne
synd.

Tit 3:4-7: Gud frelste oss i dapen - ikke pa grunn av gjerninger som vi hadde gjort i
rettferdighet, men fordi Gud er barmhjertig. «Slik skulle vi sta rettferdige for Gud ved
hans nade.»

Apostlene kunne bruke ogsa andre ord om samme sak:

Da Paulus holdt avskjedstalen for prestene og biskopene i Efesus-menigheten, overga
han dem «til Gud og hans nddeord» (Apg 20:32 NO 2001).

KSv/Hjelperen, side 58



Peter brukte gjerne verbet ”d frelse” synonymt med “d rettferdiggjore”, f eks Apg 4:12
- Det er ikke frelse i noen annen osv (se 15:1, 11. Jf Gal 2:16, Ef 2:5).

Omskrivende ord og uttrykk

De som oversatte «Moses, Profetene og Salmene» til gresk (Septuaginta), var sa fortro-
lig med den hebraiske uttrykksmate at de ofte foretrakk ordet "miskunn” (el miskunn-
het) fremfor "“rettferdighet” (dikaiosynae).

Eksempler: 1 Mos 19:19, 20:13, 21:23, 32:10. Men overfgrt pa Nytestamentet, vil
denne fremgangsmate passe darlig i mange sammenhenger.

Rettslig sprakbruk

Denne sprakbruk om Guds frelsesverk belyser forholdet mellom frifinnelse og fornyel-
se, eller synderens rettferdiggjgrelse og helliggjgrelse. Frifinnelsen pa grunn av Kristi
lidende lydighet — og den alene, begrunner barneretten hos Gud. Denne frifinnelse av
nade, mottatt i tro, er fornyelsens vilkar. Med Kristus som gave, er han virksom i den
troendes liv og skaper det nye menneske som skal leve evig for Gud i rettferdighet,
uskyldighet og salighet (jf forkl LK 2 troart).

| denne sammenheng bruker grunnteksten et gjerningsord som betyr a «frifinne» den
anklagede og erkleere ham for «ikke skyldig» (dikaioun). Denne frifinnelse kalles en
«rettferdiggjgrelsesdom» (dikaioma). Evangeliet kunngjgr frifinnelsen: Dine synder er
forlatt. Du er frikjent. Kristus tok din sak og gikk i ditt sted. Syndenes forlatelse blir
kunngjort offentlig i prekenen, gitt den enkelte til del i dapen til Jesu Kristi dgd, og
stadfestet i privatskriftemalet for enhver som ber sin prest om a hgre mitt skriftemal:
Da har han Kristi fullmakt til 3 si pa Kristi vegne: «Jeg forlater deg dine synder, i Fade-
rens osv.» Arsaken er underfull: Den sanne Gud og mann har i sin lidende lydighet
oppfylt Guds lov i alle deler og baret verdens synder. Derfor er ikke syndenes forlatel-
se a fa noe annet sted enn i Guds kirke pa jorden.

Rom 5:10, 16, 18f (Jes 53:11) — Da vi enda var Guds fiender, ble vi forsonet med ham ved
hans Sgnns dgd. Nar vi na er forsonet, hvor mye mer skal vi ikke da bli frelst ved hans liv.
Ja, ikke bare det, vi priser oss lykkelige i Gud, ved var Herre Jesus Kristus, han som har gitt
oss forsoningen. /.../ For dommen over en mann farte til fordemmelse, men nadens gave for-
te til frifinnelse, enda det var mange som hadde falt. /.../ Altsa: Likesom fordemmelse kom
over alle mennesker ved den enes synd, sa kom ogsa rettferdiggjerelse il liv over alle men-
nesker ved den enes rettferdiggjerelsesdom. Likesom de mange kom til & sta som syndere
pa grunn av det ene menneske ulydighet, sa skulle de mange sta som rettferdige pa grunn av
den enes lydighet.

Guds vitnesbyrd om «den enes rettferdiggjgrelsesdom» er Jesu oppstandelse fra de
dgde, rettferdiggjort i alles sted. Guds vitnesbyrd blir stadfestet i den forsamlede me-
nighet, som holder alle den Oppstandnes befalinger. Der er Herren Jesus, sann Gud og
var bror, virksom til stede ved sine medarbeidere, som trofast forvalter «Guds hemme-
ligheter» i prekenembetets gjerning (1 Kor 4:1f).

Vi merker oss f@rst at frifinnelsen — den tilregnede rettferdighet, blir tydeliggjort ved
hjelp av motsetninger (antitetisk ordbruk). Eksempler:

Guds velsignelse - motsatt av Guds forbannelse (Gal 3:9f, Apg 3:25).

A bli Guds rettferdighet i Kristus - motsatt av § gjgre til synd (2 Kor 5:21).

A Igse synder - motsatt av & binde synder (Mt 16:19, 18:18, Joh 20:23).

KSv/Hjelperen, side 59



A frelse - motsatt av & fordemme. Mt 12:37 — etter dine ord skal du kjennes rettferdig,
og etter dine ord skal du dgmmes skyldig. (Rom 5:16 og 8:33f.) Mk 16:16 — Den som
tror og blir dgpt, skal bli salig, men den som ikke tror, skal bli fordsmt (jf Mt 1:21, 9:2,
Rom 5:1, Apg 13:39).

A frikjenne en skyldig og & demme en rettferdig. Ord 17:15, 5 Mos 25:1, 1 Kong 8:32,
Jes 50:80.

| sin forsvarstale for kong Agrippa illustrerte Paulus syndenes forlatelse i motsetning til
lenkene han bar (Apg 26:29, jf Jesus-ordet, v 18).

Eksempler pa rettslig (forensisk) sprakbruk:
Josefs bror Juda fant det nyttelgst a erklzere seg selv uskyldig for Gud (1 Mos 44:16). —
Dommerne skal frikjienne den som har rett, og demme den som er skyldig (5 Mos 25:1).

Absaloms svik: Nar noen kom til kong David for a fa dom i en sak, pleide Absalom & si, 2
Sam 15:4 - Bare de ville sette meg til dommer i landet! Da kunne alle som hadde en
trette eller sak, komme til meg, og jeg skulle hjelpe dem til a fa sin rett. — Men dette
krav pa uinnskrenket myndighet var i strid med Guds lov, 2 Mos 23:7f, 5 Mos 16:19,
27:25.

Asafs bgnn: Hjelp fattige og farlgse til a fa sin rett, frikienn de arme og trengende (Sal
82:3).

Da templet ble vigslet, ba kong Salomo blant annet, 1 Kong 8:31 - Frikjenn den rettfer-
dige og la ham fa igjen for sin rettferd.

Om Herrens rettferdige Tjener, Jes 53:11 — Min rettferdige Tjener skal gjgre de mange
rettferdige ndr de kjenner ham, for han har bdret deres synder. (Dette bibelsted er kalt
«Bibelens krystalliseringspunkt». Det handler om «det salige bytte».

Adams falne zett lever i trelldom under Guds fiendemakters okkupasjon, fordgmt og
fortapt under synd og dgd og satans velde. Men en rettergang har funnet sted med en
lykkelig utgang. Gud hgrte «den elendiges» bgnn i Jesu, Guds Sgnns munn, Sal 35:23 —
for min sak! (43:1, 119:154). Alle elendiges elendighet var lagt pa Guds rettferdige
Tjener i den dypeste elendighet.

En underlig rettergang. Gud fgrte sak mot oss, men med sin enbarne Sgnn som var
stedfortreder. Den Hellige og Rettferdige led i sin menneskenatur syndens ngd, Sal
22:2 - Min Gud, min Gud, hvorfor har du forlatt meg? Her merker vi oss Jesu perspek-
tivi samme salme, som ofte blir oversett nar man kommenterer disse Jesu ord pa kor-
set.

Sal 22:30ff — Jeg vil leve for Herren, min aett skal tiene ham, og vitne om ham for kommende
slekter. /.../ at han grep inn til frelse.

Ordene ser forsoningsverket i lys av Jesu oppstandelse fra de dgde. Pa pinsedagen tal-
te apostelen i samme tilbakeskuende perspektiv pa Jesu dgd: Vi har med vare synder
korsfestet «herlighetens Herre», men Gud hgrte Den elendiges rop, reiste ham opp fra
de dgde og gjorde ham til Herre og Messias (Apg 2:32-34).

Fra ham har Guds folk i den nye pakt mottatt Igse- og bindemaktens embete. Lydig
mot Jesu befaling apostlenes etterfglgere i Jesu navn omvendelse og syndenes for alle
folk (Lk 24:47). Frifinnelsen har funnet sted i «Guds blod» (Apg 20:28), og Gud vil ha
sitt verk trodd i verden.

KSv/Hjelperen, side 60



1 Tim 4:16 - Gi akt pa deg selv og din gjerning som leerer. Fortsett med dette! For nar du
gjer det, skal du frelse bade deg selv og dem som hgrer deg. Jf Dan 12:1-3. Mt 16:13ff,
18:18. Joh 20:23. 2 Kor 3 0g 5:18-21.

Ikke-tilregning og tilregning — tro i passiv mening

Guds rettferdiggjgrelsesdom har to sider — bade ikke-tilregning og tilregning. Synden
blir for Kristi skyld ikke tilregnet. Guds rettferdighet i Kristus blir av nade tilregnet
troen.

Denne kunnskap om ikke-tilregning og tilregning forebygger to misforstaelser — den
ene at rettferdiggjgrelsen ved tro er “noe” vi skal forestille oss, den andre at troen er
en lydighetshandling eller beslutning vi ma ta for at frelsen skal bli oss til del. Misfor-
stdelsene unngas med evangeliet om Guds Sgnn rettferdiggjgrelse i Jesu tjenerskikkel-
se:

Guds Sgnn ble gjort til synd etter sin menneskenatur. | sin lidende lydighet bar han
menneskenes synder og ble tilregnet menneskenes fortjente dgd pa forbannelsens tre.
Stedfortrederen oppfylte Guds hellige lov i alle deler og i alles sted. Derfor oppstod
han rettferdiggjort pa grunn av vdr rettferdiggjgrelse (Rom 4:25, jf 5:12ff). Verdens
synder blir ikke lenger tilregnet Den Hellige og Rettferdige. Tvert om: Den Hellige og
Rettferdige lever og rader ved Faderens hgyre for a bli tilregnet hver den som tror og
star uten ros for Gud. (Mt 5:3, Lk 18:14, 19:9 osv.)

Eksempler: Rom 4:2 jf Lk 1:75. Rom 3:20 jf Lk 16:15. Fil 3:8f jf Joh 12:43.

Hva Gud har gjort i Sennens exodus fra fornedrelse til opphgyelse, vil han gjgre med
menneskene. Derfor gir han den fullbrakte frelse den enkelte til del i dapen til Jesu
Kristi dgd — bade ikke-tilregning og tilregning.

Ikke-tilregning: Frelsens gave bestar i syndenes forlatelse. Gud tilregner oss ikke syn-
dens Ignn, for Guds Sgnn har i Jesu skikkelse har tatt bort verdens synder og slettet
verdens syndeskyld. Heb 9:22 - Uten blodsutgytelse blir det ingen forlatelse (jf 2 Mos
23:7). Var tro er ikke arsaken, men han som troen favner, det slaktede Guds Lam (Joh
1:29, Ap 5).

Tilregning: Ved evangeliet (i avgrenset mening) tilsier Gud oss og tilregner oss av sin
hellighet og rettferdighet i Kristus Jesus. Den som hgrer Kristi ord og kommer til tro,
anvender hva Gud tilsier og er ved dapen og troen kledd i Guds rettferdighet, gitt i da-
pen. Altsa bestar ikke troens rettferdighet i «xnoe» vi skal forestille oss, men i en virke-
lig rettferdighet, nemlig den hele Kristus — sann Gud og sant menneske, reist opp fra
de dgde pa grunn av var rettferdiggjgrelse.

Guds lgfte oppmuntrer oss til 3 anvende Guds gave-rettferdighet i tillit til Gud som et-
ter sitt Igfte vil veere oss nadig for Kristi skyld. Gud virker ved evangeliets |gfter denne
tillit til ham. Troen arter seg da som passiv lydighet; den mottar og anvender Guds ga-
ve-rettferdighet — Kristus i sin lidende lydighet «for oss».

Mt 11:28 — Kom til meg, alle dere som strever og baerer tunge byrder, og jeg vil gi dere hvile.
Apg 16:31 osv.

| forholdet ikke-tilregning og tilregning merker vi oss tre ting:

e Gud har skaffet de undertrykte rett overfor undertrykkere.

KSv/Hjelperen, side 61



Sal 7:9-11 — Herre, du som demmer folkene, hjelp meg til min rett, for jeg er rettskaffen og hel
i min ferd. Gjer ende pa de gudlgses ondskap, men la den rettferdige bli staende! Du som
prgver hjerter og nyrer, du er en rettferdig Gud. Gud er mitt vernende skjold, han frelser de
oppriktige av hjertet. 82:2-4, 103:6.

e Nadepaktens Gud har oppfylt alle plikter og gitt alle den samme naderett hos ham.

Sal 143:2 — ingen som lever, er rettferdig for deg. Ord 20:9 — Hvem kan si: «Jeg har holdt
hjertet rent, na er jeg renset for synd?» 51:2 — Vaer meg nadig, Gud, i din trofasthet, slett ut
min e overtredelser i din store barmhjertighet. 32:1f — Salig er den som har fatt sine overtre-
delser tilgitt og sine synder skjult. Salig er det menneske som Herren ikke tilregner skyld, og
som er uten svik i sin and.

e Evangeliet apenbarer Guds nadige sinnelag, som finnes fgr evan-geliet dpenbarer den
for oss uavhengig av loven.

Jer 33:16 — | de dagene skal Juda bli frelst og Jerusalem bo trygt. Og dette er navnet byen
skal fa: «Herren, var rettferdighet». Jes 45:4 — For min tjener Jakobs skyld, for Israel, som jeg
har utvalgt, har jeg kalt deg og gitt deg et hedersnavn, enda du ikke kjente meg.

Rom 1:16f — evangeliet /.../ er en Guds kraft til frelse for alle som tror /.../ i det apenbares
Guds rettferdighet, av tro og til tro, slik det star skrevet: Den rettferdige skal leve ved tro. Rom
3:26, 5:21, 1 Kor 1:30, 2 Kor 5:21.

KSv/Hjelperen, side 62



Dapen - rettferdiggjorelsens sakrament

Men skal vi ikke medvirke til var egen frelse? Dette problem oppstar fordi man overser
hvordan Gud gir den enkelte del i det fullbrakte forsoningsverk. Guds frelsesverk er
fullfgrt for alle, og omvendelse og syndenes forlatelse skal forkynnes for alle, men frel-
sen blir gitt den enkelte til del i ddpen til Jesu Kristi dgd. Fgrst frifinnelsen, gitt den en-
kelte til del i dapen med barnerett hos Gud. Deretter fglger hensikten — livet med Kris-
tus som gave. Jf Rom 6:3-11, 1 Pet 2:21ff, 3:8ff.

Gal 3:26f — Alle er dere Guds barn ved troen i Kristus Jesus. Dere, s& mange som er blitt
dapt til Kristus, har kledd dere i Kristus.

Med den rettferdighet som evangeliet apenbarer, er Gud virksom og skaper den situa-
sjon da et menneske anvender Kristi lidende lydighet pa seg selv (1 Kor 2:2, jf Joh1:12,
Rom 8:15f, Gal 3:26f). Da kommer den udgpte til dapen og blir dgpt, og den frafalne
vender om til Guds lgftepakt i dapen. (Joh 3:36, jf Mk 16:16a.) Malet er livet med Kris-
tus til gave, gitt av nade. Gaven er Den Hellige og Rettferdighet i hans lidende lydig-
het. Han alene er troens rettferdighet for Gud, og med ham til gave har Gud behag i
livet med ham til eksempel i gjerninger som har Guds ord og befaling for seg. Virksom
ved troen, skaper han det nye menneske som skal leve evig for Gud.

Forholdet mellom Kristus som gave og eksempel fglger exodus-mgnsteret i Sgnnens
fornedrelse. Det medbestemmer den dgptes liv i forsakelse og tro, lik en utvandring
fra lidelse og d@d - til oppstandelse og evig salighet, «likesom han er statt opp fra de
dgde, lever og regjerer i evighet» (forkl 2 trosart).

Den troendes liv starter ikke i det lovede land. Nar troen gves under jordelivets kar,
arter livet seg som en utvandring, aldri uten kors og trengsel, men stadig underveis
mot Guds fullendte rike, jagende mot malet. Guds kirke er pa denne jord det folk som
felger Lammet, hvor enn det gar (Lk 14:4). Dagen naermer seg, da Gud setter sluttstrek
for frelsens historie. Dagsordren lyder, Mt 26:41 — Vidk og be! (25:13), for den som
star, risikerer a falle. Jf dapsformaningen, 1 Kor 10:1-12. Alternativet bestar i den fals-
ke andelighet med stgtte i selvbekreftende tilbakemeldinger.

Formidling krever oversettelse, omskriving og prioritering

Herrens apostler matte avpasse forkynnelsen til tilhgrere i den greske kulturkrets. Det
var de ngdt til, for de var som regel ukjent med apenbaringsordets rettssprak i den
gamle pakt. Herrens apostler matte oversette saken pa tilhgrernes sprak og med ord
som tilhgrerne var fortrolig med. Med evangeliet om Guds verk i Jesus Kristus — hans
person og verk, fikk ordene nytte innhold. Denne form for oversettelse fremgar tydelig
av Johannes-skriftene. De skiller seg ut med et sprak som synes enkelt for oss, men ser
vi ord som «brgd», «lys» osv i deres sammenheng, formidler ordene Guds tro til oss.
Det samme gj@r de andre evangelistene.

Nar Paulus utdyper laeren med skriftbevis og rettstermer fra Det gamle testamentet,
har han laerde tilhgrere, fortrolig med «Moses og Profetene». Da opplever vi et sprak
som for oss er krevende. Ordene leder inn i kristentroens dybder (jf progresjonen i
Romerbrevets leredel, kap 1-11).

Nevnt er Peters tale pa Pinsedagen (Apg 2), og talen som Paulus holdt til sitt forsvar for
kong Agrippa (Apg 26). | samtalen med filosofene pG Areopagos (Apg 17:21ff) grep
Paulus fatt i tankene deres om en ukjent gud. Derfra fortsatte han med Guds opprett-

KSv/Hjelperen, side 63



holdende gjerning inntil Dommens dag, da Jesus Kristus skal utgve Guds dommergjer-
ning. Dette har Gud gjort troverdig ved a oppreise ham fra de dgde, forklarte han. Da
gjorde mange av filosofene narr av ham, mens andre ville vite mer. Hva var proble-
met?

Problemet var sannhetskriteriene i den antikke verden. | den tradisjon som filosofene
representerte, er bare det sant som er blitt trodd av mange, og med stor utbredelse og
fra gammelt av. Vi merker oss at Paulus ved denne anledning prioriterte Jesu oppstan-
delse fremfor skriftbevis, som var en bevisfgrsel fremmed for tilhgrerne.

Evangeliet lar seg omskrive i kortere eller med utdyping i lengre form.

| kortform: Joh 3:16-18, 5:24. 1 Joh 1:7, 2:12, 3:14. Rom 3:26, 5:9. 1 Kor 6:11. Kol
1:13.

Eksempler pa utdyping med flere ord: Apg 2:38 omskrevet i Tit 3:5-7. Apg 3:19
omskrevet i Kol 2:12-14. Apg 10:43 omskrevet i Rom 3:21-26.

Konklusjon:

Det var under arbeidet med salmeforelesningene Martin Luther matte erkjenne at den
rettferdighet som evangeliet apenbarer, er en tilregnet rettferdighet og samtidig ikke-
tilregning av synd. Luther var bibelteolog, og i likhet med ham, arbeidet reformatore-
ne med en hel Bibel. Moderne teologi spriker i mange fagfelt og i en mengde spesiali-
teter.

Uten begrunnelsen i Det gamle testamentes Kristus-vitnesbyrd, blir den nytestamentli-
ge tro lett forvansket og fremstilt som en «paulinsk szertradisjon» og en spesialitet for
«konfesjonelle» lutheranere. Man overser bakgrunnen i Det gamle testamente og li-
kesa apenbaringsordets sprakbruk nar det er tale om frifinnelse (rettferdigerklaering)
og fornyelse (helliggjgrelse).

Med stor konsekvens fulgte kirkefellesskap mellom kirker — lutherske av formalitet —
og kirker i den reformerte tradisjon, og likesa Felleserkleeringen med Romerkirken om
rettferdiggjdrelsen. Man er enige om sammenhengen, men ser bort fra forskjellen.
Man forkynner synderens frifinnelse med forbehold om nddevirkninger og gode gjer-
ninger. Man forkynner et annet evangelium, som om det finnes et annet evangelium
enn det apostelordet har gitt oss fra Skriftens Herre, han som apnet Skriftene for dem
og ga videre den rett utlagte Skrift. Gal 1:7, 9.

Den bibelske forskjell mellom frifinnelse og fornyelse, mellom rettferdiggjgrelse og hel-
liggjorelse, utlgste kirkens reformasjon og etter hvert Romerkirkens motreformasjon.

Under reformasjonsjubileet vil mange feire at Luther slo opp sine teser mot avlatshan-
delen den 31. oktober 1517, og utlgste kirkens reformasjon. Man hva jubilerer man
for? Ikke kan det veere den nytestamentlige tro, som Luther brakte fram i lyset og for-
svarte med skriftbevis pa apostolisk vis. Det vil bli mye snakk om Luther, men lite om
kirkens bekjennelsesdannelse under reformasjoeller ingenting kirkens bekjennelses-
dannelse undepa reformasjonsi

Bekjennelsesskriftene om sprakbruken:

KSv/Hjelperen, side 64



Det ikke lagt vinn pa begrepsdefinisjoner og systematisk orden i bekjennelsesskriftene
fra kirkens reformasjon (jf SK Troen, 28-30). Denne observasjon tilsvarer nytestament-
lig sprakbruk om frelsen.

Prioritet har forskjellen mellom frifinnelse (rettferdiggjgrelse i avgrenset mening) og
fornyelse (helliggjgrelse). Fronten gjelder frifinnelse med forbehold om nadevirk-
ninger. Hvor dette trosforsvar blir forsgmt, eller ligger nede, gar skjelningen tapt, og
kirken ligger apen for villfarelser. De lar lovgjerninger utfylle Kristi lovoppfyllelse og
offerdgd. FC Ep 3:7-8, SD 3:18-21, 39.

Om sprakbruken, se Apol 4:76-78, 12:58, FC SD 3:17-22. Gud erklaerer synderen rett-
ferdig, som tror at Gud er ham nadig pa grunn av mellommannen Kristus, Apol 4:230.

En definisjon av den tilregnede rettferdighet er kommentaren til Rom 5:1 i Apol 4:305:
"Pa dette sted betyr “rettferdiggjgre”, ifglge rettslig sprakbruk, a frikienne en skyldig
person og erkleere ham rettferdig, og a gjgre dette pa grunn av en annens rettferdig-
het, nemlig Kristi. Hans fremmede rettferdighet er det som blir meddelt oss ved
troen.” Jf Apol 4:86, 252, 21:19.

A motta syndenes forlatelse er det samme som 3 bli rettferdiggjort, Apol 4:76.
Ordet "rettferdiggjgre” betyr a avilgse, dvs frikjenne fra synd, FC Ep 3:7, SD 3:30.

“Derfor betyr ordet a rettferdiggjgre her a erkleere rettferdig og befri fra synden og
frikjenne fra syndens evige straff for Kristi rettferdighets skyld, som av Gud blir tilreg-
net troen, Fil 3(9). Denne bruk og betydning av dette ordet er vanlig i /.../ Den hellige
Skrift.» FCSD 3:17 (sit Ord 17:15, Jes 5:22f, Rom 8:33).

A motta syndenes forlatelse er & bli rettferdiggjort, ifglge det som star: “Salige er de
som har fatt sine misgjerninger forlatt”, Sal 32,1 (Apol 4:76).

- "rettferdiggjorelse er forsoning for Kristi skyld, at vi blir rettferdiggjort ved tro” (Apol
4:148).

Til selvstudium:
CA 4 0gh, 24:28. Apol 4:75-121, 176-178, 258, 395. Samme 13:8, 21:19, 27:11.
FCSD 3:4, 9, 14-15, 29-30, 56-58. (1 Kor 1:18-21, 2:1, 4, 9f 13ff. Rom 1:22. Ap 13:8.)

Bekjennelsesskriftene om rettferdiggjerelsen ved tro:

"de blir rettferdiggjort uten vederlag, for Kristi skyld ved troen, nar de tror at de blir
tatt til ndde, og at syndene blir forlatt for Kristi skyld, han som ved sin dgd har gjort fyl-
lest for vare synder. Denne tro tilregner Gud som rettferdighet for seg, Rom 3 og 4”.
(CA 4. Kursiv her.)

Troens gjenstand er Kristi person og verk. Verket ma ikke skilles fra personen — eller
omvendt: Guds frifinnelsesdom mottas i tro for Kristi skyld, SD 3:13-14 (Apol 4:45-46,
48,79, 101, 112).

Den rettferdighet som Den Hellige And tilbyr oss i evangeliet og sakramentene, er
Kristi frivillige lydighet, lidelse og oppstandelse i vart sted. Han er arsaken til at Gud
forlater synden, ser pa oss som hellige og rettferdige, og gjor oss evig salige, FC SD
3:14-16. Se CA 3:2f.

"Fra denne artikkel kan man ikke vike eller gi etter, om sa himmel og jord og det som
ellers ikke vil best3, styrtet sammen. For det ”“er intet annet navn, som vi kan bli salige
ved, sier St Peter Apg 4 (12). ”"Og ved hans sar har vi fatt legedom” (Jes 53:5). Og av
denne artikkelen avhenger alt det som vi lever og laerer mot paven, djevelen og verden.
Dette ma vi veere fullvisse om og ikke tvile. Ellers er alt tapt og paven, djevelen og alt
som er mot oss, beholder seieren og far rett” (SA B 1:5. Kursiv her).

Kristus er Guds “fremmede” rettferdighet, som gis oss ved troen, Apol 4:305, 24:12
(ref Rom 5:1).

KSv/Hjelperen, side 65



Rettferdigheten i Kristi lydighet blir tilregnet oss, FC Ep 3:4, jf 21, SD 3:14-16. - Denne
tilregnede rettferdighet ma ikke blandes sammen med den tilegnede eller pabegynte
rettferdighet (Guds vesensmessige rettf), FC SD 3:23-25, 30, 32.

Kristus tar loven i sin hand og utlegger den andelig, dvs dpenbarer Guds vrede over alle
syndere, og hvor stor den er, FC SD 5:10.

Den rette kunnskap om Kristus som var mellommann og forsoner, stiller hans velgjer-
ninger opp mot Guds vrede, Apol 4:46, 126, 159, 256.

Troen stiller ikke frem vare fortjenester og var kjeerlighet mot Guds hellige vrede over
synden. Troens tilflukt er Guds nadige |gfte, og dens forsvar var mellommann og sted-
fortreder Kristus. CA 4 viser til Rom 3-4. Apol 4:40, 46, 80f, 231. FC SD 3:37-41.

"Troens rettferdighet for Gud bestar kun i forsoning av nade eller forlatelse for synde-
ne /.../ Derfor tror, lzerer og bekjenner vi at hele Kristi persons hele lydighet, - som han
har vist Faderen for oss, like til den mest forsmedelige dgd pa korset, blir regnet oss til
rettferdighet”, FC SD 3:30, samme 9, 14, 56.

”- sa ofte som vi snakker om den rettferdiggjgrende tro, ma vi vite at disse tre ting
hgrer sammen: Lgftet selv, det at Igftet er ufortjent, og Kristi fortjeneste som Igse-
penge og forsoning» (Apol 4:53).

All var rettferdighet ma sgkes "utenfor oss”, FC SD 3:55, jf Ep3:4. Merk Luther om
samme sak, SK Troen, 38,

Om menneskets situasjon overfor Gud, og Guds initiativ, se Apol 4:40, 46.

CA 3:2-5 og CA 4 (tysk tekst) viser til Kristi lidelse. Godtgjgrelsen for Gud bestar i Kristi
lidende lydighet. Ved evangeliet meddeler Gud denne fremmede rettferdighet, som er
den hele Kristus i hans frivillige lydighet som sann Gud og sant menneske, Apol 4:305f,
jf FCEp 3:3, SD 3:4, 55.

Gud tilregner oss den fremmede rettferdighet, som er "tilgivelse for syndene og Guds
nadige antagelse av fattige syndere for Kristi lidelses og fortjenestes skyld”, FC SD 3:54.

Troens visshet hviler alltid hos mellommannen Kristus, i tillit til hans lidende lydighet,
Apol 4:118, 163, FC SD 3:9.

De som ikke forkynner arsaken til troens visshet, tilintetgjgr evangeliet om Kristi rett-
ferdighet og lgftet om syndenes forlatelse av nade, Apol 4:120f.

Kun troens rettferdighet i Kristus gir rett kunnskap om Gud, Apol 4:204, FC SD 3:11.

Guds rettferdighet i Kristus mottas kun ved tro. Ifglge Apologien artikkel 4 er det fire
grunner til denne mottagelse (e Robert D Preus):

En frifinnelsesdom og et Igfte kan bare mottas i tro, 61-72.

Pa grunn av vantro og annen synd, fortjener ikke mennesket annet enn Guds straffe-
dom, og ingenting godt fra ham, 29-43.

Guds lov frelser ingen. Loven kan fremme ytre orden og disiplin, 22-28, men bringer
alltid med seg anklager og frykt, 37-38, 257, 285.

Ingen kan lyde loven og bli rettferdiggjort ved den, men evangeliet forteller at vi er
frifunnet av Guds nade for Kristi skyld, 43-46, 157-158, 196. Dette budskap er den
sanne trgst mot dgden og dommen, 85, 118, 148, 382.

”Den som na vet at han ved Kristus har en nadig Fader, han kjenner i sannhet Gud, han
vet at Gud har omsorg for ham, kan kalle pa ham og er - kort sagt, ikke uten Gud, slik
som hedningene”, CA 20:24.

Martin Chemnitz: “"Dette ene laerestykke fremfor alt skiller kirken fra alle gvrige
mennesker og deres overtro. /../ Om dette punkt fordunkles, forvrenges eller
omstyrtes, er det umulig a bevare leeren ren i andre stykker” (Loci Il, 545f).

KSv/Hjelperen, side 66



15. TROENS RETTFERDIGHET I TROENS LYDIG-
HET

Hva er «tro» i bibelsk mening

Kristentroen ligner ikke et spann som det er opp til kirken eller den enkelte a fylle med
innhold. Kristentroen er heller ikke et pressmiddel overfor Gud, eller en gjenytelse
som kvalifiserer til barnerett hos Gud.

Enkelte bibeloversettelser signaliserer forestillingen om gjenytelse. De lar oss lese
«derfor regnet Herren (Abraham) som rettferdig» (jf NO 2001: 1 Mos 15:6, Rom 4:3,
Gal 3:6). Ordet “derfor” star ikke i grunnteksten.

Troen er ofte nevnt sammen med trofasthet og sanndruhet, dels om Gud, dels om
mennesker. Brukt om mennesker er det tale om Andens frukt i helliggjgrelsen (el for-
nyelsen).

Rom 3:3 — om noen var utro, skulle da deres utroskap gjere Guds troskap til intet? 4:20f. 2

Tim 2:13 - Er vi trolgse, er han trofast, for han kan ikke for-nekte seg selv. Gal 5:22 — An-
dens frukt er /.../ trofasthet.

Uten tillit til Guds lgfte, tillegger vi Gud egenskaper som han ikke har - Iggnaktig, tro-
Igs, svikefull, osv. Da er “min” tro en selvrettferdig og innbilt tro.

Rom 3:18 — frykt for Gud vet de ikke av. 10:2-4. Gal 2:16b — ikke noe menneske blir rettfer-
dig for Gud pa grunn av lovgjerninger. Fil 3:6ff.

Den selvgjorte tro oser av forakt for Guds rettferdighet - bade lovens strenge rettfer-
dighet og evangeliets gave-rettferdighet.

Lk 16:15 — Dere vil ha folk til & tro at alt star rett til med dere, men Gud kjenner hjertene de-
res. Det som er stort blant mennesker, er avskyelig for Gud. Rom 3:20 — Ikke noe menneske
blir rettferdig for Gud pa grunn av gjerninger som loven krever. Ved loven leerer vi synden a
kjenne. Jf 1 Kor 4:3f og Rom 4:2f.

Eksempel: Pauli ord om fariséisk egenrettferdighet, 1 Kor 4:4, Fil 3:8f.

Troen er like fra begynnelsen en tilflukt til apenbaringsordets trofaste Gud, som vil
veere oss nadig fordi han er den han er. Han lar forkynne og rekke frem sin rettferdig-
het i Jesu Kristi, Guds Sgnns lidende lydighet. Og lar oss kjenne Gud i hans ubegripelige
nade.

Men evangeliet i omfattende mening stopper ikke her, for hvorfor har Gud kjgpt oss fri
og frelst oss med sin Sgnns lidende lydighet? Bekjenner vi hver for oss «han er min
Herre», da er han ikke bare min i hodet, men i hele mitt liv, for hva han har gjort for
enhver av oss, det har han gjort for at vi skal tilhgre ham og tjene ham i hans hellighet
og rettferdighet (se forkl 2 trosart). Evangeliet om synderes frifinnelse pa grunn av
Kristi lydighet — og den alene, har kun en hensikt - "at vi skulle bli Guds rettferdighet i
ham”, 2 Kor 5:21b. Hva vi er i Kristus, skal vi bli.

Troens rettferdighet: Guds Sgnn i sin lidende lydighet

Troens rettferdighet er ingen idé, eller «noe» vi skal forestille oss, men Guds Sgnn i sin
lidende lydighet, like fra unnfangelsen til sin dgd pa korset. Han har oppfylt loven i alle

KSv/Hjelperen, side 67



deler og baret verdens synder. Derfor kan han «gjgre de mange rettferdige ndr de
kjenner ham», Jes 53:11. | dette bytte er «de mange» en hebraisk uttrykksmate for
«alle».

Dgden kunne ikke holde pa ham som selv var uten skyld. Derfor oppstod han rettfer-
diggjort pa den tredje dag, slik Skriftene har sagt. Dette er Guds eviggyldige vitnesbyrd
om sitt fullbrakte forsoningsverk, og om Kristus Jesus som er var rettferdighet for ham.
Disse gaver er gitt oss i dapen til Jesu, og ved troen anvender vi dem, enhver pa seg
selv. Ogsa troen er en gave, Guds tro som gis ved evangeliet.

Troens rettferdighet bestar i Jesu Kristi, Guds Sgnns lidelse og dgd “for oss” — og ingen-
ting annet. Ved denne tro er han virksom. Hva vi er i Kristus ved dapen og troen, det
skal vi bli. Med dette hap for gye gar vi hver for oss til den daglige gjerning og gver
troen i gjerninger som har Guds ord og befaling for seg.

KSv/Hjelperen, side 68



Jes 45:25 — Ved Herren skal hele Israels ett fa rettferd og juble av glede. 1 Kor 1:30 — Dere
er hans verk ved Kristus Jesus, han som er blitt var visdom fra Gud, var rettferdighet, hellig-
gjerelse og forlasning, for at den som roser seg, skal rose seg av Herren. 2 Kor 5:21 — Han
som ikke visste av synd, har han gjort til synd for oss, for at vi skulle bli Guds rettferdighet i
ham (bli — av ginometha, aor konj av ginomai).

Ap 22:11 - La den som gjer urett, fortsatt gjere urett, og den urene fortsette i sin urenhet! La
den rettferdige fortsatt gjare det som er rett, og den hellige fortsette i helliggjerelse.

Gud regnet ikke Abraham rettferdig pa grunn av troen, men fordi Guds Igfte virket den
tro som stoler pa Gud som gjgr dgde levende. Gud er Gud. Han er den Trofaste f@gr vi
lerer ham a kjenne, og hva han har gjort til var frelse, ma han ha gjort uavhengig av
lovgjerninger fra var side. Slik er ogsa troens rettferdighet en virkelighet fgr den blir
forkynt, og fgr vi kommer til tro pa den.

Evangeliets virkninger kan ikke vaere arsak til evangeliet. Flere bibeloversettelser roter
til forholdet. Hvis Gud tilregner oss sin rettferdighet «fordi» vi tror, kan ikke naden
veere fri, men forkynt med forbehold om forbehold om fornyelse. Da er man falt ut av
naden. (Gal 2:21, 5:4). Oversetter man med et «fordi», ma det fremga allerede av
sammenhengen at den rettferdighet som Gud tilregner troen, er Jesus, Den Rettferdi-
ge, gitt av nade.

Joh 8:46 — hvem av dere kan vise at jeg har gjort synd? 1 Pet 2:21 — det fantes ikke svik i
hans munn. 3:18 — Den Rettferdige led for urettferdige. (Jes Jes 53:4f, 9, 11f.) Heb 9:28 -
Kristus som en eneste gang ble ofret for & ta bort de manges synder, skal for andre gang bli
sett uten synd til salighet for dem som venter ham (e Sv Kyrkobibel).

Senere - i paskeperspektivet — ble tittelen «Den Hellige og Rettferdige» - alternativt
«Den Rettferdige» - brukt i omfattende mening som en bekjennelse til Jesu person og
verk (Apg 3:14f, 7:52f, 22:14. Jf 1 Kor 15:1-3). Tittelen bekjenner to ting — (1) fore-
ningen av Gud og mennesket i jomfru Marias morsliv, den stgrste av alle Guds under-
gjerninger, og (2) bekjenner at Den Rettferdige dgde i alle synderes sted (Mt 26:28,
Apg 20:28). Sa har Gud forsonet verden med seg selv i Jesu offerdgd (2 Kor 5:19, Rom
3:24f).

Kristus alene - den rettferdighet som Gud tilregner troen

Kristi lidende lydighet i alles sted apenbarer Gud sin nadige rettferdighet i Jesus Kris-
tus, og skaper av ingenting den tro som t@r anvende Kristi fortjeneste, enhver pa seg
selv (jf Abrahams tro, Rom 4:17). Vi ma hgre oss frelst.

Dgden hadde ingen makt over «Den Hellige og Rettferdige» (Apg 3:14). Derfor ble han
reist opp fra de dgde, og etter sin menneskenatur erklaert rettferdiggjort i alles sted.
Guds vitnesbyrd star fast. Gudmennesket Jesus er troens rettferdighet ved Faderens
heyre og lovens oppfyller na og i all evighet.

Rekkefalgen er klargjgrende: Frifinnelsen har funnet sted fgr mennesker mottar frifin-
nelsen i tillit til Guds nadetilsagn. Guds rettferdighet "for oss” i fortid utelukker enhver
form for medvirkende arsak i ndtid. Gud har gjort og gj@r hva ingen dgdelig kan. Gud
vil vaere Gud i vare liv, og ved evangeliet virke den tro som kjenner Gud i hans trofast-
het og nade, og ingen gud utenom ham. Guds kjaere barn vet av Guds lov at Gud er en
brennende ild, nidkjeer for sitt verk, men leker likevel trygt i hans naerhet, og tjener
Gud slik det behager ham (Heb 12:28f)

KSv/Hjelperen, side 69



3 Mos 18:5 — Dere skal holde mine forskrifter og lover. Det menneske som retter seg etter
dem, skal leve ved dem. Jeg er Herren. Gal 3:12f — | loven kommer det ikke an pa tro /.../
Men Kristus kjgpte oss fri fra lovens forbannelse da han kom under forbannelse for var skyld.
Jf1 Mos 3:17-19. Rom 4:16, 5:18f.

1 Joh 4:10f - Kjaerligheten er ikke det at vi har elsket Gud men at han har elsket oss og sendt
sin Sgnn til soning for vare synder. Mine Kjeere, har Gud elsket oss slik, da skylder ogsavia
elske hverandre. Gal 5:16, 26 — Lev et livi Anden. Da folger dere ikke begjeeret i var syndige
natur /.../ Har vi fatt livet ved Anden, s& la oss ogsé leve ved Anden.

Mk 16:16 - Den som tror og blir dgpt, skal bli frelst, men den som ikke tror, skal bli fordgmt.
Gal 3:26f.

Troens rettferdighet i helliggjerelsen

Jesus Kristus er na og alltid og i evighet Guds rene Lam som tok bort verdens synder,
og han er na og alltid troens rettferdighet. Med ham til gave, gitt i dapen til hans dgd,
gar vi til var gjerning med ham til eksempel.

1 Tess 5:9f — Gud har ikke bestemt oss til vrede, men til & vinne frelse ved var Herre Kristus
Jesus. Han dede for oss for at vi, enten vi vaker eller sover, skal leve sammen med ham.
Rom 5:19 - Likesom de mange kom til & sta som syndere ved det ene menneskes ulydighet,
sa skulle de mange sta som rettferdige pa grunn av den enes lydighet. 6:14 — Synden skal ik-
ke ha herredemmet over dere. Dere er jo ikke under loven, men under naden (v 12-14). Gal
3:26f, 5:25. Sal 40:8-12. 2 Kor 5:19, 21. Ap 5:14ff.

Bare Gud, var skaper og gjenlgser, kan skape ny vilje til 3 elske ham av hele vart hjerte
og var neste som oss selv. Men hvordan?

Nytestamentet beskriver svaret med to ord: Rettferdiggjgrelse og helliggjgrelse, vel a
merke i denne rekkefglge. Rekkefglgen er fort sagt, og alle synes enige om at Gud vil vi
skal gjgre gode gjerninger, men problemet er forskjellen (se naermere: «Veiskillet i lae-
ren om troens rettferdighet»).

Gud tilregner synderen Kristi fullkomne hellighet og rettferdighet, hel og ubeskaren, og
den som tror pa ham, mottar syndsforlatelsen uten vederlag, ved tro alene. Annerle-
des med helliggjgrelsen (el troens lydighet). Frikjent og frelst pa grunn av Kristi lidende
lydighet, tilhgrer jeg ham for at jeg «leve under ham i hans rike og tjene ham i evig rett-
ferdighet, uskyldighet og salighet, likesom han er stdtt opp fra de d@de, lever og regje-
rer i evighet» (forkl LK 2 trosart. Jf 4 parten om hva det betyr a vaere dgpt).

CA 6:1-2: | denne tro vil Gud at vi baerer gode frukter og gjer gode gjerninger «som er palagt
av Gud, fordi Gud vil det; ikke for at vi skal stole pa at vi ved disse gjerningene skal fortjene
rettferdiggjerelse overfor Gud. For syndsforlatelsen og rettferdiggjerelsen blir grepet ved
troen, saledes som Kristi rgst vitner om det: «Nar dere har gjort alt dette, skal dere si: «Vi er
unyttige tienere»» (Lk 17:10).

CA 26:27-29: «- det er ngdvendig a gjare gode gjerninger, ikke for at vi skal stole pa at vi for-
tiener naden ved dem, men for Guds vilies skyld. Bare ved troen gripes syndsforlatelsen og
naden. Og fordi Den Hellige And blir mottatt ved troen, ble hjertene na fornyet og far et nytt
sinn, slik at det kan baere fram gode gjerninger.»

Hensikten med frifinnelsen av nade er den fornyelse som Kristus virker med sin And i
de troendes liv. Hva vi er i Kristus allerede, det skal vi bli fullt og helt i oppstandelsen
fra de dgde. «/ denne kristenhet gir han hver dag meg og alle troende full tilgivelse for
all synd, og pa den ytterste dag vil han oppvekke meg og alle d@de, og gi meg og alle
som tror pd Kristus et evig liv» (forkl LK 3 trosart, slutten).

KSv/Hjelperen, side 70



Kristus skaper med sin And ny vilje, lyst og kraft til & leve det nye livet etter Guds gode
skapervilje. Problemet er arvesyndens motstand inntil livets slutt. Derfor blir hellig-
gjgrelsen i sin begynnelse og ufullendt i dette liv. Likevel har vi all grunn til frimodighet
for Gud. Troen har Kristus til gave, og med ham lgftet om salighet for hver den som
tror (Mk 16:16). Troen kan vaere svak, men ved troen er vi kledd i Kristi hellighet og
rettferdighet, gitt i dapen til hans dgd. Det ma vi tro pa grunn av Guds lgfte, og ikke av
noen annen grunn. Vi lever pa naderettens grunn i tillit til Guds trofasthet, som har
begynt den gode gjerning (Fil 1:6, jf 3:20). Vi er hans medarbeidere som har seiret og
lar oss vinne seier over synd og dgd og satans rike.

Nar det gjelder forholdet rettferdiggjgrelse og helliggjgrelse, eller frifinnelse og forny-
else, ma vi holde fast ved det bibelske vitnesbyrd i dets sammenheng, det vil si uten
problematiserende bortforklaringer. Ethvert forbehold om gjerninger gjort i kjeerlighet
er utelukket fra frifinnelsens arsak (Kristus «for oss»). Eller sagt med Luthers bilde (i
Store Galaterbrevskommentar) - Var gjerning eller kvalifikasjon ma holdes utenfor
«rettferdiggjgrelsens sirkel». En annen illustrasjon beskriver forholdet mellom en svi-
gerfar og svigerdatter. Svigerdatteren kommer i tid etter svigerfaren — aldri omvendt.
Pa lignende vis fglger helliggjgrelsen (el fornyelsen) etter rettferdiggjgrelsen (el frifin-
nelsen) — aldri omvendt.

Troen gves i gode gjerninger

Den rettferdighet som behager Gud, er "ikke den av lov, men den ved tro pd Kristus,
rettferdigheten fra Gud ved troen”, Fil 3:9. Det er denne tro vi gver i gjerninger etter
Guds gode skapervilje.

Her er ingen forskjell mellom barn og voksne, Mt 18:9. Jesus er hva navnet sier: Guds
frelse. Han er den "fremmede” rettferdighet, som Gud i nade regner troen til rettfer-
dighet. Sant nok, arvesynden er fremdeles virksom og preger ogsa den kristnes liv,
men troen favner Kristus og har det nye livet i hjertets dyp: Kristus “for oss” er ogsa
det nye livet ”i oss”.

Ved troen kjemper Den Hellige And mot kjgdet og virker fornyelsen (el helliggjgrelsen),
Gal 5:16ff. | denne mening er Kristus den rettferdighet som troner i hjertets innerste,
virksom ved troen. Han skaper et nytt menneske og gir det nye livet i absolutt mening
— det han selv er. Virksom med sin Hellige And, skaper han ny vilje, lyst og kraft til &
leve det liv vi er skapt til a leve i samsvar med Guds gode skapervilje.

Denne nyskapende gjerning ma veere ufullendt i dette liv, for den onde menneskenatur
gjor motstand inntil dgden. Med livets vitnesbyrd i troens lydighet bevitner vi Kristi
fornyende gjerning. Hva vi er «i Kristus» - hellige og rettferdige for Gud, det skal vi en
gang bli fullt og helt. Kristus og ham korsfestet er troens rettferdighet, reist opp fra de
dgde. Han er virksom ved troen og gjgr oss likedannet med ham. Denne sammenheng
mellom arsak og virkning mgter oss i den bibelske sprakbruk.

A veere rettferdig” for Gud: Det er & veere uten synd og skyldfri for Gud, Sal 19:9,
51:4, 143:2. Dan 8:14.

Samme uttrykk kan brukes om den nye lydighet, Job 13:18, 34:5, eller om livets
rettferdighet hos mennesker som stoler pa Guds lgfter, Mt 13:17, Lk 2:25, Fil 1:1f.

Slike uttrykk beskriver livets vitnesbyrd, nar et menneske lever trofast og oppriktig
etter Guds bud: Sal 32:11, 33:1, 97:11, 140:14. Esek 18:5,9. Mt 1:19 (om Josef).

KSv/Hjelperen, side 71



Eksempel: Gud farte Job gjennom mange trengsler og satte hans gudfryktighet pa preve. Til
sist kom han styrket ut i tillit til den rettferdighet som Guds lgfte apenbarer. Job 9:20 (15),
10:15, 33:9, 35:7.

Skal man nevne det som skiller kristentroen fra alle religioner og livssyn, er det nok a
nevne dette: Menneskene fortjener ikke frelsen med lovgjerninger, men mottar frelsen
fra Gud i tillit til Guds Igfte, at han er oss nadig og kommer oss til frelse med Jesu Kristi,
Guds Sgnns lidende lydighet i alles sted. Gave-evangeliet gjgr forskjellen. Dette skille
har Gud stadfestet da han reiste Kristus opp fra de dgde, og samme skille blir stadfes-
tet med kirkens unike kjennetegn fra den Oppstandne.

Apg 6:34 — han gledet seg med hele sin familie over a ha fatt troen pa Gud. Gal 1:23 - Han
som far forfulgte oss, han forkynner na den tro som han prgvde a utrydde (Apg 9:21). Jud 3 -
a kiempe for den tro som én gang for alle er overgitt til de hellige.

Tro i handling

Guds Igfter ved profetene i den gamle pakt er oppfylt i Jesu persons hemmelighet og
hans dgd pa korset. Bevitnede kjensgjerninger begrunner kirkens hellige tro. Guds
vitnesbyrd engasjerer vilje, fglelse og forstand, og driver oss til troens lydighet i gjer-
ninger som har Guds ord og befaling for seg.

Med Kristus til gave, trives troen sammen med ham til eksempel i gode gjerninger.
Troen har Kristus og oppfyller det fgrste bud, og med ham alle Guds bud. Da gar tro-
ens arsak alltid foran troens lydighet, frelsens arsak alltid forut for dens virkninger, og
frifinnelsen alltid foran fornyelsen - aldri omvendt eller blandet sammen. Utelukket er
menneskers medvirkning til frelsen. Frelse ved kvalifikasjon er den egenrettferdiges
omvendelse med Guds hjelp.

Jes 53:11 — Min rettferdige tjener skal gjere de mange rettferdige nar de kjenner ham, for han
har baret deres synder. Rom 4:5 — den som ikke har gjerninger, men tror pa ham som erklae-
rer den ugudelige rettferdig, ham blir hans tro regnet til rettferdighet (e Sv Kyrkobibel). 3:28 —
et menneske blir erkleert rettferdig ved tro uten lovgjerninger. 3:21-25, jf 4:3 og 5:6, 9, 11, 22.
11:6, jf v 22, 35. Gal 3:6.

Ef 2:8, 10 — Av nade er dere frelst ved tro, og det ikke av oss selv. Guds gave er det. /.../ Vi
er hans verk, skapt i Kristus Jesus til gode gjerninger, som Gud forut har beredt for at vi skal
vandre i dem. Mt 5:3ff, 11:5, Lk 15:20. 1 Kor 1:29f. 2 Tim 1:9, Tit 3:5, 8.

Luthers forklaring til Det fgrste bud beskriver den evangeliske tro — Abrahams tro. En
vakker dyd, men likevel ikke arsaken til var rettferdiggjgrelse (el frifinnelse) hos Gud.
Troen kjenner Gud i hans godhet for Kristi skyld, som led, dgde og oppstod for oss (Mt
11:12). Denne kjennskap driver trellefrykten ut, sa vi setter all var lit til ham, pakaller
ham, ber, lover og takker ham. Med st@tte i syndenes forlatelse hele veien, tjener vi
Gud med Kristus til eksempel i gjerninger som har Guds ord og befaling for seg.

Jes 2:3 - Kom, la oss ga opp til Herrens fjell, til Jakobs Guds hus, sa han kan lzere oss sine

veier, og Vi kan ferdes pa hans stier! 55:6 — Sgk Herren mens han er a finne, kall pa ham den

stund han er naer! Den ugudelige skal forlate sin vei og ugjerningsmann oppgi sine tanker og

vende om til Herren, sa vil han vise barmhjertighet, til var Gud, for han er rik pa tilgivelse.
61:10.

Joh 1:12, 6:44. Rom 5:11, 9:30. Kol 2:6, 1 Kor 6:18, Gal 3:26f.

KSv/Hjelperen, side 72



16. GUDS SONNS LIDENDE LYDIGHET VAR ENESTE
RETTFERDIGHET FOR GUD

Hovedunderet

Hovedunderet fremfor alle andre er hverken Sgnnens lidende lydighet i Jesu skikkelse,
eller Guds forsoning med verden i Jesu dgd. Hovedunderet er foreningen av Gud og
menneske i Jesu person. Hvorfor skulle Gud ha behag i den ene uskyldiges dgd?

Rent umiddelbart hgres det grusomt ut at Gud ofret sin enbarne Sgnn for a la seg forli-
ke med en gjenstridig menneskehet, okkupert av Guds fiendemakter (Peter Abelard pa
1100-t). Det er en overfladisk reaksjon, men den gir grunn til ettertanke. Foreningen
av Gud og menneske i Jesu person er forutsetningen for troens rettferdighet og Guds
forsoning med verden i Jesu dgd pa korset. Det hovedunderet vi bekjenner med orde-
ne "unnfanget av Den Hellige And” .

Menneskelivet sett i lys av hovedunderet

Guds selvhengivende kjaerlighet i Jesus av Nasaret overgar all forstand, samtidig som
denne kjeerlighet (agape) lar oss betrakte menneskelivet i lys av to perspektiv som kor-
responderer med var forstand:

For det farste: Var egen skyld og skam og hdplgshet omfatter vart forhold til Gud og
medmennesker.

Gud er min nestes verge, og min neste er Guds verk, likesa dyrebar som meg selv.
Uten frykt for den hellige Gud, og uten kjeerlighet til ham, ma vare tanker, ord og gjer-
ninger provosere ham lik «ei binne som er fratatt ungene sine», sier profeten (Hos
13:8). Med denne reaksjon viser apenbaringsordets Gud sin nidkjeerhet for sitt verk.

Nar mennesker rammes av urett og lggn, hgres ofte rop om hevn. Skulle Gud overse
urett og lggn? Spe@rsmalet omfatter vart eget liv. Vi er selv arsak til Guds nidkjeere re-
aksjon, og selv arsak til var egen fortapelse.

For det andre: | Jesu korsd@d har den hellige Gud stilt frem for verden sin strenge rett-
ferdighet — som hans hellige lov krever, og samtidig sin nddige rettferdighet - som
evangeliet gir.

Guds oppgjer med menneskenes skyld og skam har funnet sted i Kristus Jesus og ham
korsfestet (1 Kor 2:2). Oppgjoret foregikk som en rettergang, men uten 8 ramme noen
utenforstdende. Gud ofret og ble ofret. Gud mot Gud i gudmennesket Jesus, Guds
enbarne Sgnn og alles bror. ”Sa har Gud elsket verden at han ga sin Sgnn den enbar-
ne” (Joh 3:16).

| dette kjeerlighetens under skjedde to ting: Guds strenge rettferdighet ble oppfylt, slik
Guds hellighet krever, og Guds nadige rettferdighet apenbart, slik Guds kjeerlighet til
sitt verk krever. Sgnnens lidende lydighet inn til dgden i alles sted er Guds rettferdig-
het til frelse for hver den som tror.

Det dype i kirkens tro

Det dyp som Jesu person og verk rommer, er skjult ogsa for Guds gode engler (1 Pet
1:12). Kanskje var det derfor de fgrste kristengenerasjoner vegret seg mot a avbilde
Jesu korsdgd? De eldste funn stammer fra 400-tallet. En korsfestet Messias? En kors-

KSv/Hjelperen, side 73



festet Gud? For jgden var korset forbannelsens tre, for andre folk den dypeste van-
®re.

Jgden har andre Messias-forventninger. De tolv ventet ingen lidende og korsfestet
Messias. De ventet en Messias som skulle gjenreise Davids kongedgmme i frihet fra
fremmedaket. Peter irettesatte Jesus som sa han «matte» ga til Jerusalem for der a
lide dgden og oppfylle Guds Igfter, gitt Guds profeter i den gamle pakt, (Mt 16:22).
Han «matte», men fullfgrte sitt oppdrag av fri vilje, i selvhengivende kjzerlighet for
menneskenes skyld. Vi ser det hele i ettertid, vet utgangen pa Jesu exodus, og har
vanskelig for a forsta skuffelsen. Av frykt for a lide déden med Jesus, sgkte de dekning
bak 1as og sla (Joh 20:9). De to Jesus-disiplene som vendte tilbake til Emmaus, sa til
den fremmede, Lk 24:21 — Og vi som hadde hdpet at det var han som skulle utfri Israel!

Ingen forstod at Guds lgfte om den nye pakt var oppfylt i Jesu Kristi dgd for tre dager
siden. Frelseshistoriens hgydepunkt og sentrum var skjult for dem. De hadde hgrt Je-
su disippelundervisning om sin person og sitt verk, slik det star skrevet om ham i «Mo-
ses og Profetene». De hadde hgrt og likevel ikke hgrt (jf Jes 6). Guds lov var oppfylt og
Gud hadde forsonet verden med seg selv i Jesu dgd, og likevel forstod de ikke.

Guds forsoningsverk i den korsfestede Jesus skjedde i det skjulte — skjult i den korsfes-
tede Jesus, skjult i vitners naerveer uten troens Halleluja. Slik er korsets teologi. Guds
tanker er ikke vare tanker. Guds tanker til frelse krevde Guds selvhengivende kjzerlig-
het til hans egne i syndens ngd og mgrke. Vart exodus gjenstar, innledet i var dap til
Jesu dgd.

Guds vitnesbyrd ma til. Uten Jesu oppstandelse fra de dgde, ingen tro og ingen sam-
ling om den Oppstandne, virksom med sine befalinger i den forsamlede menighet. Det
burde vi forsta i ettertid. Gud reiste Jesus opp fra de dgde, stadfestet foreningen av
Gud og menneske i ham, og stadfestet sitt verk i den oppstandne Jesus, rettferdiggjort
i alles sted.

Apostelen Tomas fikk anledning til a stadfeste Guds vitnesbyrd. Tomas overholdt lo-
vens bestemmelse om likbergring, og fikk pa den attende dag ta pa sarmerket etter
spydet i Jesu side. «Min Herre og min Gud!» Fremst i rekken av bekjennere star To-
mas, og med ham bekjenner vi: «Han er min Herre, som har gjenlgst meg fortapte og
fordesmte menneske, kigpt meg og fridd meg fra alle synder, fra deéden og djevelens
makt, ikke med gull eller sglv, men med sitt hellige, dyre blod og sin skyldfrie lidelse og
dad», osv.

Guds kirke pa denne jord baerer sine kjennetegn, innstiftet og befalt av den korsfeste-
de og oppstandne Kristus, og gjgr hva han befalte. Tegnene fglger den forsamlede
menighet: Prekenembetet med Igse- og bindemakten fra ham, dapen til Jesu dgd, og
Herrens Nattverd, innstiftet like fgr sin dgd med sikte pa sin glede - & vaere hos sine
venner med sitt ofrede legeme og blod i sakramentets skikkelser. Tegnene stadfester
Guds vitnesbyrd i ord og handling.

Begripelig den i lys av Guds vitnesbyrd pa den tredje dag. Jesu oppstandelse fra de
d@de er Guds eviggyldige og endegyldige «Amen» til Jesu undervisning i «Moses, Pro-
fetene og Salmene». Denne undervisning mottar vi giennom apostelordets leere fra
ham. Den lar oss se med bibelordene Guds frelsesverk i Jesus Kristus og ham korsfes-
tet. Da stiger den troende kirkens evige Halleluja fra det dype (Sal 130).

KSv/Hjelperen, side 74



Peters tale pa Pinsedagen

| sin tale pa Pinsedagen forkynte Peter at vi mennesker er medskyldige i Jesu kors dgd,
men han unnlot Peter a forkynne i klartekst hva Jesu korsdgd betyr (Apg 2). Det er en
viss pedagogikk i dette.

Ferst ma vi fa Jesus-historien dokumentert og fortalt, med vekt pa visse kjensgjerning-
er - at han led, ble korsfestet, dgde og ble gravlagt, og deretter oppstod fra de dgde pa
den tredje dag. Deretter fglger tydningen - «at Kristus dgde for vare synder, slik Skrif-
tene har sagt» (1 Kor 15.3), og til sist hensikten, nemlig den tro som anvender Guds
velgjerninger i Kristus, og med Kristus til gave tjener ham i hans hellighet og rettferdig-
het, gitt den enkelte i ddpen. Hensikten har adresse til dem som lar seg hjelpe. Denne
progressive pedagogikk medbestemmer Luthers forklaring til Andre trosartikkel og
hele Lille Katekisme. Sann teologi legger ikke til noe, eller trekkr noe ifra, men utdyper
med apostelordets laere fra Bibelens Herre og kirkens Lzerer, Kristus Jesus.

Peter forklarte at det var "ikke mulig for dgden & holde ham fast”, Apg 2:24. Tilhgrer-
ne forstod. Den korsfestede Jesus var Guds rettferdige Tjener, han som trer tydelig
fram hos profeten Jesaja. Lydig til deden hadde han oppfylt Guds lov i alle deler, og
gitt sin rettferdighet i bytte for menneskenes synder (Jes 53:11). Hva skulle de da gjg-
re, stilt overfor lovens forferdelige anklage og en sa ufattelig kjeerlighet?

Peter fulgte Jesu marsjordre — kunngjorde frelsen for de radville, som gis den enkelte
til del i dapen til syndenes forlatelse i Jesu navn (v 38). Guds Igftepakt med Abraham
var oppfylt for alle folkene, og ved dapen til Jesu dgd blir Guds rettferdige Tjener — Den
Hellige og Rettferdige — gitt den enkelte til gave. Vi blir innlemmet i Guds folk pa Gol-
gata-paktens grunn med barnerett hos Gud. Troen anvender Kristi velgjerninger, en-
hver pa seg selv, og med ham til gave fglger vi ham i gjerninger lagt foran oss i Guds
bud.

Like fra Pinsedagen blir vi presentert for det unike ved kirkens tro — dens begrunnelse i
en bevitnet Jesus-historie, slik Skriftene har sagt. Sa er ikke kirkens tro et produkt av
menneskers spekulasjon, men Guds tro — var hellige tro. Pa samme vis er ikke kirkens
Kristus-bekjennelse et kirkemgteprodukt, men gitt fra himmelen (Mt 16). Begrunnel-
sen gjgr annen tro til vantro og utelukker andre frelsesveier. Denne eksklusivitet fris-
ter til hovmod, men Gud legger korset pa. Troens arsak finnes ikke i troserfaringer
men i Guds talte, skrevne og virksomme ord. Hva Gud har stadfestet med Jesu opp-
standelse fra de dgde, det dpner han for oss med Jesu undervisning i Det gamle testa-
mentes vitnesbyrd om Jesu persons hemmelighet og hans lidelse, d@d og oppstandelse
pa den tredje dag.
Apg 3:14 — Den Hellige og Rettferdige. 1 Pet 3:18 — Kristus selv led dagden for syndenes
skyld, én gang for alle. Den Rettferdige led for urettferdige for a fare dere fram til Gud. Jes
24:16 - Fra jordens ende harer vi sanger til Den Rettferdiges pris. Apg 7:52, 22:14. 1 Joh
2:1.
En korsfestet Kristus stiller oss overfor apenbaringsordets Gud i all hans hellighet og
kjeerlighet. En synlig paminnelse er krusifikset. Det minner oss om «det salige bytte»
(Jes 53:11). Viser i Guds ord hva vi har fortjent i kraft av var onde menneskenatur, og
vi ser hva Kristus har fortjent i kraft av sin lidende lydighet. Han som er Guds Igse-
penge for verdens synder, er var rettferdighet for Gud og var barnerett hos Gud i bgn-
nens frie adgang til ham.

KSv/Hjelperen, side 75



Gud virker troen med evangeliets Igfter som middel. Vi kommer til troen ved a hgre
Kristi ord. Den Hellige And kommer oss til hjelp - kaller, opplyser og gir oss nade til 4
anvende Kristi fortjeneste, enhver pa seg selv. Troen kan veaere svak eller sterk, men gir
alltid Gud samme gjensvar: «Han er min Herre...» Min!

Sennens aktive og passive lydighet «for oss»

Bibelen lar oss betrakte Sgnnens fornedrelse som bade passiv og aktiv lydighet. Sgn-
nens passive lydighet fremstiller ham som Guds rene Lam og verdens syndebarer i Je-
su skikkelse. Men spgr vi etter troens rettferdighet — hva den bestar i, er svaret Sgn-
nens aktive lydighet. Den éne oppfylte loven i alle deler og i alles sted. Derfor var han
Guds rene, uskyldige Lam og verdens syndebzrer. Og derfor oppstod han rettferdig-
gjort pa den tredje dag. Han er den evige rettferdighet som Gud tilregner troen av na-
de.

2 Mos 12:5 - Det skal veere et lam uten lyte, av hankjenn (Joh 1:29, 1 Pet 1:19, Heb 9:14).
Dan 9:24 - Sytti uker er fastsatt for ditt folk og din hellige by, til ondskapen har nadd sitt mal
og synden tar slutt. Da blir skylden stroket ut, det kommer en evig rettferdighet, profetenes
syner blir stadfestet, og Det aller helligste blir salvet. Sak 9:9 — Se, din konge kommer til deg.
Rettferdig er han, og seier er gitt ham.

Gal 4:4f - i tidens fylde sendte Gud sin Sgnn, fadt av en kvinne og fgdt under loven. Han
skulle kjgpe dem fri som stod under loven, sa de kunne fa barnekar. Mk 1:15 — Tiden er
kommet, Guds rike er naer. Vend om og tro pa evangeliet! Joh 1:14. Rom 1:3.

Fil 2:8 — Han fornedret seg selv og ble lydig til deden. Heb 5:8 — Enda han var Sgnn, leerte
han lydighet av det han led. Mt 5:17 — jeg er ikke kommet for & oppheve loven eller profetene.
Jeg er ikke kommet for & oppheve, men for a oppfylle. Rom 5:19 — Likesom de mange ble
syndere pa grunn av det ene menneskes ulydighet, skal na de mange sta som rettferdige pa
grunn av den enes lydighet (Jes 53:11).

Rom 4:24f - Vi skal fa rettferdigheten tilregnet nar vi tror pa ham som reiste Jesus, var Herre,
opp fra de dede, han som ble overgitt til deden pa grunn av (dia) vare synder og oppreist pa
grunn av (dia) var rettferdiggjerelse. 2 Kor 5:21 — Han som ikke visste av synd, har han gjort
til synd for oss, for at vi i ham skulle bli Guds rettferdighet. Ef 1:10 — Lovet veere Gud, var
Herre Jesu Kristi Far, han som i Kristus har velsignet oss med all Andens velsignelse i himme-
len. 5:2 — Kristus elsket dere og gav seg selv for oss som en offergave, et velluktende offer
for Gud. Gal 2:20 - det liv jeg na lever i kjadet, det lever jeg i troen pa Guds Sgnn, som els-
ker meg og gav seg selv for meg.

Den som lzerer Gud a kjenne i Kristi lidende lydighet, kjenner den treene Gud i all hans
kjerlighet i den hele, udelte Jesus — sann Gud og sant menneske. Med evangeliet og
sakramentene rekker Gud oss sin gave-rettferdighet i gudmennesket Jesus, Den Hellige
og Rettferdige, og tilregner ham troen til rettferdighet for seg. Med sitt Ipfter tenner
Gud den gnist som tgr anvende Guds lgfte pa seg selv (1 Mos 15:6, Rom 4:3). Dgpt til
Kristus, er de ved troen kledd i Kristus (Gal 3:26f, Rom 6:3f), og lik Abraham velsignet i
Kristus (Gal 3:9f, Ef 1:3).

Hvilke fglger har denne tro for vare liv? Hvorfor har Gud kjgpt oss fri fra synd og ded
og djevel med Kristi dgd som Igsepenge? Et svar gir fglgende hendelse:

Ved en anledning plukket Jesus kornaks pa sabbatsdagen sammen med disiplene (Mt
12:1-15). Da viste han i handling at han er Menneskesgnnen som rar over sabbaten og
tydet Guds gode vilje: Gud vil ha barmhjertighet av hjertet fremfor utvortes lydighet

KSv/Hjelperen, side 76



mot Moselovens forskrifter. Barmhjertighet av hjertet, det er svaret pa hensikten med
troens rettferdighet.

Lovens Herre har av fri vilje og i Jesu tjenerskikkelse oppfylt kjaerlighetens bud i selv-
hengivende kjaerlighet. Han er den rettferdighet som langt overgar fariséernes og de
skriftleerdes rettferdighet (Mt 5:20). Han er troens rettferdighet og den barmhjertig-
het som Gud vil ha av hjertet. Virksom ved troen er han den barmhjertighet som opp-
fyller Guds lov og langt overgar var rettferdighet, prestasjon eller kvalifikasjon. Den er
for skrap a regne for Gud (Fil 3:8). tillit til Guds Igfte lever vi under Kristi herredgmme,
fri til 3 tjene ham i evig rettferdighet, uskyldighet og salighet.

Sal 40:8-10 (Heb 10:7) — Se, jeg kommer - i bokrullen er det skrevet om meg - for & gjare din

vilie, Gud, er min lyst, og jeg har din lov i mitt hjerte. Jeg brakte budskap om rettferdighet i
den store forsamling.

Gal 4:4f - fadt av en kvinne, fadt under loven, for at han skulle kjgpe dem fri som var under
loven, sa vi skulle fa barnekar. Mt 5:17 - Tro ikke at jeg er kommet for & oppheve loven og
profetene. Jeg er ikke kommet for & oppheve, men for a oppfylle loven. Joh 4:34, 5:36, 17:4,
19:30. Rom 1:4, Gal 3:13, Ef 2:4-6, osv.

Mt 5:17 inngar i den sakalte "Bergpreken” (Mt 5-7), ogsa kalt Jesu "ordinasjonspreken”
for de tolv (Lk 6:13). Jesu oppfyllelse av loven omfatter hans verk som Guds rettferdi-
ge tjener og Guds sonoffer for alle — «de mange» (Jes 53:11, Mt 26:28). Da er det en
forhastet slutning, om man begrenser Guds frelsesvilje til dem som tror evangeliet.

Guds lovapenbaring er gitt alle mennesker, med var lovoppfyllelse som frelsesvilkar.
Pa lignende vis er Kristi lovoppfyllelse innordnet Guds universelle nadepakter. Den sis-
te og endegyldige er nadepakten i Jesu Kristi, Guds blod. Nadepakten er uten ethvert
forbehold om lovgjerninger eller nadevirkninger. Da star vi overfor mange bibelord om
Guds universelle nade: Pa den ene side bibelord om Kristi offerdgd, pa den annen side
bibelord om frelsen pa grunn av Kristi fortjeneste. Noen eksempler:

Kol 1:12-14 — med glede skal dere takke Faderen, som satte dere i stand til a fa del i den ar-

ven de hellige far i lyset. For han har fridd oss ut av markets makt og satt oss over i sin els-

kede Sanns rike. | Kristus har vi forlgsningen, syndenes forlatelse. 1 Pet 1:18-21. Jes 53:11,
Rom 5:18f, Fil 2:8, osv.

Denne sideordning er medisinen mot ensidig forkynnelse — enten bare Forsoneren og
syndebeereren, eller bare Lovens oppfyller og troens rettferdighet. | det sekulaere sam-
funn er det fristende a innskrenke forsoningsverket til Kristi lydighet under loven, og
fremstille ham som et ideal til etterfglgelse (eks den liberale teologitradisjon). Men
kristentroen er ingen lovreligion. Troens rettferdighet er Kristus til gave, og med ham
lovens oppfyller i kjeerlighet til Gud var neste som oss selv.

Troen - ingen gjenytelse, men Guds suverene verk ved evangeliet

Ikke noe sted i Bibelen beskriver troen som en gjenytelse eller prestasjon fra mennes-
kets side. Gud skaper troen av ingenting (Rom 4:17). Arsaken til var frifinnelse finnes i
Gud, ikke i oss. Arsaken er Sgnnen i Jesu skikkelse - «Den Hellige og Rettferdige» (Apg
3:14).

Guds nadepakt i Jesu blod er nadepakten i Guds blod (Apg 20:28). Gud har patatt seg
alle forpliktelser og gitt menneskene alle rettigheter. Evangeliet proklamerer og tilsier
oss Stedfortrederens rettferdiggjgrelse som var egen. Vi er frikjent for Guds godhets

KSv/Hjelperen, side 77



skyld, pa grunn av Kristi fortjeneste — og ikke av noen annen grunn! Derfor lever han
for at vi skal leve med ham, eller sagt med Lille Katekismes forklaring:

«Likesom han er statt opp fra de dgde, lever og rader i evighet», har han «kjgpt meg
og fridd meg fra alle synder, fra dgdens og djevelens makt /.../ for at jeg skal vaere
hans egen og leve under ham i hans rike og tjene ham i evig rettferdighet,
uskyldighet og salighet».

1 Kor 7:23 - Dere er kjopt og prisen betalt. Lk 7:29 — ogsa tollerne /.../ gav Gud rett og lot
seg dgpe av Johannes. (A gi Gud rett = erkleere ham for rettferdig). Jf Rom 2:13, 3:13. 1
Pet 1:18f.

Det finnes et alternativ til frifinnelsen pa grunn av Kristi fortjeneste. Alternativet er
strengt, men rettferdig. Alternativet den strenge rettferdighet som Guds hellighet kre-
ver: Mt 19:17 — vil du ga inn til livet, sa hold budene! Med en overtredelse i tanke, ord
eller gjerning er vi hver for oss arsak til var egen fortapelse, stgtt bort fra den hellige
Gud. (1 Mos 19:18, Mt 5:43, Rom 13:9 osv.) Ingen uren kan komme Gud naer og leve.
(1 Mos 2:17, Rom 5:18a, 6:23 osv.)

Vantroen akter ikke apenbaringsordets Gud som Gud, men forakter ham, flykter fra
ham og dekker seg bak dydens fikenblad (Mt 12:37 osv.) Vantro er eneste arsak til for-
tapelsen, liksom Gud er eneste arsak til frelsen. Gud sparte ikke sin egen Sgnn, men
gav ham for oss alle (Rom 8:32).

Den forste Adam - og den siste Adam

Kristus "den siste Adam” og den fgrstefgdte fgr hele skapelsen

Den fgrste Adam representerer livet under syndefallets kar — “utenfor” den paradisiske
virkelighet. Kristus representerer en annen virkelighet med en annen virkningshistorie.
De to er hverandres motstykker og hovedpersonene i verdenshistorien.

1 Kor 15:45 — Det farste menneske, Adam, ble en levende sjel. Den siste Adam ble en and
som gir liv. Kol 1:15 — Han er den usynlige Guds bilde, den farstefadte, som star over alt det
skapte. Jf1 Mos 2:18ff.

"Det fgrste menneske, Adam”, var skapt i Guds bilde og representerer oss alle. Ved sin
ulydighet ble han stamfar til en menneskehet under syndens og dgdens lov. Kristus
var motstykket til den fgrste Adam. | kraft av Kristi lidende lydighet har Gud ”frelst oss
fra mgrkets velde og satt oss inn i sin elskede Sgnns rike” (Kol 1:13).

Kristus er etter sin menneskenatur (adamsnatur) det gjenreiste menneske - den siste
Adam. | kraft av sin lidende lydighet ble han Kirkens hode og kilden til liv og udgdelig-
het.

Kol 1:18-20 — han er hodet for legemet, som er kirken. Han er opphavet, den farstefadte av
de dade, sa han i ett og alt kan veere den fremste. Det var Guds vilie a la hele sin fylde ta bo-
lig i ham, og ved ham forsone alle ting med seg selv. Rom 5:12ff, 1 Kor 15:21f, 45-47,.

Skapelse og syndefall belyser Sgnnens inkarnasjon.

Unnfanget ved Den Hellige And, ble vdr menneskenatur opptatt i forening med Sgn-
nens guddomsnatur. Var menneskenatur ble delaktig i Sennens handlende allmakt ”i
himmel og pa jord” (Mt 28:19). Den stilling som Adam hadde i skaperverket fgr fallet,
har Sgnnens menneskenatur i Jesu skikkelse — na og alltid og i all evighet. Guds evige
frelsesrad og inkarnasjonens mysterium ligger skjult i Adams skapelse og syndefall, 1
Mos 1-3.

KSv/Hjelperen, side 78



Ordene om mennesket skapt i Guds bilde - ”i vart bilde”, 1 Mos 1:26, peker frem
mot Kristus. Han er "den usynlige Guds bilde”, som var fgr alt det skapte, Kol 1:15-
17.

Gudmennesket Jesus er Guds tabernakel, Joh 1:14, hvor «Naden og Sannheten»
veer virksom til stede i tjenerskikkelsen. Han apenbarte sin Guddoms herlighet for
Peter, Jakob og Johannes, Mt 17:1-4, og demonstrerte sin persons hemmelighet
med de undergjerninger han gjorde, nar hans oppdrag var tjent med det. Han er
"Guds hemmelige visdom, den skjulte, som Gud fgr tidsaldrene har forutbestemt til
var herlighet”, 1 Kor 2:7, jf Sal 78:2 og Mt 13:35.

| Jesus Kristus mgter vi til samme tid Lovens Herre og oppfyller i Menneskesgnnen. Til

forskjell fra den fgrste Adam, har den siste Adam utfgrt sitt oppdrag, og derfor har Gud

oppreist ham fra de dgde, rettferdiggjort i alles sted.

Hos Moses og Profetene er han kalt “en rettferdig Spire” av Davids zett, og "Herren vér
Rettferdighet”, Jer 23:5f. Han er opphavet til endetidens gudsfolk og Faderens velsig-
nede. De kommer alle fra dapen og tjener den levende Gud som hans kjeere barn i tillit
til Kristi fortjeneste. Derfor venter de ham som Herre og Frelser pa Dommens dag (Fil
3:20).
Ef 1:4 — | Kristus har han utvalgt oss fgr verden ble skapt, sa vi skulle sta hellige og feilfrie for
hans ansikt. 1 Joh 4:17, Mt 25:34b. Rom 5:12-21. 1 Kor 2:6-8, 15:21f, 45-47. Kol 1:12-20.

Den éne Hellige og Rettferdige er etter sin himmelfart ved Faderens hgyre side (Mt
22:44, Apg 2:33f, Rom 8:34 osv). Der er var bror, han som kalte apostlene "mine brgd-
re”, Joh 20:17, og de som gjgr Faderens vilje, er hans brgdre og sgstre, Mt 12:50, Heb
2:11. Na kan han fritt gjgre hva han kan etter sin guddomsnatur — a veere hos sine
venner hvor som helst de samles.

Mt 12:50 — den som gjer min himmelske Fars vilie, han er min bror og s@ster og mor. Joh
6:40, Rom 8:16f.

Heb 2:14 — Siden barna er mennesker av kjgtt og blod, matte ogsa han bli menneske som de.
Slik skulle han ved sin ded gjgre ende pa ham som hersker ved daden, det er djevelen. V 16-
17. Ef1:20-23, 1 Tim 6.15

| samme personforening star Sennens guddomsnatur i et lignende forhold til sin men-
neskenatur: | Kristus Jesus ble “herlighetens Herre” delaktig i lidelse, dgd og oppstan-
delse (1 Kor 2:8). Gud vant seg en kirkebrud "med sitt eget blod” (Apg 20:28). Gud for
ned til helvetmaktene og triumferte. Gud dgde, ble lagt i graven og reist opp fra de
dgde i Jesu skikkelse.

En visdom som overgar all forstand

Hvordan kan den hellige Gud frikjenne synderen? Guds lov reiser dette spgrsmal til alle
tider, og alltid er mennesker henvist til Jesu undervisning i «Moses og Profetene» (GT),
dokumentert i en bevitnet Jesus historie, og gitt videre til kirken i og med apostelor-
dets laere. Denne tydning med skriftbevis var det Gud stadfestet med Jesu oppstandel-
se fra de dgde. Denne henvisning til en bevitnet Jesus-historie reiser et nytt spgrsmal:

Hvorfor tok ikke Gud et oppgjdr med sine fiendemakter lenge for? Guds langmodighet
gjiennom utallige generasjoner virker urettferdig. Svaret ligger hos Gud, som er "en
rettens Gud” (Jes 30:18). | sin langmodighet vil Gud vaere nadig og vise miskunn for
Kristi skyld. Guds frelsesplan for verden er Guds sak. Var sjanse er Guds fullbrakte

KSv/Hjelperen, side 79



frelsesverk i Jesus Kristus og ham korsfestet. Lengre kommer vi ikke. Kirken gransker
ikke skjulte ting.

Evangeliet henviser oss til kjensgjerninger i en bevitnet frelseshistorie, hvor alt dreier
seg om Guds lgfter, oppfylt i Kristi lidelse, dgd og oppstandelse. | sentrum star den
hovedsak som den bibelske ordbruk sammenholder med ordparet rettferdiggjgrelse og
forsoning.

Kristus nevner denne hovedsak med to ord over fremsatt brgd og vin: ”Syndenes forla-
telse”. Ordene sammenfatter meningen med den nye pakt i Jesu Kristi, Guds Sgnns
blod: Med forsoning blir et brutt forhold gjenopprettet. Med rettferdiggj@relse blir an-
klagen opphevet, skylden strgket og synderen frikjent.

Guds nadepakt i Jesu offerdgd lar oss mgte Gud som bade Forsoneren og den krenke-
de part til samme tid. Gudmennesket er bade offerpresten som ofret og Lammet som
ble ofret. Denne hemmelighet innbyr til undring, takk og tilbedelse. Andre lar seg fris-
te til uforstand.

Mt 16:21-23 - Fra den tid begynte Jesus Kristus a gjer det klart for disiplene at han matte dra
til Jerusalem, og at de eldste, overprestene og de skriftizerde skulle la ham lide mye. Han
skulle bli slatt i hjel, og den tredje dagen skulle han oppsta. Da tok Peter ham til side og gav
seg il & irettesette ham: «Gud fri deg, Herre! Dette ma ikke hende deg.» Men Jesus snhudde
seg og sa til Peter: «Vik bak meg, satan! Du vil fare meg til fall. Du har ingen sans for det
som Gud vil, bare for det som mennesker vil.

Lk 18:13f. Heb 2:14ff, 8:8-12. 1 Joh 2:1f, 4:7-11. Ef 1. Ap 5.

Motbilder i den gamle pakt var offertjenesten i templet, og isaer offeret pa den store
Forsoningsdagen (Heb 10:3). Men her er en viktig forskjell. Jesu tjeneste som gvers-
teprest skjedde ikke i templets Aller Helligste, skjult for folket. Han var selv templet
(Joh 2:13-22).

Gud forlikte verden med seg selv i Kristus Jesus — den nye pakts tempel. Virkeligheten
avlgste skyggebildene i den gamle pakt (Heb 9:11ff). Ingen av gyenvitnene til den
korsfestede Jesus sa Guds forsoningsverk. Bare Gud kan bevitne noe slikt, og det gjor-
de han pa den tredje dag, da Gud reiste Jesus opp fra de d@de, rettferdiggjort i alles
sted. | Skriftens lys skjgnner vi Pauli ord:

1 Kor 2:8 — Denne visdom har ingen av verdens herskere kjent til. Hadde de kjent den, ville
de ikke ha korsfestet herlighetens Herre. Gal 3:26f — Alle er dere Guds barn ved troen i Kris-
tus Jesus. Dere, sa mange som er litt dept til Kristus, er blitt ikledd Kristus.

KSv/Hjelperen, side 80



17. HVILKEN RETTFERDIGHET ER DET EVANGE-
LIET APENBARER?

Jesu dgd forener rettferdiggjgrelse og forsoning i Jesu persons hemmelighet, og be-
grunner rettferdiggjgrelsen ved tro alene og barnekar hos Gud.

1 Kor 2:2 - jeg ville ikke vite av noe annet hos dere enn Jesus Kristus og ham korsfestet. Gal
3:26f — Dere er alle Guds barn ved troen pa Kristus Jesus, for dere som er blitt dgpt til Kristus,
har kledd dere i Kristus. Rom 8:15 — Dere har ikke fatt trelldommens and, sa dere igjen skulle
vaere redde. Dere har fatt barnekarets And som gjer at vi roper «Abba, Farly Joh1:12 - Alle
som, tok imot ham, dem gav han rett til & bli Guds barn — de som tror pa hans navn. De er ik-
ke fadt av kjett og blod, ikke ved menneskers vilje og ikke ved manns vilje, men av Gud.

Men vil vi i norsk sammenheng synge om forsoningens forutsetning i Jesu, Guds Sgnns
lovoppfyllelse, kommer vi i forlegenhet. Det er vanskelig a finne viser med dette tema.
Et eksempel er Nyttarsdagens tema: Kristi omskjaerelse da han tok pa seg alle lovens
forpliktelser for & skaffe oss alle naderett hos Gud.

En bat duger ikke uten bunn. Kristi lovoppfyllelse er «kbunnen» i den rettferdighet som
evangeliet apenbarer «uavhengig av lov» (Rom 3:21). Den sgker man ikke uten den
selverkjennelse som loven virker. Da tar vi Kristi kors pa alvor, og oss selv pa alvor.

Guds universelle nadepakt i Jesu Kristi dod

Gud taler og handler i sine pakter pa en slik mate at han alltid oppfyller sine forpliktel-
ser og holder sine Igfter. Guds oppfyllelse er alltid i samsvar med Guds rettferdighet. |
sa henseende er det ingen forskjell mellom lovpakt og Igftepakt (nddepakt).

| Guds lovpakt med sitt folk — Sinai-pakten, har Gud alle rettigheter, mens alle forplik-
telser ble lagt pa Guds utvalgte folk. | Guds universelle Igftepakt med Abraham er for-
holdet motsatt: Gud har tatt pa seg alle plikter og gitt menneskene alle rettigheter. |
Jesu korsdgd har Gud oppfylt bade lovpakten og lgftepakten, men pa en slik mate at
Guds strenge rettferdighet tjener Guds nadige rettferdighet.

Jes 53:5, 11 — han ble saret for vare overtredelser og knust for vare misgjerninger. Straffen la
pa ham for at vi skulle ha fred, ved hans sar har vi fatt legedom. /.../ Min rettferdige Tjener
skal gjer de mange rettferdige nar de kjenner ham, for han har baret deres synder. - 5 Mos
32:4 - Han er Klippen, fullkomment er hans verk, rettferdige er alle hans veier. En trofast
Gud, uten svik, rettferdig og rettvis er han.

Men hva med oss? Kan menneskets utroskap oppheve Guds trofasthet?

Rom 3:3f - Slett ikke! La det sta fast at Gud taler sannhet, men hvert menneske er en lggner.
Slik star det skrevet: For at du skal fa rett nar du taler, og vinne nar du farer sak.

Gud har fgrt sin sak mot en fallen menneskehet og vunnet pa forunderlig vis:

Rom 4:24f - Vi skal fa rettferdigheten tilregnet nar vi tror pa ham som reiste Jesus, var Herre,
opp fra de dede, han som ble overgitt il deden pa grunn av vare synder og oppreist pa grunn
av var rettferdiggjarelse.

Guds universelle ndde og tilgivende rettferdighet var arsaken til den nye pakt. Han pa-
tok seg tjenerskikkelsen av fri vilje, og lydig til deden oppfylte han etter sin menneske-
natur Guds lov i alle deler og bar Guds vredes dom i alles sted (Fil 2). Den Guds rett-
ferdighet som evangeliet apenbarer uavhengig av lov, er Lovens oppfyller, Jesus Kristus
i hans lidende lydighet (Gal 4:4).

KSv/Hjelperen, side 81



Rom 8:3 - Det som var umulig for loven fordi den var makteslgs pa grunn av menneskets on-
de natur, det gjorde Gud. For syndens skyld sendte han sin egen Sgnn i syndige menneskers
skikkelse og holdt dom over synden i var natur. 2 Kor 5:21 — Han som ikke visste av synd,
har han gjort til synd for oss, for at vi i ham skulle bli Guds rettferdighet.

Sa har troens arsak i fortid og natid:
| fortid:

Jes 42:6 (om Guds rettferdige Tjener) - Jeg, Herren, har kalt deg i rettferd og grepet din hand.
Jeg har formet deg og gjort deg til en pakt for folkene, til et lys for folkeslagene. Mt 26:27f -
han tok en kalk, takket, gav dem og sa: «Drikk alle av den! For dette er mitt blod, paktens
blod, som utgses for mange til syndenes forlatelse. Rom 5:10 — Da vi enna var Guds fiender,
ble vi forsonet med ham ved hans Sgnns dad.

| natid:
1 Joh 2:1f — om noen synder, har vi en som taler var sak hos Faderen, Jesus Kristus, Den
Rettferdige. Han er en soning for vare synder, ja, ikke bare for vare, men for hele verdens.

Heb 5:8 - Enda han var Sgnn, leerte han lydighet av det han led. Da han hadde nadd fullen-
delsen, ble han opphav til evig frelse for alle dem som adlyder ham.

Slike steder illustrer forsoningens ngdvendige vilkar: Det rene, uskyldige Guds Lam som
har oppfylt Guds lov i alle deler. Gjennom ham lzerer vi Guds nadige sinnelag a kjenne
og ha evig livi ham (Joh 17:3). Gud sparte ikke sin egen Sgnn, men elsket verden med
en kjeerlighet som overgar all forstand.

Guds strenge og nadige rettferdighet

Apg 3:14 - Dere fornektet Den Hellige og Rettferdige og bad om & fa lgslatt en morder. 7:52
(Stefanus)- dere som fikk loven overgitt ved pabud fra engler, men ikke har holdt den. 22:14
— (Den Oppstandnes ord til Paulus:) Vare fedres Gud har utvalgt deg til & kienne hans vilje, til
a se Den Rettferdige og til a hare hans egen rast.

Guds gode skapervilje, tydeliggjort i Tibudsloven, krever kjaerligheten til Gud og var
neste som oss selv — hundre prosent! Loven apenbarer Guds strenge rettferdighet.
Ingen kan se Gud uten den rettferdighet som loven krever (Mt 5:8, 17). Dette krav
som Jesus innskjerpet for fariseerne, oppfylte han selv i kraft av sin persons hemmelig-
het - sin Guddoms person:

Mt 5:46 - Veer da fullkomne, slik deres himmelske Far er fullkommen. Rom 3:19 — det som
loven sier, gjelder dem som har loven, for at hver munn skal tie og hele verden sta skyldig for
Gud.

Likevel vil mennesket vaere sin egen gud og lykkes smed, bundet til seg selv. Denne
binding blir tilslgrt med ordet «frihet». Var fortjente dom er «i mgrket utenfor» (Mt
8:12, 22:13). Med flukten fra eget ansvar for Gud, tar vi hverken oss selv pa alvor eller
Kristi kors pa alvor.

Stilt overfor lovens dom, finnes ingen utvei. Overprgving er utelukket. Da skjer det
utenkelige: Gudmennesket Jesus trer inn, tar seg av var sak i en bevitnet historie, og
apenbarer Guds rettferdighet uavhengig av loven (Rom 3:25, Jes 63:1-3, Ap 19:13).
Frifinnelsens arsak finnes i Gud (1 Kor 2:9f) — i Guds rad fra evighet av (Mt 25:34, Ef
1:4). Gud har oppfylt sitt Igfte til Abraham (1 Mos 12:3).

Underlig er forholdet til Guds lovpakter med sitt folk. Pa lovpaktens grunn fgrte Gud
sak mot sitt folk, men alltid slik at dommen tjente Igftepakten og fremmet dens oppfyl-
lelse:

KSv/Hjelperen, side 82



Hos 4:1 - Har Herrens ord, dere Israels sgnner! /.../ Fordeteringen  sannhet og troskap
0g ingen gudskjennskap i folket. De sverger og lyver, myrder og stjeler, bryter ekteskapet og
farer med vold, bloddad felger pa bloddad. Derfor skal landet visne, og alle som bor der, tee-
res bort, bade markens dyr og himmelens fugler, selv fisken i havet skal utryddes (Jes 3:13-
15). - Om Guds dom over folkene, se Joel 3:8-20, Sal 9:6-11.

Jes 42:1 - Se, min Tjener, som jeg stetter, min utvalgte, som min sjel har behag i. Jeg legger
min And pa ham; han skal fare rett ut til hedningefolkene.

Menneskene demonstrerer i ord og adferd et liv under syndens herredgmme. De gj@r
seg fortjent til Guds straffedom med sitt harde og ubotferdige sinn, og ved a la seg le-
de av urett (Rom 1:18ff, 2:5ff). Guds gode skapervilje avslgrer. Tibudsloven tydeliggjor
Guds skapervilje, mens Jesu undervisning skjerper den. Avslgrt blir vantroens frukter,
og avsagt blir var fortjente dom. Blir ikke Guds rettferdighet apenbart uavhengig av
loven, blir den Guds anklageskrift mot enhver. Betinget nade er ikke nade.

Rom 3:19f - Vi vet at alt det som loven sier, gjelder dem som har loven, for at hver munn skal
tie og hele verden sta skyldig for Gud. Ikke noe menneske blir rettferdig for Gud pa grunn av
gjerninger som loven krever. Ved loven lerer vi synden a kjenne. Kol 2:14, 23-25. Gal 5:3f,
9.

Her merker vi oss at Guds lov tjener evangeliet, som dpenbarer Guds nadige rettfer-
dighet “uavhengig av loven” (Rom 3:21).

Jer 23:5f — Se, dager skal komme /.../ da jeg lar en rettferdig spire vokse fram i Davids eett.
Han skal veere konge og styre med visdom og gjare rett og rettferd i landet. /.../ Og dette er
navnet han skal fa: Herren, var rettferdighet. Jes 53:11l. Joh 5:43ff.

Oppfyllelsen har Gud bevitnet med Kristi oppstandelse fra de dgde. Da oppstod «Her-
ren, vdr rettferdighet». Han er var evige rettferdighet, vart evige liv og var evige vel-
signelse. Og hva han er, det var han fra evighet, altsa fér mennesker kommer til tro pa
ham.

Guds nidkjaerhet kom til syne i Jesus Kristus og ham korsfestet - av brennende kjeerlig-
het til sitt verk. Samtidig ble Guds Igftepakt oppfylt med den velsignelse som Gud lov-
te Abraham. Men lgftepakten er eldre enn lovpakten, sa lovpakten tjener Igftepakten
og fremmer den.

Rom 10:4 — Kristus er lovens ende, sa hver den som tror, blir rettferdig for Gud (Joh 3:18, Apg
13:39, Gal 3:23f).

Det er Igftepakten vi minner oss selv om med korstegnet. Det markerer Guds kjaerlig-
het, som langt overgar hans nidkjaerhet. «SA har Gud elsket verden» (Joh 3:14). Dg-
den har ingen makt over ham som er var rettferdighet ved Faderens hgyre — utenfor
oss (Joh 16:10, 1 Joh 2:2).

Tre illustrasjoner til «den fremmede rettferdighet»:

Forste illustrasjon, Rom 3:19-26:

- alt det som loven sier, gjelder dem som har loven, for at hver munn skal tie og hele verden
sta skyldig for Gud. lkke noe menneske blir rettferdig for Gud pa grunn av gjerninger som lo-
ven krever. Ved loven lzerer vi synden a kienne. Men na er Guds rettferdighet blitt apenbart
uavhengig av loven. Om den vitner Loven og Profetene. Dette er Guds rettferdighet som gis
ved troen pa Jesus Kristus, til alle som tror. Her er det ingen forskijell, for alle har syndet, og
de har ingen del i Guds herlighet. Men ufortjent og av hans nade blir de erkleert rettferdige pa
grunn av forlgsningen i Kristus Jesus. Ham har Gud stilt synlig fram for at han ved sitt eget

KSv/Hjelperen, side 83



blod skulle veere et sonoffer for dem som tror. Slik ville Gud vise sin rettferdighet. For tidlige-
re hadde han i sitt talmod baret over med de syndene som var begatt. Men i var tid ville han
vise sin rettferdighet, bade at han selv er rettferdig, og at han erkleerer den rettferdig som tror
pa Jesus.

Andre illustrasjon: Apenbaringsboken, kap 19:

Det kommer ikke til noe sluttoppgjér med Guds fiendemakter i den ytterste dom. Ryt-
teren pa den hvite hest seirer med sverdet som gar ut av hans munn. Han er «Guds
ord» og «herrenes Herre» (17:14). Bak ham fglger haeren hans pa hvite hester, kledd i
fint lin, hvitt og rent (v 11ff). Linet er de helliges rettferdige gjerninger (v 8). Vi forstar:
De er kledd i «frelsens kappe /.../ rettferdighetens kappe» (Jes 61:10), og har seiret al-
lerede (12:11).. Denne heer er naermest for statister a regne. Ordet — deres herre, har
seiret.

Slaget uteblir. Guds kirkehaer er «de som kommer ut av den store trengsel, og som har
vasket sine klaer og gjort dem hvite i Lammets blod» (7:14, jf Gal 3:26, Ef 5:25-27, Ap
21:9). | sin apenbaring for Johannes fremstiller Kristus seg selv som den gave-
rettferdighet Gud tilregner troen. Det gjgr Kristus uten bruk av rettstermer fra den
gamle pakt, for adressatene er fremmed for Guds pakter med sitt folk. Fgrst fremstil-
ler Kristus frelsens arsak, deretter sitt komme med Guds fullendte rike pa den nye jord,
hvor Lammets bryllupsmaltid er gjort ferdig for Lammets kirke (14:4, 19:9, Mt 22:4,
11f).

Tredje illustrasjon: Det himmelske bibliotek

Ap 3:5 — den som seirer, skal bli kledd i hvitt, og jeg vil aldri stryke hans navn ut av Livets
Bok, men kjennes ved hans navn for min far og hans engler.

Ordene stadfester Guds nadepakt i Kristi offerdgd. Den som seirer, har alle rettighe-
ter, mens Kristus tar alle plikter pa seg og sgrger for seieren. Pa nadens vilkar — og be-
grunnet i Guds trofasthet, star navnet skrevet i Livets Bok. Kristi Igfte gjelder den be-
kjennende kirke, som med Kristus til gave, etterfglger ham (14:4; jf Mt 10:32f).

Den endelige dom, Ap 20:11ff, lar oss forsta at det himmelske bibliotek ma vaere stort.
De dgde ble dgmt etter sine gjerninger (jf 10:8). Her er ingen nade, for malestokken er
Guds hellige lov (21:27). Unntaket gjelder dem som star oppfert i Livets Bok. Denne
ene bok blant de mange sier ingenting om gjerningene, for frelsens arsak er Kristi li-
dende lydighet.

«Livets Bok» - det er en megetsigende boktittel om var rettferdighet for Gud. Guds
rene Lam er verdens syndebaerer og var rettferdighet for Gud. Samtidig star lgftet om
nadelgnnen fast (Mt 5:11f). De rettferdiges gjerningene fglger med dem (Ap 19:8,
21:27).

Guds handlemate er underfull. Guds nadige rettferdighet opphever ikke Guds strenge
rettferdighet, men stadfester den. Forholdet markerer forskjellen mellom lov og
evangelium i Guds frelsesplan. Denne forskjell og sammenheng har utspring i Guds
hellighet, slik hans apenbaringsord viser ham: Gud er nidkjeer for sitt verk i selvhengi-
vende kjeerlighet til sitt verk.

Denne grunnleggende viten om Gud beror ikke pa spekulasjon (herlighetsteologi), men
pa forskjellen mellom nadepakt og lovpant gjennom frelsens historie. Forskjellen be-

KSv/Hjelperen, side 84



grunner og medbestemmer alt hva Konkordiebokens bekjennelsesskrifter sier om Gud,
mennesket og verden.

Til selvstudium:

5 Mos 27:11-26. 2 Kor 3:7-11 (fordemmelsens embete og rettferdighetens embete
el Andens embete — det nytestamentlig prekenembete).

Lk 18:13f (tolleren i templet). Ef 2:3-9. 1 Joh 1:9, 2:1f. Gal 3:22 (jf v10 og 13f, 4:4f).

Steder til sammenligning: Jf Rom 7:9 med v 24f. —Jf Rom 8:1f med v 33ff. —Jf 1 Kor
4:3f med 15:55-57.

Guds endegyldige vitnesbyrd

Med Jesu legemlige oppstandelse fra de dgde har Gud stadfestet sitt fullbrakte forso-
ningsverk og var rettferdiggjgrelse i stedfortrederens lidende lydighet. Slik har Gud
oppfylt Igftet om en profet «som meg» (5 Mos 18:15). Det er ham vi skal hgre (Mt
17:5, Joh 1:46ff, 6:14).

Den oppstandne Jesus viste seg deretter flere ganger for apostlene og mange andre.
Da talte han med dem om de ting som hgrer til Guds rike, og utla «det som stdr skrevet
om ham i alle Skriftene, helt fra Moses og hos alle profetene» (Lk 24:27, jf v 44-48).

Rom 1:17 — Den rettferdige skal leve ved tro (Hab 2:4). Jf Joh 3:36a, Rom 3:21f, Gal 3:11-
14).

Om Guds vitnesbyrd, se Apg 2:24, 3:15, 4:10, 10:40, 13:30, 34.
Henvisninger til Guds vitnesbyrd i Peters taler, se Apg 2:32-35, 10:34-41, 13:26-39.

Kristi legemlige oppstandelse begrunner like fra begynnelsen rettferdiggjgrelsen ved
tro uavhengig av lovgjerninger.

Apg 2:37f — da de hgrte dette, stakk det dem i hjertet, og de sa til Peter og de andre apostle-
ne: Hva skal vi gjare, bradre? Peter sa da til dem: Vend om, og enhver av dere la seg depe
pa Jesu Kristi navn til syndenes forlatelse, sa skal dere fa Den Hellige And til gave.

Rom 4:24 - Vi skal fa rettferdigheten tilregnet nar vi tror pa ham som reiste Jesus, var Herre,
opp fra de dade. 6:3, 6-8 — vart gamle menneske ble korsfestet med ham for at syndelegemet
skulle bli il intet, sa vi ikke mere skal tiene synden: for den som er dad, er rettferdiggjort fra
synden. Men er vi dgd med Kristus, da tror vi at vi ogsa skal leve med ham. 8:11 — dersom
hans And bor i dere, skal han som reiste Kristus opp, ogsa gi deres dadelige legeme liv ved
den And som bor i dere. 1 Kor 6:14, Gal 1:1, Ef 1:20, Kol 2:12, 1 Tess 1:10. 1 Pet 1:21.

Like fra begynnelsen er det tale om Jesu, Guds Sgnns exodus fra denne verden med
felger for dem som kommer til tro og lar seg dgpe til Jesu dgd. Frelst av nade, er vi kalt
til 3 etterfglge Sennens selvhengivende kjeerlighet i Jesu skikkelse (Apg 2:38, Rom 6:11,
Ef 2:10, Ap 14:4).

Like fra kirkens begynnelse i Jerusalem er den oppstandne Kristus troens rettferdighet
—ogingen annen. Her er det ikke tale om noen «paulinsk», enn si «luthersk» saertradi-
sjon, men om den nytestamentlige tro, sikkert bevitnet og sikkert begrunnet i den rett
utlagte Skrift fra dens Herre (1 Kor 15:1-11).

| likhet med de andre apostlene har ogsa Paulus mottatt evangeliet fra Herren (Gal 1-2,
1 Kor 15:1-3). Ogsa Paulus forkynte den rettferdighet som evangeliet apenbarer uav-
hengig av loven (Rom 4:24f). Mottatt fra Herren, forkynte ogsa han Kristus som mots-
tykke til den fgrste Adam, Rom 5:12ff, fulgt av «dapkapitlet», Rom 6. Jf Joh 8:46, 1 Joh
2:2, 1 Pet 2:22.

KSv/Hjelperen, side 85



18.

Det grunnleggende

Motivene er sammenvevd. Det er lett 3 betone forsoningen pa bekostning av det
grunnleggende — Jesu persons hemmelighet og hans gjerning som Lovens oppfyller i
alles sted. Hva Gud har sammenfgyd, det far vi holde sammen med de forskjeller som
Guds ord viser.

lllustrasjon: 2 Kor 5:19-21 — Det var Gud som i Kristus forsonte verden med seg selv, slik at
han ikke tilregner dem deres misgjerninger, og han overgav ordet om forsoningen til 0ss. Vi
ber dere pa Kristi vegne, la dere forsone med Gud! Han som ikke visste av synd, har han
gjort til synd for oss, for at vi i ham skulle bli Guds rettferdighet.

Ordene sammenfatter Kristi liv og dgd i ettertid - i paskeperspektivet. Vi kjenner ham
ikke slik vi kjenner hverandre, men evangeliet lar oss kjenne ham som dgde og oppstod
for alle, v 15f. Vi kjenner ham ved troen — ikke umiddelbart, men gjennom apostelor-
dets laere fra ham, v 20. Virksom med evangeliet, mgter han oss indirekte i en ny vir-
kelighet, v 17 — hvis noen er i Kristus, er han en ny skapning. Det gamle er borte, se,
det nye er blitt til.

Med Guds rettferdighet til gave, er det ingen fordgmmelse for den som er i Kristus Je-
sus (Rom 8:1). Troen anvender Guds rettferdighet, enhver pa seg selv. Frikjent hos
Gud pa grunn av Kristi fortjeneste, er han var fred mellom oss og Gud. Med ham til
gave gar til var gjerning med Kristus til eksempel — med frimodighet. Hele veien er
Kristus og ham korsfestet frifinnelsens arsak. Hele veien er syndenes forlatelse var
stgttestav og eneste grunn til barnekar hos Gud. Med Kristus til gave, gitt av nade, tri-
ves troen sammen med gjerningen som har Guds ord og befaling for seg.

Det er verdt & merke seg at den nytestamentlige tro ogsa var deres tro som satte sin lit
til «Israels hap og frelser», Jer 14:8, 17:13 (jf Lk 24:21, Rom 15:4, osv). Innholdet er
gammelt nytt, beskrevet hos «Moses og Profetene», men oppfyllelsen gj@r forskjellen.
Vi som i ettertid kommer til tro, kommer til tro ved apostelordets leere fra ham. Den
lar oss se Jesu person og verk i paskeperspektivet, slik den Oppstandne utla det som
stod skrevet om ham i Det gamle testamente (Lk 24).

Jesu paskeperspektiv pa sitt verk opplyser Bibelens rettssprak om menneskehetens
frelse. Den har funnet sted og blir forkynt med evangeliet. Sprakbruken er et eien-
dommelig sakralsprak - ”Den Hellige Ands sprakbruk”.

VEISKILLET I LAZREN OM TROENS RETTFER-
DIGHET

Alle kristne synes enige om at Gud vil fornyelse og virker den. Det er ikke her det store
skillet gar. Skillet avslgres med to spgrsmal:

(1) Hva er arsaken til at en synder - som Guds lov fordgmmer, blir frikjent for Guds
domstol og har evig liv?

Svaralternativet er: Enten menneskets gjerninger (ogsa viljens forvandling og gjerning-
er gjort i tro), eller Guds Sgnns stedfortredende lydighet, godtgjgring og forbgnn. En-

KSv/Hjelperen, side 86



ten skjer frifinnelsen (el rettferdig-erklaeringen) pa grunn av Kristi lidende lydighet i al-
les sted, eller sa er frifinnelsen betinget av fornyelsen i en frelsesprosess. - Er arsaken
Kristi fullbrakte verk, mottar troen den frelse som vare gjerninger utelukker.

(2) Ved hvilket middel er det vi mottar evangeliets Igfter og anvender dem pa oss
selv?

Svaralternativet er: Enten ved tro eller ved gjerninger. Til den ene siden gar de som
spker utenfor seg selv. De vedkjenner seg Guds ord om menneskets medfgdte avmakt
og fiendskap mot Gud, og setter all sin lit til Kristi fullorakte verk i alles sted, og mottar
frifinnelsen ved evangeliet og sakramentene. Da er mennesket utelukket fra frifinnel-
sens arsak (eksklusivt), for begrunnelsen er det helbibelske vitnesbyrd om Guds utvel-
gelse og nadepakter, hvor de mange direkteutsagn bekrefter hverandre og gj@r slut-
ninger mulige.

Til den andre siden gar de som nedtoner eller overser betydningen av bibelord om ar-
vesyndens kraft i mennesket. De sgker inn i seg selv og svarer: Kristi forsoningsverk
"for 0ss” hgrer sammen med Kristi gjerning ”i oss”. De finner i sine erfaringer en be-
kreftelse pa at Guds frelsesverk gjelder ogsa meg. Da er Kristi gjerning ”i oss” avgjg-
rende (inklusivt). Begrunnelsen er her generelle prosess-teorier om forvandlings-
naden, som gjgr det mulig a8 bortforklare bibelord og se bort fra Guds nadepakt og ut-
velgelse. Denne framgangsmate gjgr det lett a tilpasse “evangeliet” til kirkens historie,
moderne gkumenisme og dominerende idéer i samtiden. En grunnleggende, allmenn-
religigs tankegang kommer her til uttrykk i tilslgrende sprakbruk og begrepsglidninger
pa lovreligionens grunn.

Hvis rettferdigerklaeringen skjer med forbehold om fornyelse i en frelsesprosess, ma
meningen vaere den som Romerkirkens Tridentinerkonsil fastslo (ar 1547): - "vdre go-
de gjerninger tjener til G bevare frelsen, eller at den mottatte troens rettferdighet eller
til og med troen selv, helt eller delvis blir opprettholdt og bevart ved vdre gode gjer-
ninger” (sit FC SD 4:35, ad Tridentinum, sesjon 6, canon 24 og 32. Uth her. - | Konkor-
dieformelen har drgftingen adresse til en avsporing i det lutherske miljg (den majoris-
tiske strid)).

Sitatet dekker fariseernes leere om menneskets evner og muligheter til 3 medvirke i
frelsen. Kirkens historie gjenspeiler fariseismens laereutbredelse i kirken, tross Jesu
advarsel (Mt 16:6). Nevnte spgrsmal utfordrer den bekjennelsestro lutherdom. Vi er
den gamle kirke i skriftbunden tradisjon, bundet til apostelordets lzere fra Skriftens
Herre og kirkens Lzerer. Fglgelig er apostelordets leere var berettigelse som kirkefelles-
skap, og for menneskenes skyld opprettholde det veiskille som bestar inntil Dommens
dag.

Vatican 2

(Lumen gentium § 24. Uth her. = Romerkirkens katekisme (1993) § 2068). Konsilet
stadfestet Tridentinums laere, at et menneske nar fram til frelse "ved troen, ddpen og
overholdelsen av budene”. Her er det ikke tale om tillit til Guds lgfte, eller om den fri-
finnelse (syndenes forlatelse) som pa grunn av Kristi lidende lydighet inntil dgden gjel-
der hele veien - ved begynnelsen, underveis og ved slutten.

Rettferdiggjgrelsen er her forstatt som ”et samarbeid mellom Guds nade og mennes-
kets frihet. Mennesket gir sin trostilslutning til Guds Ord, som pad sin side maner men-
KSv/Hjelperen, side 87



nesket til omvendelse, og i kjzerlighetens samarbeid med den Hellige Ands tilskyndelse
som gdr forut for mennesket og bevarer det” (samme § 1993). Rettferdiggjgrelsen ses
som en prosess, hvor Guds forvandlingsnade samarbeider med den frie vilje og hjelper
mennesket til 3 heve seg til rettferdighet for Gud.

Tankegangen er allmennreligigs, men fikk i lgpet av 1990-arene offisiell tilslutning i en
rekke kirker pa protestantisk hold, blant dem kirker som var lutherske av formalitet.
Felgende sitater er tatt fra gkumeniske dokumenter som Den norske folkekirke sluttet
seg til med Kirkemgtets nesten enstemmige tilslutninger. Sitatene illustrerer frafallet
fra den nytestamentlige tro, som de lutherske bekjennelsesskrifter bevitner med Guds
ord.

Leuenberg-konkordien 1973

Pkt 10: “"Den som setter sin lit til evangeliet, er for Kristi skyld rettferdiggjort for Gud og
frigjort fra lovens anklage. Han lever i daglig omvendelse og fornyelse sammen med
menigheten, i lovprisning av Gud og i tjeneste for nesten, i forvissning om at Gud vil
fullfgre sitt herredsmme. Saledes skaper Gud nytt liv’ osv. (Uth her.) - Men hva er
forholdet mellom frifinnelse og fornyelse? Tjener gjerningene til 8 bevare troens rett-
ferdighet?

Avtalen mellom Den norske kirke og Metodistkirken i Norge 1994

Dapen pkt 20 0g23: Forholdet mellom rettferdiggjarelse (frifinnelse) og helliggjgrelse
(fornyelse) er merkelig nok ikke behandlet som selvstendig tema. Fremstillingen gir
inntrykk av ulike betoninger, med rom for “en prosessorientert tenkning /.../ i deler av
luthersk kristendom” (uth her). Med henvisning til "vekkelseskristendom” innen Den
norske kirke — og uten noe leereoppgjer fra det hold, gir man forskjellene status som
"ikke /.../ kirkesplittende”

Avtalen mellom enkelte lutherske kirker og Den anglikanske kirke

"Fellesuttalelsen fra Porvoo - med Porvoo-erklaeringen” 1992 (1994 (2)), pkt 32 c: - "vi
regnes som rettferdige og blir rettferdiggjort for Gud, ene og alene av ndde ved tro, pa
grunn av vdr Herre og Frelser Jesu Kristi fortjeneste /.../ rettferdiggjorelse og helliggjo-
relse er sider ved den samme guddommelige handling” osv. (Uth her. Formuleringen
er tilpasset dialogen mellom anglikanere og Romerkirken, jf pkt 19. Se spgrsmalene
nedenfor til Felleserklzeringen).

Felleserklzering om rettferdiggjerelseslaren. Det Lutherske Verdensforbund.
Det pavelige rad for fremme av kristen enhet. 1997:

Pkt 18: - "Kristi fadsel, d@d og oppstandelse er bade grunnlaget og forutsetningen for
rettferdiggjorelsen. Derfor betyr rettferdiggjarelsen at Kristus selv er vdr rettferdighet,
som vi fér del i giennom Den hellige And, etter Faderens vilje”... Pkt 22: - “NGr mennes-
ker far del i Kristus ved tro, tilregner ikke Gud dem deres synd og Gud skaper en virk-
som kjzerlighet i dem ved Den hellige And. Disse to aspektene ved Guds nddige hand-
ling ma ikke skilles (fra) hverandre. De hgrer sammen pd den mdten at ved troen er
mennesker forent med Kristus som i sin person er var rettferdighet (1 Kor 1, 30), bdde
syndenes tilgivelse og Guds frelsende naervaer.” (Uth her.)

KSv/Hjelperen, side 88



Erklaeringen ser bort fra Kristi lidende lydighet som lovens oppfyller i alle deler og i al-
les sted. Videre ser erklaeringen bort fra forskjellen mellom lovpakt og nadepakt (Igfte)
i frelsens historie, og hvordan de begge blir oppfylt i Kristi offerdgd.

Felleserklzeringen gjelder et leerestykke som for lutheranere har grunnleggende betyd-
ning og star i forbindelse med "alle trossannheter”. Derfor ble det ngdvendig a presi-
sere at "katolikker ser seg bundet av flere kriterier” i budskapet om rettferdiggjgrelsen
(§ 18). Var den forensiske nddeforstdelse et av kriteriene og et av to aspekter? | sa fall
hadde Romerkirken gitt etter for den wittenbergske reformasjon. Disse og andre for-
muleringer vakte en storm av innsigelser, isaer fra tyske katolikker.

Sitatene illustrerer det uovervinnelige problem, som unngas - dels med ignorans og
uklare, flertydige utsagn, dels med en sidestillingsteori som ikke finnes uttalt i Nytes-
tamentet. Problemets kjerne er ikke sammenhengen mellom rettferdiggjgrelse og hel-
liggjgrelse, men forskjellen mellom dem, som beror pa Guds rettferdigerklaering av
synderen i Sgnnens lidende lydighet under loven, inntil dgden pa korset.

Reaksjonen fra katolsk hold, og seerlig fra tyske katolikker, var redelig og forutsigbar i
posisjonen fra Tridentinum og Vatican 2. Det ble protestert mot formuleringer som
kunne oppfattes som konsesjoner til den forensiske nadeforstaelse (f eks pkt 34-36).

Indirekte bidro reaksjonen til & avklare at ogsd den moderne, frafalne lutherdom ope-
rerer med syndsforlatelsens evangelium som et av to frelseskriterier — rettferdiggjgrel-
se og helliggjgrelse. Postulat: Sgnnens lidende lydighet i Jesu skikkelse er ikke den
eneste drsak til synderens frifinnelse for Gud. Ogsad fornyelsen hgrer med, som Kristus
virker ved troen ”i oss”. Postulatet er tilpasset formalet — gnsket konklusjon om kirke-
fellesskap begrunnet i skjignnsmessige betraktninger om tilstrekkelig enighet og range-
ring av laeremotsetninger ”“av ikke kirkesplittende karakter” (konvergensgkumenikk).
Resonnementet fremmer interessekontroll av politisk art.

Fra Vatikanets side ble den oppnadde enighet presisert i det sakalte “annekset” fra
1998. Sammenhengen mellom rettferdiggjgrelse og helliggjgrelse ble beskrevet, blant
annet med et par sitater fra Konkordieformelen (SD 2:65 og 4:38). Det var en tilslg-
rende mangver. Det er ikke i spgrsmalet om sammenhengen vannskillet gar. Med
manipulerende sitatbruk sgker Romerkirken a vinne tilbake ”lutheranere av formali-
tet”, som om enighet foreligger om rettferdiggjgrelsen. | norsk sammenheng medfgrte
den tilslgrende mangver konvertitter til Romerkirken og gammelkatolikkene, blant an-
net fra konservative tilsluttet Foreningen Bibel og Bekjennelse.

Frafalne lutheranere takket ja til den gamle medisin: Nar Guds lov apenbarer Guds nid-
kjeere hellighet og strenge rettferdighet, da viser de til nddevirkninger, og nar samvit-
tigheten erfarer lovens anklager og fordemmelser — som vi med vare synder har for-
tjent, ogsa da viser de til nddevirkninger.

Anfgrt av Det Lutherske Verdensforbund, var den oppnadde enighet forutsigbar. Enig-
het ble oppnadd med representanter for osiandrinsk rettferdiggjgrelsesleere (e Andre-
as Osiander, d 1552), vesentlig fordi teologene var fremmede for bekjennelsestro lu-
therdom som kirkesosial realitet. Uvitende om veiskillet og dets bibelske begrunnelse,
var de ikke i stand til 3 stille de avslgrende spgrsmal, enn si besvare dem (se ovf).

KSv/Hjelperen, side 89



Anm. Andreas Osiander (d 1552) lzerte at rettferdiggjgrelsen ved tro omfatter mer
enn en tilregning av Kristi lydighets fortjeneste. Den omfatter ogsé Kristi guddom-
melige natur, som ved troen bor i oss og tildekker synden. — Jf FC Ep 3:16, SD 3;63.

Osianders lerested var en spekulativ utleggelse av 2 Pet 1:4. Den overser aposte-
lens begrunnelse i Guds dyrebare og meget store lgfter.

Peter viser fgrst til «var Guds og Frelsers Jesu Kristi rettferdighet», som de troende
har «ved kunnskapen om Gud og Jesus, var Herre», 1f. Med denne kunnskap, mot-
tatt som gave, fglger den fornyelse som Kristus virker ved troen, v 4. Kunnskapen
gjelder «var Guds og Frelsers Jesu Kristi rettferdighet». Med den som gave, fglger
den fornyelse eller guddommelige natur som Kristus virker ved troen. Karakteristisk
er den apostoliske formaning med Guds tilgivende ndde som fortegn nar man opp-
muntrer til livets vitnesbyrd med Kristus som eksempel. Jf 1 Pet 2:9-11.

Med enighet om nddevirkninger unngikk man det problem som bestar like til Dom-
mens dag, for Romerkirken kan umulig godta Guds universelle nade (favor Dei) med
”sola Scriptura” som kilde. Romerkirken er i sin bibelutleggelse for alltid bundet til de
sideordnede apenbaringskilder «Skrift og Tradisjon», og i kirkens samarbeid med Helli-
ganden integrere i sitt laeresystem leerdommer i strid med apostelordets laere fra Skrif-
tens Herre. Romerkirken har utelukket seg selv fra en kirkereformasjon under kirkens
Herre. Det er historisk sett kristenhetens stgrste tragedie, for alltid sementert og insti-
tusjonalisert siden Tridentinum (HSasse).

Det er all grunn til 3 stille de gamle testspgrsmal til “nyprestens” prekener: Hvilken
selverkjennelse har han? Hvorfor preker han? Deler han erkjennelsen gitt til kjenne i
forklaringene til andre trosartikkel og tredje bgnn i Fadervar? Det er ikke bare Guds
vilje at jeg “fortapte og fordgmte” menneske skal bli frelst (pkt 36). Han har frelst meg
(LK, forkl 2 trosart). Da var ikke hensikten a hjelpe oss pa selvforbedringens vei, men
for a bryte og hindre «djevelens, verdens og vart kjgds vilje», og styrke og bevare oss
«fast i sitt ord og i troen helt til var siste stund».

Hva har Kristus gjort, som Gud av nade tilregner troen til rettferdighet for ham? Hva
er det Kristi fortjeneste bestar i? Hvorfor kan vi stole pa Kristi lidelses og dgds fortje-
neste? Hva begrunner troens visshet om a veere frelst fra Guds vredesdom over synd
og dgd og satans rike? Er frelsen fullfgrt, eller er jeg henvist til Guds gode hensikt a
ville frelse meg? Slike spgrsmal avslgrer det problem som bestar, men finnes tilslgrt i
nevnte avtaler og dokumenter. Reformasjonsjubiléet unngikk problemet og feiret Lu-
ther i stedet, presentert som noe annet enn det nytestamentlige trosvitnet og bekjen-
ner i den skriftbundne tradisjon fra sposteltiden.

Den sideordnede binding til tradisjon og flertallsmakt binder Guds nadevirkninger til
frelsens arsak. De forkynner et annet evangelium med forbehold om nadevirkninger.
Dette frafall fremstar med «luthersk profil» og med pastand om a formidle «det beste i
lutherdommen», men frafallet overgar den liberale teologitradisjon, for fallet er en ka-
tastrofe for den evangelisk sjelesorg siden aposteltiden. Med inkluderende vendinger
og flertydige ord forsgker man a bevise sirkelens kvadratur.

Konklusjon

Den eneste drsak til synderens frifinnelse hos Gud er Sgnns lidende lydighet i Jesu skik-
kelse. Dette gj@r Gud kun av ndde, for sin godhets skyld, uten forbehold om fornyelse i
en frelsesprosess. Siden arsaken til var frelse er Kristi fullbrakte verk, er vare gjerning-

KSv/Hjelperen, side 90



19.

er eller kvalifikasjoner utelukket fra frelsens arsak. Da vedkjenner vi oss samtidig det
bibelske vitnesbyrd om menneskets medfgdte avmakt og fiendskap mot Gud.

Guds eneste middel til hjelp og redning i syndens ngd er evangeliets Ipfte om frelse og
salighet for hver den som tror frifinnelsens arsak, som kun er Kristi fortjeneste. Ved
evangeliets lgfte virker Gud den tro som anvender Kristi fortjeneste, enhver pa seg
selv. Troen har Kristus til gave, og med ham den hellighet og rettferdighet som gjer-
ningene vare utelukker.

Begrunnelsen for denne nytestamentlige tro er det helbibelske vitnesbyrd om Guds
utvelgelse og nadepakter, hvor de mange direkteutsagn bekrefter hverandre og gj@r
nevnte slutninger mulige. Begrunnelsen har Gud stadfestet da han reiste Jesus opp fra
de dgde, rettferdiggjort i alles sted til frelse for hver den som tror. “Men na er Kristus
oppstanden fra de dgde som fgrstegrgden av de hensovede”, skrev han som en gang
var fariseeren Saulus (1 Kor 15:12-21).

“- av denne artikkelen avhenger alt det som vi lever og laerer mot paven, djevelen
og verden. Dette ma vi veere fullvisse om og ikke tvile. Ellers er alt tapt og paven,
djevelen og alt som er mot oss beholder seieren og far rett.” Luther, SA B 1:5. Merk
Jes 53:6 blant skriftbevisene.

De gar en annen vei, de som forkynner rettferdiggjgrelse ved tro med forbehold om
nadevirkninger. De forleder tilhgrerne til 8 begrunne barnekar hos Gud med selvbe-
kreftende opplevelser, beslutninger og selvforbedring. Da er de falt ut av naden.

«Verre enn den liberale teologi», sa professor Leiv Aalen hgsten 1977, og siktet til lze-
rerkollegiet ved Det teologiske Menighetsfakultet. | strid med apostelordets laere var
det gjort leerevedtak i kvinneprestsak, Leuenberg-sak og «dissentersak». En demning
brast og virkningene ble gdeleggende for Den norske kirke.

«BLIR REFORMASJONEN TIL INGEN NYTTE?»

Overskriften er tittelen pa en bok som utkom i Finland hgsten 1997 (Turhentuuko us-
konpuhdistus?). Bidragsytere var nitten ledere fra virksomheter med utspring i vekkel-
sesbevegelser innen folkekirken. Fgrste opplag ble utsolgt pa kort tid.

Spgrsmalet refererer indirekte til Luthers advarsel i De schmalkaldiske artikler: Tviler
man pa Guds ord om synderens frifinnelse pa grunn av Kristi fortjeneste, mottatt i tro,
da «er alt tapt og paven, djevelen og alt som er mot oss beholder seieren og far rett”
(SA B 1:5). Luther anfgrer som skriftbevis blant annet Jes 53:6 — Vi for alle vill som fdr;
vi vendte oss hver til sin vei. Herren lot alle vare misgjerninger ramme ham. — Tvilen
pa denne kjensgjerning tar forbehold om nadevirkninger; som om Gud frikjenner med
forbehold om troens lydighet i gode gjerninger (helliggjgrelsen). | sa fall var den wit-
tenbergske kirkereformasjon til ingen nytte.

Spgrsmalet rammer kjernen i prekenembetets oppdrag — a forkynne den rettferdighet
som evangeliet apenbarer uten lovgjerninger. Hvis ikke, tilhgrer ikke himmelriket dem
som er fattige i seg selv — uten nadevirkninger a stgtte seg til (Mt 5:3).

KSv/Hjelperen, side 91



Hvordan kan jeg bli stdende for Guds domstol og vaere viss pa det? Det er hva evange-
liet om troens rettferdighet handler om med fglger for livet her og i all evighet. Da er
det ikke for mye forlangt av apostelens etterfglgere at de kan begrunne evangeliets
sannhet i en bevitnet Jesus-historie, slik Det gamle testamente vitner med bibelord om
ham.

Bokens foranledning var den sdkalte ”Felleserklzering” (Joint Declaration) mellom Vati-
kanet og Det Lutherske Verdensforbund om rettferdiggjgrelsesleeren. Felleserklae-
ringen har i full offentlighet stilt fram frafallet fra den nytestamentlige tro, med det
forbehold som Luther advarte mot. Felleserklaeringen star i den skarpeste motsetning
til Konkordiebokens bekjennelser fra reformasjonstiden. Ka klart og frimodig istemmer
de og stadfester med bibelord den nytestamentlige tro.

De finske bidragene aktiverer mine opplevelser i Finland like etter Det Lutherske Ver-
densforbunds generalforsamling i Helsingfors 1962. Den bekjennelsestro lutherdom
ble i realiteten rangert som skoleretning innen det lutherske fellesskap. Jeg kom i tvil.
Er det sant det jeg tror? Min reaksjon var bestemt av norske kirkeforhold den gang.
De finske bidragsytere aktualiserer Luthers advarsel ogsa i en norsk sammenheng.
Hvordan?

Ingen menighetssak?

Den norske kirkes organer behandlet leeren om rettferdiggjgrelsen ved tro alene som
om den ikke vedkommer den bekjennende menighet, men en sak for teologene, bis-
kopene og kirkemgte-delegatene. Med hvilken myndighet og kompetanse gjorde ved-
takene krav pa gyldighet i menighetene?

| den «apne» folkekirke rar stats- og folkesuvereniteten i et kirkerettslig tomrom, med
flertallsmakt apen for den dominerende folkemening og laeretilpasninger i den moder-
ne gkumenisme med rom for reservasjoner mot apostelordets lzere fra kirkens Herre
og Laerer, hver gang med kirkemgtets tilnsermede enstemmighet.. Illustrasjoner: Avta-
ler om kirkefellesskap med metodistene og anglikanerne. Tilslutning til Leuenberg-
konkordien og "Felleserklaeringen” mellom Vatikanet og Det Lutherske Verdensfor-
bund (1997). Reservasjonene ble innhyllet i tilslgrende ordbruk mens debatter pagikk
om kvinneprestreformen, friabort og kirkens velsignelse av sodomittiske parforhold
under skinn av ekteskap. Det ondes rot er ogsa her et forfalsket evangelium tilpasset
det sekuleer-liberale samfunn —i klartekst «billig nade».

Kirkens handlende subjekt

Nicea-konsilets erkjennelse ar 325 stadfestet regelen fra den farste synode med gyl-
dighet for alle synoder i tidens lgp (Apg 15:14-18): Et kirkemgte har ikke noe Guds
mandat til & forandre leeren, annet enn @ bevitne apostelordets lzere, gitt kirken fra
Skriftens Herre og kirkens Leaerer, Jesus Kristus. Kort sagt: Apostelordets laere er kir-
kens skranke, stadfestet med kikens bekjennelse. Regelen sammenfaller med preken-
embetets mandat og fullmakter, gitt den enkelte prest ved kall og vigsel.

| siste instans har lokalkirken pravingsretten. Arsaken er den nytestamentlige laere om
Guds Ene Hellige kirke (ekklesia). Den bekjennende menighet pa ethvert sted er den
universelle kirkes handlende subjekt, med myndighet til & godta og iverksette (resipe-
re), alternativt si nei til synodevedtak (ius negativum). Denne iverksettende myndighet

KSv/Hjelperen, side 92



utgves ved a stadfeste leeren med den rett utlagte Skrift fra dens Herre. Uten denne
confirmatio mangler synodevedtaket legitimitet i menigheten.

Det ma bemerkes at den synodalrett som Luther formidlet fra den gamle kirke (oldkir-
ken), viste seg umulig & praktisere i Danmark-Norge (1536/37). Arsak: Kongens kasse
var nesten tom, og dertil kom de geografiske forhold i det grisgrendte Norge. Veien la
apen for en kirkevirksomhet innordnet kongens enevoldsrett med hjemmel i “den su-
veraine Kongelov” av 1665 (jf Norges Grunnlov 1814, pgf 16).

Kirkens bekjennelse og rett representerer den samme Kristus-virkelighet, bade kirke-
fellesskap og lzerefellesskap. «De helliges samfunn» er etter sitt vesen kommunion i
samstemmig bekjennelse til enhetens Herre, Herren over enhetens sakrament (1 Kor
10,16f, forutsatt i CA 7). Prest (pastor loci) og biskop har gjennom menighetens kall
mottatt Guds kall til 3 tjene den med evangeliet og sakramentene i Kristi sted, og utgve
lpse- og bindemakt fra ham. Kirkebrudd og gjenopprettet gudstjenestefellesskap
handler med andre ord ikke om den rene menighet (for den fins ikke), men om gjen-
opprettet lerefellesskap i den uforbeholdne bekjennelse til kirkens laeregrunn lagt i
begynnelsen (Apg 2:42, Ef 2:20ff).

En prest (pastor) utgver sitt oppdrag for menighetens skyld. De troende lever av den
Oppstandnes himmelske gaver (forsoningens goder), som gis med evangeliet og sak-
ramentene som midler. Kirkefellesskap praktiseres derfor i samarbeidet mellom prest
og lekfolk, dels med munnens bekjennelse, dels med munnens mottagelse av alterets
sakrament. Fglgelig er det kirkesplittende nar et kirkemgte motsier bekjennelsen til
apostelordets laere, og forplikter prest og menighet pa kommunion i strid med enhe-
tens Herre.

Folkekirkens utgvelse av menneskers autoritet, kompetanse og myndighet strider mot
den gudgitte pastoral- og menighetsrett som oldkirkens frie synoder praktiserte siden
Jerusalem-mgtet. Den konfesjonelle lutherdom er ingen skoleretning, men den gamle
kirke i skriftbunden tradisjon siden aposteltiden. Denne identitet ble gitt til kjenne
med kirkens reformasjon ogsa i vart land. | denne rettstradisjon er det en menighets-
rett @ veere fri til 3 stadfeste apostelordets lzere fra kirkens Herre og bekjenne leeren i
frie synoder pa alle kirkeniva, og ellers tie nar Skriften tier.

Den antikristelige andsmakt er virksom med rettighetsidéer i det liberale folkedemo-
krati overfgrt pa det organiserte kirkefellesskap. Slike virksomheter har et annet retts-
grunnlag og en annen bekjennelse enn kirkens uforbeholdne bekjennelse, nemlig be-
kjennelsen til den rett utlagte Skrift fra dens Herre, gitt videre i og med apostelordet.

Vedtak uten legitimitet

Leerevedtak begrunnet i allmennytte, hensiktsmessighet og skjgnn mangler apostelor-
dets autoritet, kompetanse og gyldighet, og derfor slike vedtak uten den legitimitet
som Guds ord krever i menighetene. Vedtak med forbehold overfor Skriftens ord og
selvvitnesbyrd vitner falskt om den levende Gud. Likesa forfgrende er det taktikkeri
som anbefaler prekestol- og nattverdfellesskap ”“pa tilstrekkelig grunnlag”. Det er
Bileams rad (jf 2 Pet 2:15, Ap 2:14).

Skulle prest og menighet utgve Kirkens rett etter Guds ord, og opptre som bekjennel-
seskirke i folkekirkens ordninger, er denne opptreden en selvmotsigende og uten tro-

KSv/Hjelperen, side 93



verdighet. En fgrste bekreftelse er presten innkalt pa bispeteppet, og deretter perso-
nalsaker og avskjedssaker, som i norsk sammenheng ble fgrt for verdslig rett.

Patvunget kirkefellesskap med vrang leere medfgrer den bekjennelsessituasjon som
krever gudstjenestefellesskapet gjenopprettet. Denne bekjennelseshandling medfgrer
frie synoder og alternativt tilsyn. Fortsetter man den gamle praksis som om ingenting
er hendt, og kan hende med det forfengelige hap a pavirke vedtak «i riktig regning», da
medvirker man kirkeforfalskningens spill. (Jf Rom 16:17, Mt 7:15, 18:7 osv.)

Kritisk blikk pa «Felleserklaringen» om rettferdiggjerelseslaren

Modernitetens kirker lever av tilpasninger til ideologiske samfunnsendringer. Tilpas-
ningene skjer alltid med status som «fremskritt». Da Den norske kirke ved kirkemgtet
ga sin tilslutning til nevnte Felleserkleering, var det avgjgrende argument de «frem-
skritt» som var oppnadd. Hvilke fremskritt?

Erklaeringen (pkt 18) sier om rettferdiggjgrelseslaeren, at den ”stdr i et avgjgrende for-
hold til alle trossannheter, som ma betraktes i sin innbyrdes sammenheng. Den er et
uoppgivelig kriterium som uopphgrlig tjener til G rette hele kirkens laere og praksis mot
Kristus”. Etter protester - isaer blant tyske katolikker, har formuleringen nedtonet
kommisjonens opprinnelige standpunkt om rettferdiggjgrelsens «kriteriologiske» be-
tydning”.

Nedtoningen tilslgrer en rekke utsagn om fremskritt, utvikling og ny innsikt (pkt 7 og
13). Hvilke vranglaerer er erkjent? Hvilke fremskritt er gjort? Fremskritt i leeren om
rettferdiggjgrelsen medfgrer fremskritt i "alle trossannheter”, eksempelvis i leeren om
synden, mennesket, Kristus, kirken, nademidlene, embetet. Men hvor er den doku-
mentasjon som viser at fremskritt har funnet sted? Den mangler!

Nedtoningen skyldes at kardinal Ratzinger (senere pave Benedictus 16) med flere i Va-
tikanet fikk kalde fgtter og s@rget for retrett. Derfor heter det i sluttversjonen at "ka-
tolikker ser seg bundet av flere kriterier”. For dem er ikke laeren om rettferdiggjgrelsen
en artikkel som kirken star og faller med. Det kan enhver se av «Den Katolske Kirkes
Katekisme» etter Vatikan 2 (min kronikk, Dagen 11.10.96).

Roms posisjon siden Tridentinerkonsilet er uendret fordi den er uoppgivelig. Romer-
kirken lar seg ikke korrigere av det apostoliske ord fra kirkens begynnelse. Det er tra-
gedien. Ingen utvikling kan endre dette forhold. Men sett fra pavestolen, kan man si
med et hjertesukk: «Hadde dere bare ikke leert den universelle nade!» (favor Dei).
Men problemet er ikke konfesjonelle lutheranere, men den rett utlagte Skrift fra dens
Herre, gitt videre til kirken i og med apostelordets laere. Romerkirken med sin laere om
«Skrift og Tradisjon» betrakter kirkens historie i et utviklingsperspektiv, hvor kirken
samarbeider med Den Hellige And. Utelukket er kirkens reformasjon.

KSv/Hjelperen, side 94



Hva blir vi frelst fra?

Hva er syndens ngd? Erkleringen definerer ikke ordet synd, og ordet arvesynd finnes
ikke noe sted (Simo Kiviranta). Her finnes ingen bibelsk beskrivelse av menneskets si-
tuasjon under syndefallets kar - under lovens anklage og fordgmmelse fra Guds side.
Sterke interesser ma ligge til grunn, siden erklaeringen fortier hva Guds apenbaringsord
sier om saken. Fortielsen inngar i premissene for en felleserklaering mellom katolikker
og lutheranere om rettferdiggjgrelsen. Forsta det, den som kan.

Romerkirken laerer om syndefallet at mennesket mistet sin overnaturlige, helliggjgren-
de tilleggsgave fra Skaperen. Men selve mennesket er fremdeles “skikket for Gud”
(capax Dei). Fremdeles lengter og spker mennesket etter Gud. Altsa ma frelsen besta i
den behovstilfredsstillelse som fyller mangelen. Frelsen ma fglgelig vaere den prosess
hvor mennesket far del i forvandlingsnaden og blir utrustet med Andens “fornyende
gaver” (pkt 18). Slik far mennesket tilbake den opprinnelige tilleggsutrustning.

Ved hjelp av forvandlingsnaden kan mennesket videreforedle seg selv med fullkom-
mengj@relsen som mal. Dette prosess-perspektiv pa rettferdiggjgrelsen medfgrer med
stor konsekvens leeren om skjeersilden. Med Romerkirkens perspektiv og tankegang
befinner vi oss i en annen verden enn den Nytestamentet apner for oss. Her er ikke
den rettferdighet som evangeliet apenbarer, et tillegg til menneskets opprinnelige rett-
ferdighet, men bestar i det a vaere en ny skapning for Gud i Kristus Jesus. Han er Guds
Rettferdighet, den Gud tilregner troen. Troen har Kristus til gave, «fylt av Gud».

Romerkirken har ved hjelp av en teori om menneskets iboende krefter avstreifet den
bibelske syndefallsrealisme og dermed laeren om synd og nade. Romerkirken fornek-
ter det bibelske vitnesbyrd om menneskenaturens totale syndeforderv i menneskets
gudsforhold. En katolikk kan ikke si om menneskenaturen at den er "uten frykt for
Gud og uten tillit til Gud” (CA 2). Katolikken kan ikke gi Gud aere og rett nar Gud for-
dgmmer, og si med var barneleerdom at gudmennesket Jesus Kristus “er min Herre,
som har gjenlgst meg fortapte, og fordesmte menneske”. Senere viste sodomisaken at
mange innen Den norske kirke var tjent med fortielsen.

Hvor er frifinnelsens arsak?

Stilt overfor Guds apenbaringsord, lzerer vi bade Gud og oss selv a kjenne rett. Frelsen
har ikke noe tilknytningspunkt i oss. Sjelegraving har ingen hensikt, annet enn selvbe-
drag eller fortvilelse. Arsaken til var frifinnelse for Guds domstol finnes et annet sted —
i Gud selv, det er utenfor oss.

1 Mos 15:6 - Abram trodde pa Herren, og han regnet ham det til rettferdighet (jf Rom 4,3, Gal
3,6). Sal 51,3 - Veer meg nadig, Gud, etter din miskunnhet. Dan 9,18f - For ikke pa vare rett-
ferdige gjerninger grunner vi vare ydmyke begjeeringer, som vi baerer frem for ditt asyn, men
pa din store barmhjertighet. Herre, har! Herre, forlat! Herre, gi akt og gjer det og dryg ikke —
for din egen skyld, min Gud! For din stad og ditt folk er kalt med ditt navn”.

2 Kor 5:19, 21 — Gud var i Kristus og forlikte verden med seg selv. Derfor tilregnet ham dem
ikke deres overtredelser /.../ Ham som ikke visste av noen synd, har han gjort til synd, for at vi
skulle bli Guds rettferdighet i ham.

Den evangeliske tro har Guds miskunnhet og barmhjertighet, stilt fram i Jesu skikkelse.
Han er Guds gave-rettferdighet til syndere, fortapt i seg selv. To «laresteder» om sa-
ken er Rom 3,28 og Ef 2,8, men unevnt i Romerkirkens katekisme og tilslgrt i Felleser-
klaeringen pkt 10.

KSv/Hjelperen, side 95



Ifglge Romerkirkens lzere blir ikke synderen frikjent for Kristi skyld, og blir heller ikke
tilregnet Kristi rettferdighet i tillit til Guds Igfte, at vi er frikjent for Kristi lidende lydig-
hets skyld. For katolikken er det utelukket a eie rettferdighetens gave ved tro alene,
pa grunn av Guds nadige sinnelag. Nei, det er ikke nok, sier katolikken. Og mang en
forkynner tenker i samme bane: Det ma da vel mere til? (15).

“Veien gar videre”, har vi hgrt - fra Langfredagen til Pinsedagen, fra rettferdiggjgrelsen
til helliggjorelsen. Men forkynner man syndenes forlatelse for Kristi skyld med forbe-
hold om nadevirkninger, er det ikke tale om frifinnelse, men om betinget dom pa lov-
oppfyllelsens vilkar.

Utenomsnakk med bibelord

Felleserklzeringen vil med en serie bibelhenvisninger beskrive ”"Bibelens budskap om
rettferdiggjgrelsen” (pkt 8-12). Vi skulle da vente en helbibelsk skisse grunnet pa de
ord og uttrykk som inngar i temaet rettferdiggjgrelse. Det var hva Luther-eleven Mar-
tin Chemnitz en gang gjorde, og det med en grundighet som gav ham gkenavnet "Mar-
tin den andre”.

Pa dette punkt er Felleserklzeringen pafallende defensiv. Ifglge professor Jukka Thuren
(Abo) er rundt regnet halvparten av bibelhenvisningene en beskrivelse av frelsen i ge-
nerelle termer, og likesa den kristnes liv i lydighet og helliggjgrelse. Hvorfor denne de-
fensive, tilslgrende tendens?

En pekepinn gir formuleringen: "l Kristi dgd og oppstandelse har alle dimensjoner av
hans frelsesverk sin rot” (pkt 10). Perspektivet dreies bort fra den tilregnede rettfer-
dighet og dens begrunnelse i Kristi lidende lydighet og fullbrakte verk. Og videre: “Kris-
ti fedsel, dgd og oppstandelse er bade grunnlaget og forutsetningen for rettferdiggjo-
relsen” (pkt 15). Interessen samler seg om det som skjer i mennesket og ikke for Guds
domstol.

Tendensen i bibelbruken er den samme i Romerkirkens Katekisme: Bibelbruken er inn-
ordnet "kirken selv” (tradisjonen) og ikke ”Skriften alene” (jf pave Benedicts Jesus-
bgker). Underlig nok: Samme tankegang gjennomsyrer folkekirkens korporative kirke-
ideologi, hvor biskopen representerer "hele kirken” som dens enhetssymbol og lzere-
forvalter. Historisk sett er denne bispeidé en religionsimport.

Sagt med Thuren: Tendensen i Felleserklzeringen er mer i samsvar med motreforma-
sjonens budskap enn med budskapet fra Schmalkalden. Tridentinerkonsilet (1545-63)
bestemmer Roms posisjon for all ettertid:

"Rettferdiggjgrelsen er ikke bare syndenes forlatelse, men ogsa det indre menneskes
helliggjgrelse og fornyelse, under forutsetning av viljens mottagelse av naden og de
gaver ved hvilke en urettferdig blir rettferdig og en uvenn blir venn” (Trid 8,7. Uth
her).

Det er dette evangelium Felleserklzeringen handler om, det vil si et annet evangelium
(Gal 1:8). Erkleeringen er gitt pa vilkar diktert fra Rom.

Da forstar vi bedre Kirkemgtets tilslutning i Den norske kirke. Det representerer motre-
formasjonen i et kirkefellesskap hvor Luthers Lille Katekisme og Confessio Augustana
(invariata) for lengst har opphgrt 3 veere fellesskapets trosbekjennelser. Resultatet er
en flom av kvasiteologi. Uten basis og substans i apostelordets lzere fra Kristus, trives
kvasiteologer best med prinsipielle betraktninger og konsekvensteologi, ofte pyntet

KSv/Hjelperen, side 96



med tilfeldige bibelord innordnet menneskelige tradisjoner til ingen nytte. Dette fra-
fall blir gjenstand for skuldertrekk, sammenlignet med kirkens velsignelse av likekjgn-
net partnerskap. Man ser ikke skogen for bare treer.

Ernst Kdsemanns teori

Felleserklzeringen paberoper seg “innsikt fra nyere bibelforskning” (pkt 13). Timo Es-
kola konstaterer at bibelbruken i Felleserklaeringen gjgr som den tyske teologen Ernst
Kasemann i sin tid: Erkleeringen vedgar at Paulus (!) leerer en tilregnet rettferdiggjgrel-
se (forensisk), men fremhever at den alltid er koblet sammen med den troendes nye
lydighet. Hvordan er dette a forsta? Det kdsemannske resonnement bestar i fglgende
postulat-rekke.

Postulat 1: Troens gave og lydighet er innordnet Kristi herredgmme.
Postulat 2: Gaven kan ikke skilles fra Giveren, som krever den nye lydighet.

Postulat 3: Giverens herredgmme gir gaven karakter av livsforvandlende kraft og
tilegnet rettferdighet.

Slutning: Altsa to sider av samme sak — livet under Kristi herredgmme. Eller sagt
med fgrsteutkastet til Felleserklaeringen: De er "aspekter” pa samme sak.
Eskola konstaterer at postulatrekken er ubibelsk og konklusjonen en kortslutning: Kris-
tus er Herren over bade rettferdiggjgrelse og helliggjgrelse, altsa ma de sammenfalle!
Hvordan kan det som er, veere det som bgr vaere?

Gjennom artier har Kdsemanns teori gitt kjserkommen stgtte til den moderne gkumen-
isme, og samtidig virket med surdeigskraft i kirker som er lutherske av formalitet. Kir-
kemgtet i Den norske kirke gjorde som Kdsemann — oversa apostelens skriftbevis (GT) i
tillit til kvasiteologisk skjgnn i hgringsuttalelsene.

Den nye kompromiss-konsensus om rettferdiggjgrelsens "grunnleggende sannheter”
lider av en grunnleggende mangel: En konsensus som ikke skjelner mellom lov og
evangelium i synderens frifinnelse for Guds domstol. Frifinnelsen pa grunn av Kristi
fortjeneste er blandet sammen med fornyelsen, som Kristus virker med sin And ved
troen.

Felleserklzeringen forsvarer sammenhengen mellom tro og gjerninger, men vitner om
likegyldighet for forskjellen mellom “Kristus for oss” og “Kristus i oss”. Men forholdet
er slettes ingen likegyldighet. Her handler forholdet om «Kristi evangelium» contra
falske evangelier (Gal 1:6-8. Jf Apg 15:1, 24, Mt 16:19, Rom 9:3, 1 Kor 16:22).

Den rettferdighet som evangeliet apenbarer, er Jesus Kristus, “Den Hellige og Rettfer-
dige” (Apg 3:14), som Gud reiste opp fra de dgde, rettferdiggjort i alles sted. Apg 7:52,
22:14.

Mt 6:33 — Sek farst Guds rike og hans rettferdighet, sa skal dere fa alt det andre i tillegg.
Rom 3:21f — na er Guds rettferdighet blitt apenbart uavhengig av loven. Om den vitner Loven
og Profetene. 4:25 — han som ble overgitt til deden pa grunn av vare synder og oppreist pa
grunn av var rettferdiggjerelse (e Sv Kyrkobibel. Grunnteksten har den parallelle bruk av
«dia» -pagrunn  av, som ogsa sammenhengen krever). 1 Mos 15:6 («Derfor» finnes ikke
i grunnteksten. Sal 106:31).

Bekjennelsesskriftenes stilling

KSv/Hjelperen, side 97



Konkordiebokens bekjennelser fra reformasjonstiden stadfester Skriftens leere med
skriftbevis pa apostolisk vis, leert av Skriftens Herre og kirkens Leerer. De holder fast
det profetiske og apostoliske Kristus-vitnesbyrd, slik det star skrevet, og gir videre til
etterkommerne den rett utlagte Skrift, gitt kirken i begynnelsen. Samme funksjon og
beviskraft har kirkefedre-utsagn som formidler apostelordets leere (Ordets suksesjon).

Konkordiebokens bekjennelser har en klarhet og troverdighet som Felleserklaeringen
og lignende erklaeringer mangler med sin kompromisserende, generelle og tilslgrende
ordbruk. Dette kunne veert unngatt med apen stillingtagen til bekjennelsesskriftene.

Jukka Thurén viser til Luthers bruk av Jes 53 i De schmalkaldiske artikler (B:1). Det er
en szerdeles viktig observasjon, for dette skriftbevis har kirken mottatt fra Herren via
dem som kjente ham fgrst. Med lgftet om “"Herrens lidende tjener” som ngkkel, gikk
aposteltidens kristne til “Moses og Profetene” og fant hva enhver kan lese, at “det ek-
sisterer ingen rettferdiggjgrelse uten rettergang” (Thuréen). Verdens synder ble lagt pa
ham, v 6, og hans rettferdighet rekkes oss i den tilregning som er kalt “det salige byt-
te”, v11.

Faderen har godtatt Sennens offer. Rettergangen har funnet sted for Faderen. Verden
er frikjent pa grunn av den éne for alle. Guds vitnesbyrd er Jesu oppstandelse fra de
dgde pa den tredje dag.

Gud er en forsonet Gud, og Guds gave-rettferdighet til alle er Kristus Jesus, som gis den
enkelte i dapen til Jesu dgd (Rom 6). Denne gave er det Gud tilregner troen til daglig
bruk uavhengig av lovgjerninger (Rom 1:16f). Ved dette evangelium — og intet annet —
kaller og opplyser Den Hellige And. Og de som ikke har gjerninger & rose seg av for
Gud, deres ros er Guds rettferdighet, stilt frem for verden i den Oppstandne Kristus.
Han er til stede i den forsamlede menighet, virksom med evangeliet og sakramentene i
dens midte. De ukvalifiserte rekker hatten frem. Himmelriket er deres (Mt 5:3, 6:33)

Hos bibelteologen Luther mgter vi den nytestamentlige bruk av Det gamle testamente.
Denne GT-bruk er avslgrende for Felleserkleeringen med dens tilslgrende GT-bruk (pkt
8). Overfgrt pa kirkemgtets nesten enstemmige vedtak, er ogsa det tilslgrende. Hva
er tilslgrt? Frafallet fra Kristi evangelium til fordel for et annet: Syndenes forlatelse
med forbehold om nadevirkninger (jf evangeliet purt og rent, CA 7). Her er et kirkefel-
lesskap virksom med basis i villfarelsen «billig nade», stadfestet med kirkemgtets lze-
revedtak om vigsel av likekjgnnet «ekteskap» (11.4.2016).

Felleserklzeringen behandler Skriftens innhold som en arkeologisk lagdeling, for gvrig i
klar kontrast til Guds lgfte i den gamle pakt, og lgftets oppfyllelse i Jesu Kristi blod, ut-
gytt "for mange til syndenes forlatelse” (Mt 26,28, 2 Mos 24,5-11). 1 Joh 2:1 - om no-
en synder, da har vi en talsmann hos Faderen, Jesus Kristus, Den Rettferdige. Faderens
enbarne Sgnn opplyser den kommende verden med korsets visdom fra Faderen, slik
han na opplyser hele Den Hellige Skrift.

"Fra denne artikkel kan man ikke vike eller gi etter, om sa himmel og jord falt”, sier Lu-
ther med henvisning til Apg 4:12 og Jes 53:5. Med ettergivenhet blander man sammen
frikjennelsens arsak og dens virkninger i den troendes liv. Med rystende alvor var Lu-
ther fgr sin dgd opptatt av den fare som truer kirken innenfra, nemlig antikristens
kirkepdeleggende virksomhet.

KSv/Hjelperen, side 98



Luthers advarsel er i sak Jesu varselrop mot fariseernes og sadduseernes lere (Mt
16:12). Den griper om seg hvor selvkloke hoder - under skinn av fremskritt og kjeerlig-
het - gjgr gudsopprer i kirkelig regi. Da blir den rest tilbake som fglger Ordets regel: De
hgrer med apostelordets lezere Den Gode Hyrdes stemme og fglger ham. Med ham til
gave, gitt av nade, gjgr de gode gjerninger, enhver i sitt kall, og med ham til eksempel.
Hvor troens grunn hele veien er syndenes forlatelse for Kristi skyld, der gar troen og
gjerningen godt sammen, for utelukket er “tilliten til kjerligheten og gjerningene /.../ i
rettferdiggjorelsen” (Apol 4,74). |Jesu lignelse om fariséeren og tolleren var det tolle-
ren som gikk erklzert rettferdig hjem (Lk 18).

Hva skal vi si om en Felleserklaering som unngar a ta stilling til Tridentinerkonsilet og de
evangelisk-lutherske bekjennelsesskrifter? Den er userigs, sier Thuren. Felleserklae-
ringens orienteringspunkt er sakalt ”“innsikt”, innordnet interesser utenfor Skriften.
Erkleeringen er unndratt den bekjennelse som i nytestamentlig mening stadfester Guds
ord med den rett utlagte Skrift fra dens Herre. Luther advarer: Med dette svik er re-
formasjonen forgjeves og “alt er tapt”.

En seiglivet konstruksjon

er myten om en motsetning mellom Luther og lutherdommen i rettferdiggjgrelseslee-
ren. Allerede pietismens fedre distanserte seg fra “konfesjonskirken” med forkjeerlig-
het for den unge Luther. | artier har pastanden versert om et skille mellom Luther og
hans elever. Myten lever sitt eget liv og tilhengerne hevder at det var ikke Luther, men
Konkordieformelens fedre — Luthers elever - som skilte mellom “Kristus for oss” og
“Kristus i oss”. Da kan de ikke ha lest Rohrers ngyaktige referater fra Luthers foreles-
ninger over Galaterbrevet, utgitt i Store Galaterbrevskommentar ar 1535.

Jeg hgrte pastanden fgrste gang varen 1967, mens jeg var LVF-stipendiat i Helsingfors.
Tuoma Mannermaa — den prof Seppo Teinonens assistent, pastod at Luthers elever
hadde misforstatt Luthers forelesninger over Galaterbrevet, hold pa latin. Kronargu-
mentet var Luthers utbrudd da han forsnakket seg, men tok seg inn igjen med latinets
“immo!” Pa godt norsk: Nei, hva er det jeg sier! Straks rettet han opp fadesen.

Men “immo” kan ogsa bety “jeg trekker tilbake”. Hva Luther mente med sitt «immo»
fremgar av situasjonen. Han naermet seg tematikken i galaterbrevets andre del, og
hadde vel den i tankene da han forvekslet “Kristus for oss” med “Kristus i oss”. Immo!
Da er det en kortslutning & pasta at Luther trakk tilbake alt hva han hittil hadde sagt
ved hjelp av uttrykket “Kristus for oss”. Nei, tvertimot! Det kan enhver se ved gjen-
nomlesning av Luthers Store Kommentar til Galaterbrevet, Luthers forord medregnet.
Mye ville ha vaert annerledes i norsk kirkeliv, om ikke markedet hadde foretrukket her-
lighetsteologi fremfor lutherleseri og Konkordiebok.

Ortodoksiens sjelesorgmotiv var nettopp skjelningen mellom Kristus “for oss” og “i
oss”. Det gjaldt framfor alt & forsvare tollerens enfoldige tro pa syndenes forlatelse for
Kristi skyld — og ikke av noen annen grunn! Jeg deler Anssi Simojoki's syn pa forsk-
ningssituasjonen. Hverken Luther eller de gammellutherske teologer har med lzeren
om den tilregnede rettferdighet (el frifinnelsen) avvist Kristi virksomme naerveer i de
troendes liv (fornyelsen). Den bekjennelsestro lutherdom har alltid holdt begrepene
om rettferdiggjgrelse og helliggjgrelse fra hverandre. Det gjgr hverken Mannermaa-

skolen (Helsingfors) eller Felleserklaeringen.

KSv/Hjelperen, side 99



Leseren kan selv tenke etter: Gar det en grense mellom Luther og hans elever, mellom
Luther og lutherdommen, da ma grensen ogsa ga mellom Luther og Den augsburgske
bekjennelse, ja, mellom Luther og Luthers lille katekisme! Det stemmer ikke.

Jesus Kristus, Gud og mann, har frelst meg — “ikke med gull og sglv, men med sitt helli-
ge, dyre blod og sin uskyldige lidelse og d@d for at jeg skal /.../ tiene Ham i evig rett-
ferd, uskyld og salighet”. Og videre i forklaringen til Alterets sakrament - “hvor synde-
nes forlatelse er, der er liv og salighet.” Forbehold i denne sak er samtidig tilpasning til
allmenreligion og fariseerens overtro pa menneskets evner for Gud.

Leuenberg-kirkene favner Felleserklaeringens fariseéervisdom og vender det dgve gre til
Jesu varselrop, Mt 16:6 - Pass dere og ta dere i vare for surdeigen til fariséerne og sad-
dukéerne!

Fra bekjennelsesskriftene:

“Den rettferdighet som blir tilregnet troen eller den troende for Gud av bare nade,
er Kristi lydighet, lidelse og oppstandelse, fordi han har oppfylt loven for oss og
betalt for var synd”, FC SD 3:14f.

Ved sin aktive lydighet oppfylte han loven for oss, og ved sin passive lydighet bar
han syndens straff for oss, SD 3:15f.

Troen har alltid Guds lgfte for gye — at Gud vil vaere oss nadig Kristi skyld, Apol
4:180. Kristi fortjeneste utelukker alle andre fortjenestegrunner, SA B 2:24.

Kristi rettferdighet i hans lidende lydighet er eneste grunn til opptagelse i barnekar
hos Gud og arverett til det evige liv, FC SD 3:22, 32

20 EGENRETTFERDIGHETENS LYSENDE
FORTJENESTER

Martin Luther har regnet opp femti «fortjenester», som til sammen utgjgr hva han kal-
ler en «klagesang». Den er a finne i et tillegg til innledningen til Store Galaterbrevs-
kommentar (oppl 1538). Oppregningen fglger kapitlene i tur og orden, men uten a an-
vise de vers eller avsnitt det er tale om. Den oppgaven har han overlatt til leseren.

Sekter kommer - sekter gar

Slik ville Luther vise at det finnes ingen fred mellom Kristus og Belial (2 Kor 6:15). Slek-
ter kommer og gar. Det gj@r ogsa sektene, for djevelen sover ikke, sier Luther av egen
erfaring. Han var blitt angrepet av til sammen tjue sekter gjennom like mange ar, hver
gang med noe nytt og uventet. Den aller siste ville utrydde De ti bud fra menigheten
med den begrunnelse at menneskene ikke trenger lovens skremsler, men den vennlige
formaning med Kristi nade. Altsa ma Gud apenbare sin vrede uten loven. Luther sikter
her til en uberettiget form for antinomisme (anti nomos dvs «mot lov»).

Den falne menneskenatur vil ha sin egen rettferdighet bekreftet hos Gud og mennes-
ker. Det fikk allerede Guds profeter erfare i den gamle pakt. Luther viser til eksemple-
ne Hoseas og Mika (se Hos 4 og Mi 2:1-9, jf Tit 3:11). Den som utgver prekenembetet

KSv/Hjelperen, side 100



ved a skille loven fra evangeliet, r@ver et stort stykke av Guds ord og opptrer som falsk
profet (el heretiker, vranglaerer). Tilhgrerne far ikke kjenne Gud i hans nade, men blir
fanget i egenrettferdighet.

Vart forhold til Det ferste bud den altavgjerende hovedsak

Luther markerer det bibelske anliggende med sluttordene til Fgrste parten i Lille Kate-
kisme. | grunnteksten er de fgyd til billedforbudet, som er et spesialtilfelle av Fgrste
bud. Luther oppfattet at troen er poenget (2 Mos 20:5f). Guds hellige lov avslgrer at
synden mot Det fgrste bud bryter alle bud og fortjener straff med fglger for tredje og
fijerde zettledd, mens Gud lover miskunn i tusen aettledd mot dem som holder hans bud.
«Derfor skal vi ogsd elske Gud og sette all vdr lit til ham og gjerne gjogre etter hans
bud». Det er som om Luthers forklaring lener seg til den Andre parten om Troen, og
fremhever vart forhold til Det fgrste bud som den altavgjgrende hovedsak i alle parte-
ne og i den troendes liv.

Sektenes virksomhet godt for noe

Hvor Kristus er Troens rettferdighet for Gud, oppstar villfarelser (heresier). Hvor Kris-
tus bygger sin kirke, bygger som kjent djevelen sitt kapell til forsvar for egenrettferdig-
hetens aere. De later som om Guds ord er utgatt fra dem, eller kommet bare til dem (1
Kor 14:36). Det ma en prest (el predikant) vite. Sektenes kirkepdeleggende virksom-
het er godt for noe. Det blir klart hvem troens bekjennere er, de som holder fast ved
den rett utlagte Skrift fra dens Herre. De etterfglger apostelordets lzere fra ham. For-
holdet til apostelordets lzere avslgrer forholdet til apenbaringsordets Gud. Her skilles
sann og falsk teologi. (1 Kor 11:19)

Jesus innskjerpet profetenes domsforkynnelse da han avviste fariseernes leere. Det
samme gjorde apostlene. Denne kirkestrid tar ikke slutt fgr pa Dommens dag. Fari-
seismens menneskesyn og frelseslaere fglger kirken som en skygge gjennom historien.
Det skjer over alt hvor man under skinn av kristentro leerer tilhgrerne at de har evnen
til 3 velge det gode fremfor det onde, og samarbeide med Gud om frelsen. Slik blir
evangeliet om Guds frie nade tilpasset forestillingen om den bleksottige og snille allfa-
der som med utstrakte armer venter pa alle. Man forkynner at Gud elsker menneske-
ne, og viser gjerne til menneskenes likeverd for ham.

Hva er problemet? Det er en forkynnelse uten «korsets anstgt» (Gal 5:11). Man unnla-
ter a forkynne hvordan Gud har elsket oss alle, for man tar hverken lov eller evangeli-
um pa alvor i Jesus Kristus og ham korsfestet. Denne unnlatelsessynd kalles «billig na-
de». Tilhgrerne blir henvist til en idé istedenfor til Guds konkret-anskuelige handling:
«SA har Gud elsket verden, at han gav sin enbarne Sgnn osv (Joh 3:16, Jf Gal 6:12-14).

En forkynnelse uten Sgnnens lidende lydighet i Jesu skikkelse har utspring i mennes-
kets overtro pa selvets muligheter for Gud, og menneskets iboen de trang til & be-
grunne sitt gudsforhold «av egen fornuft eller kraft», som det heter i forklaringen (3
trosart). Man gjgr seg lekker som om man av naturen ikke tilhgrer den totalitet som
kalles «verden» - den gudsfiendtlige verden. Guds hellige lov avslgrer og fordemmer
med rette. Evangeliet forkynner syndenes forlatelse og oppreiser fra dgden i vare syn-
der. Sa kommer troen av evangeliet om Guds forsoning med verden, fullbrakt i Kristi
dgd pa forbannelsens tre.

KSv/Hjelperen, side 101



Her handler det ikke om tenkte tilfeller og generelle betraktninger, men om virkelighe-
ter - om arvesyndens motstand i alle mennesker, og om dpenbaringsordets Gud, nid-
kjaer for sitt verk som han elsker. Det kan ingen vite uten Guds vitnesbyrd i en bevitnet
Jesus-historie - om Jesu persons hemmelighet og om hans lidelse, dgd og oppstandelse
for alle og i alles sted. Kristentroens begrunnelse er Guds Sgnns lidende lydighet, som
har oppfylt Guds livi alle deler og i alles sted. Gud forlikte verden med seg selv i Mid-
lerens dg¢d. Det endegyldige og eviggyldige vitnesbyrd er Guds vitnesbyrd, da han Je-
sus opp fra de dgde, rettferdiggjort i alles sted. Han er var hellighet og rettferdighet
for Gud. Gjennom ham lzerer vi Gud a kjenne og ha evig livi ham. Ellers ikke.

En tro med de reservasjoner eller fornektelser som fornuften krever, er ingen tro. Tro
med forbehold er vantro — alle syndearters mor. Dens kjennetegn er leere og liv i be-
visst motsetning til apostelordets leere fra Skriftens Herre. Da star ikke bruken av bi-
belord i Den Hellige Ands tjeneste, men blir misbrukt i kalkstrykeres fromhet. Billig
nade har mange ansikter, som hver pa sin mate pranger med egenrettighetens lysende
fortjeneste.

KSv/Hjelperen, side 102



Martin Luthers illustrasjon ved hjelp av Galaterbrevet:
KAP 1. EGENRETTFERDIGHETEN

(1) leder bort fra kallet, gitt av nade,

(2) foretrekker et annet evangelium,

(3) forviller troendes sjeler,

(4) forvrenger Kristi evangelium,

(5) er en forbannelse,

(6) spker a vinne mennesker,

(7) er mennesker til behag,

(8) er ikke Kristi tjener,

(9) kommer av mennesker — ikke ved apenbaring.
(10) Den ypperste lovrettferdighet er ingenting.
(11) Den gdelegger Guds kirke.

KAP 2

(12) Den gjor rettferdiggjgrelsen umulig med gjerninger,
(13) gjor de rettferdige i Kristus til syndere,

(14) gjer Kristus til syndens tjener,

(15) gjenoppbygger den nedbrutte synd,

(16) gjor oss til overtredere,

(17) forkaster Guds nade,

(18) anser Kristus for a veere dgd forgjeves.

KAP 3

(19) Den gj@r oss til uforstandige galatere,

(20) forhekser,

(21) lytter ikke til sannheten,

(22) korsfester Kristus pa nytt,

(23) tror at den har sine gjerninger a takke for Anden,
(24) begynner i Anden og ender i kjgdet,

(25) er under forbannelse,

(26) gjar tillegg til Guds testamente og forakter det,
(27) gjor at synden flommer over,

(28) blir lagt under synd.

KAP 4

(29) Egenrettferdigheten reller under elendige "makter”,

KSv/Hjelperen, side 103



(30) gjor at evangeliet blir forkynt forgjeves,

(31) gjor at all erfaring og alt arbeid er forgjeves,

(32) gjar oss til treller og tjenestekvinnens sgnn,

(33) gj@r oss arvelgse sammen med tjenestekvinnens sgnn,

(34) virker at Kristus blir oss til ingen nytte.

KAP 5

(35) Den gjor oss skyldige til a holde hele loven,

(36) skiller oss fra Kristus,

(37) er falt ut av naden,

(38) hindrer oss fra a Igpe vel pa det godes vei,

(39) er en oppfordring som ikke kommer fra Gud,

(40) er en fordervelsens surdeig.

(41) Den som lzerer slikt, skal bzaere sin dom.

(42) Egenrettferdigheten virker at vi bites innbyrdes og blir oppspist av hverandre,

(43) regnes blant kjgdets gjerninger.
KAP 6

(44) Den far noen til 8 mene om seg selv at han er noe, den som ingenting er,
(45) roser seg av noe annet enn Gud,

(46) behager de kjgdelige pa kjgdelig vis,

(47) hater korsets anstgt,

(48) holder ikke engang loven,

(49) roser seg avdem som lzerer kjpdets gjerninger,

(50) duger ikke til noe og betyr ingenting.

Et Luther-ord om bibelbruk i korsets skole:

- ”siden kunnskap, prevelser og ren skriftutleggelse mangler hos prester og
biskoper, ma de henfalle til sikkerhet. De blir ikke prgvd i fristelser, kors og
forfalgelser, som visselig falger Ordets rene forkynnelse. Derfor kan de umulig
forsta Paulus. /.../ om vi ikke holdes i gvelse med tyranners og kjetteres vold og list.

Kjenner vi ikke skrekken for satans brennende piler i hjertet, ville Paulus forbli like
dunkel og ubegripelig for oss, slik han har veert det for den hele verden i de
henfarne arhundrer, og fortsatt er det for vare motstandere papister og svermere.
Det er profetiens gave - og vdre studier forent med indre og ytre anfektelser - som
gir oss ngkkelen til Paulus og hele Skriften.” (SGal, 347. Gal 4:13f. WA 40 |, 634.

Kursiv her)

KSv/Hjelperen, side 104



21. DET FLERTYDIGE ORDET "KIRKE"

Mange forbinder ordet "kirke” med kirkehuset, presten og den organiserte kirke-
virkrsomhet. Da ma man oppfatte kirken som menneskeverk, underlagt menneskers
kontroll.

Opprinnelig kom de kristne sammen i privathus hvor de kunne hgre Ordet og holde
Herrens Nattverd. Der var den forsamlede menighet “kirke” under Kristi nadige herre-
dgmme. Kirkehusene ble f@grst vanlige pa 300-tallet, da kristentroen ble anerkjent som
offentlig religion i den keiserlige almanakk.

Den troende kirke — den bekjennende kirke

Uttrykket “den troende kirke” sikter til kirkens hellige tro, den tro som Gud virker med
sitt evangelium bevitner med apostlenes laere fra Kristus. Den treene Gud er med
andre troens kilde og det overordnede subjekt i kristnes bekjennelse og bgnn.

Apg 18:27 - (han) ble til stor hjelp for dem som ved Guds nade var blitt troende. 1 Tim 4:10 -
den levende Gud, som er alle menneskers frelser, men farst og fremst de troendes.

Kirkens tro er begrunnet i Kristi lidelse, d¢d og oppstandelse pa den tredje dag, ”slik
Skriftene har sagt” (1 Kor 15:3f, jf Mt 16:21). Han er den levende hjgrnestein i kirkens
grunnvoll. Uten den Oppstandne ville kirkens Kristus-bekjennelse, apostelordets lzere
og kirkens gudstjeneste veert ukjent i verden. Den oppstandne Kristus sammenfgyer
og sammenholder kirken som tros- og lerefellesskap. Det gjgr han med apostlenes
leere fra ham. Allerede kirken i Salomos buegang fremstod som apostolatets kirke, or-
todoks og konfesjonell (Apg 2:42).

Ef 2:20f - Dere er bygd opp pa apostlenes og profetenes grunnvoll, men hjgrnesteinen er
Kristus Jesus selv. Han holder hele bygningen sammen, sa den i Herren vokser til et hellig
tempel. 1 Kor 4:17f — Timoteus /.../ skal minne dere om min vei i Kristus Jesus, slik som jeg
lserer over alt, i alle menighetene. Noen av dere er blitt overlegne, fordi de tror at jeg ikke
kommer tilbake. 11:2 — Dere skal ha ros for at dere /.../ holder fast pa de overleveringer jeg
har gitt videre til dere. 15:1f — Jeg kunngjer for dere, bradre, det evangelium jeg forkynte de-
re, det dere har mottatt og star pa. Gjennom det blir dere frelst, hvis dere holder fast pa det
ordet jeg forkynte.

Troen er aldri uten kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse til Jesu undervisning i Skriftene
om sin person og sitt verk. Peter bekjente pa vegne av de tolv Kristus-bekjennelsen,
som Jesu Far i himmelen er opphav til. De bekjente ham ikke umiddelbart, men i sam-
svar med Jesu undervisning i ”Skriftene”. Kristi person og verk er troens arsak. kirken
er ikke bygd et menneskes myndighet, men pa det embete som bekjenner det samme
som Peter bekjente pa vegne av de tolv. Derfor talte Jesus til Peter som en tjener: «Pa
denne klippe», det vil si pa dette embete vil jeg bygge min kirke...»

KSv/Hjelperen, side 105



Mt 16:16-18 — «Du er Messias, den levende Guds Sgnn.» Jesus tok til orde og sa: «Salig er
du, Simon, Sgnn av Jona. Dette har ikke kjgtt og blod apenbart deg, men min Far i himmelen.
Og det sier jeg deg: Du er Peter, pa denne klippe vil jeg bygge min kirke, og helvetets porter
skal ikke fa makt over den.»

1 Pet 2:5 - Veer selv levende steiner som bygges opp til et andelig tempel! Bli et hellig pres-
teskap, og beer fram andelige offer som Gud gjerne tar imot, ved Jesus Kristus. 2 Tim 2:15 -
du skal vite hvordan en skal ferdes i Guds hus, som er den levende Guds menighet, sannhe-
tens stgtte og grunnvoll. 1 Kor 6:15-20, 2 Kor 6:14-18, osv.

Felles bgnn i offentlighet er trosbekjennelse og ma veere i samsvar med Kirkens kjen-
netegn. Det er svermeri & begrunne Guds kirkes naervaer med inderlighet, kjaerlighet,
iver osv. De er ustadige og tvetydige kjennetegn som forgar.

Den rett utlagte Skrift

Hva troen tror pa (fides quae), kan prgves pa apostelordets laere fra Kristus. Andre kil-
der finnes ikke. Guds kirke pa jorden har ikke noe Guds mandat til a forandre eller re-
servere seg mot apostelordets laere. Fglgelig er det ikke meninger, men den rett utlag-
te Skrift fra dens Herre som virker skillet mellom rettleerende (ortodokse) og vranglae-
rende (heterodokse) kirker. Dette skille bestar inntil Dommens dag. Utopister prote-
sterer.

Apostelordets laere fra Kristus er “den sunne leere” — i motsetning til fremmed eller
selvvalgt leere. Det greske ordet for vranglaere — heresi, kommer et ord som betyr «jeg
velger meg» (haireomai). Foretrekker man sin egen eller andres mening fremfor apos-
telordets leere fra Kristus, da opptrer man som heretiker. Kunnskapskilden er en an-
nen.

Joh 8:44 — Dere har djevelen til far, og dere vil gjgre det deres far gnsker. Han har veert en
morder fra begynnelsen og star ikke i sannheten; det finnes ikke sannhet i ham. 2 Tim 4:1 -
Anden sier med klare ord at i de siste tider skal noen falle fra troen. De skal holde seg til &n-
der som farer vill, og til l;erdommer som stammer fra onde makter.

2 Tim 3:1-5 — i de siste dager skal det komme vanskelige tider. For da vil menneskene veere
egoistiske, glade i penger, fare med skryt, veere overmodige, snakke stygt om andre, veaere
ulydige mot foreldre, utakknemlige, uten respekt for det hellige, ukjeerlige og uforsonlige, fare
med sladder, mangle selvbeherskelse, veere ra, likegyldige for det gode, svikefulle, oppfaren-
de, innbilske. De elsker lystene hgyere enn Gud. | det ytre har de gudsfrykt, men de fornek-
ter dens kraft. Vend deg bort fra slike folk!

Avgjgrende for kirkens liv er ikke formene, men evangeliets rene laere og sakrament-
forvaltning i samsvar med Kristi ord (CA 7). Den antikristelige andelighet kjennes pa
selvopphgyet raderett over kirkefellesskapets ordninger.

Sakramentene - Guds synlige Ord i kraft av Guds forkynte ord

Det strider mot Guds ord a skille sakramentenes forvaltning fra Ordets forkynnelse —
eller omvendt. Skillet etablerer forestillingen om to myndighetsomrader — det ene for
presten, det andre for predikanten. Noe lighende skjer nar man underviser om Natt-
verdens sakrament uten hensyn til Kristi ord over framsatt brgd og vin. (CA 5 beskriver
det nytestamentlige presteembete (hyrdeembete) siden aposteltiden: ”For at vi skal fa
denne tro, er evangelieforkynnelsens og sakramentforvaltningens embete innstiftet”.)

Det er vanlig blant lutheranere a bruke ordet "kirke” om Guds universelle (allmenne)
kirke, og ordet "menighet” om det ordnede nddemiddelfellesskap pa stedet. Denne

KSv/Hjelperen, side 106



ordbruk handler om skilte stgrrelser, for det lokale gudstjenestefellesskap er samtidig
uttrykk for den universelle kirkes tilbedelse hvor som helst Guds hemmeligheter blir
forvaltet med troskap. Desto viktigere er de liturgiske uttrykk. De bevitner denne un-
derfulle enhet og sammenheng.

Den forsamlede menighet samarbeider med sin prest om de handlinger som den opp-
standne Kristus har innstiftet og befalt. Disse handlinger betegner det unike ved pres-
tens hyrde- og leerergjerning i menigheten. Derfor er det feil 3 omtale den som “pres-
tejobben”.

Det er forskjell pa kirkefellesskap og kirkeorganisasjon. Et kirkefellesskap omfatter
menigheter av samme bekjennelse. Deres samarbeid om felles stgttetiltak er da a for-
std som en troens frukt i kjeerlighet. Det er uttrykk for villfarelse og falsk andelighet
nar mennesker representerer en kirkeorganisert uenighetskultur og fgyer seg etter rg-
versynodens leerevedtak.

Benevnelsen "folkekirke”

Benevnelsen gir inntrykk av en parallell til Guds folk i den gamle pakt, som i etnisk for-
stand var “Israel etter kjpdet” (1 Kor 10:18). Til forsvar for folkekirken har men vist til
Jesus som ikke brgt med den, tross kritikkverdige forhold. Med denne betraktnings-
mate blandet man sammen «folk» (el nasjon) og kirke, og kalte for «separatister» de
lutheranere som gjenopprettet menigheter pa kirkens grunn, lagt i begynnelsen.
Andre utvandret til land hvor de var fri til & gjenopprette kirkefellesskap pa kirkens
ubeskarne grunnvoll.

Kilden til benevnelsen «folkekirke» er nasjonalromantiske idéer fra fgrste halvdel av
1800-tallet (eks NFSGrundtvig og filosofen Hegel. Jf “nasjonalkirken” i 1930-arene).
Uttrykk av typen «Den norske folkekirke» markerer det institusjonaliserte oppbrudd
fra den evangelisk-lutherske bekjennelse, for her rar menneskers meninger og hold-
ninger, og ikke Jesus med apostelordets laere fra ham som er Skriftens Herre og kirkens
Leerer.

Pa den ene side kan folkeviljen vinne fram gjennom representasjon i en kirkeorganisert
rads- og megtestruktur, og med kirkemgtets flertallsvedtak kontrollere brede samfunns-
interesser. Da fungerer den organiserte kirkevirksomhet som rammeverk for den se-
kulaer-liberale kvasireligion som vil tilfredsstille dens livsfglelse og rituelle behov. Be-
grepet “folk” far dermed opposisjonelle overtoner (jf folkereisning, selvstyrekrav) og et
innhold bestemt av individers frihet, likhet og brorskap (el likestilling). Seire vinnes
med «halleluja» og gledestarer religipse «happenings» iverksatt fra kirkebestemt dato,
men seirene gjelder den nyhedenske livsstil. Den toger inn i kirkefellesskap som histo-
risk sett har tgmt kirkehus for folk og la en gang sa blomstrende kirkefellesskap gde.
Hvor det unike ved kirkens budskap og virksomhet blir vraket og menigheten alminne-
liggjort, der blir virksomheten uinteressant.

Pa den annen side kan ogsa «konservative» kristne vinne fram gjennom mobilisering,
og med kirkemgtets flertallsvedtak vinne kontroll over apostelordets lzere i gudstjenes-
telige ordninger. Da fungerer den organiserte kirkevirksomhet som rammeverk for de
”personlige” kristne som til sammen utgjgr "kristenfolket”, men da med “folket” som
arbeidsfelt og misjonsmark.

KSv/Hjelperen, side 107



Pa begge sider er man bundet sammen i den overordnede fellesinteresse som den or-
ganiserte virksomhet representerer i vedtatte former. Da fungerer forestillingen «Den
norske folkekirke som ideologisk overbygg. Det helhetlige hensyn fremtvinger kom-
promisser som i noen grad tilgodeser den tapende part, iallfall for en tid (biskopelig
pragmatisme). Sa trekker partene et lettelsens sukk, for folkekirken bestar ved a til-
fredsstille menneskers behov for overgangsriter og magisk-terapeutisk deisme i krisesi-
tuasjoner. Virkningen er omfattende og kirkegdeleggende. Den omdanner folkekirken
i folkereligionens bilde. De kirkehus som en gang var innordnet den evangelisk-
lutherske bekjennelse under sogneprestens tilsyn, star apner for anti-kristus i Herrens
tempel.

Dapmisbruk

Folkekirke-ideen lar dapen vaere koblingen mellom borgersamfunn og kirkesamfunn,
mellom “folk” og “kirke”. Det er en pastatt kobling, uavhengig av forsakelsen og kir-
kens gudgitte tro, og lgst fra den evangelisk-lutherske kirkes identifikasjon med Den
Ene Hellige Kirke i skriftbunden tradisjon. Under parolen “apen folkekirke” genererer
koblingen forestillinger om en syntese mellom kirkelige og folkelige interesser (meta-
forisk manipulasjon). Et eksempel var venstre-grundtvigianismens(1800-t), som identi-
fiserte kirken med folkets interesser (den sekulzere bekjennelsespragmatisme).

Guds hus og kirke i nytestamentlig mening er noe annet enn et folkets hus, hvor guden
demos (folket) rar. Motsetningen er himmelropende. | Guds kirke styrer Kristus med
den rett utlagte Skrift, gitt videre til kirken i og med apostelordets laere fra ham. Her
leerer dgpte a etterfglge alle Kristi befalinger og leve i Guds kirkeorden som Guds kjzere
barn for Kristi skyld. | den apne folkekirker tjener dapen som alibi for rettighets- og
likestillingskrav i et «indrekirkelig» demokrati.

Det liberale folkedemokratis ideéer om individers likestilling og rettigheter la premisser
for folkekirkenes organisering i Norden. De lavkirkelige viste til det abstrakt-
funksjonelle embete som ”alle” kristne har del i, og viste til det alminnelige preste-
dgmme i kampen mot embetsmannsveldet i kirken. Prestens utgvelse av prekenem-
betets gjerning i menigheten ble innordnet det parlamentariske system, og kirkens lae-
re og liv gjort avhengig av folkeviljen i representative organer, i siste omgang av Stor-
tingets lovgivende myndighet over Kirkeordningsloven (fra 2017). Kirker som formelt
sett var "evangelisk-lutherske”, ble ofre for regimentblanding og positivistisk (ateistisk)
kirkerett. Et vendepunkt i Danmark-Norge var «den suveraineKongelov» fra ar 1665,
stadfestet med Norges Grunnlov av 1814.

Ikke kirkedemokrati, men kristokrati

Kristi kirke er verken statsstyrt eller folkestyrt. Kirken er et kristokrati hvor Kristus ale-
ne er Herren og kilden til kirkens sendelse og prekenembetets kompetanse, autoritet
og gyldighet i lzeresaker. Denne delegering “ovenfra” omfatter alle kirkeniva — fgrst til
Herrens utvalgte apostler, sa til prestene etter dem, og til den bekjennende menighet i
den gudstjenestelige samling om Ord og sakrament.

| Kristi kirke har ingen krav pa noe som helst, for i likhet med Kristus er alle tjenere i
Guds kirkeorden og Kristus underordnet — enhver i sitt kall. Men et kirkestyre hjemlet i
representasjon og flertallsfornuft, ma ngdvendigvis agere reduktivt i sin omgang med
kirkens grunn, lagt i begynnelsen.

KSv/Hjelperen, side 108



22.

Hvem er arsak til apen kirkesplittelse?

De lekfolk som unntaksvis gjenopprettet det evangelisk-lutherske gudstjenestefelles-
skap (eks Nord-Sverige begynnelsen pa 1800-t), de ble stemplet som ”separatister”, og
menigheter av luthersk bekjennelse ble gitt “kirkesvik”-status (jf landssvik). Benevnel-
sene tilslgrte den bekjennelsessituasjon da bekjennelsestroskap i praksis betyr gjen-
opprettede gudstjenestefellesskap pa kirkens grunn, befridd fra statlig overstyring og
patvungne reservasjoner i leere og praksis, og i lydighet mot Gud mer enn mennesker
(Apg 5:28).

DEN KJEMPENDE KIRKE

Guds kirke i himmelen og pa jorden er bade den triumferende kirke for Guds trone og
den kjempende kirke pa jorden. Hos Gud er en glede, fred og hvile som overgar all for-
stand. Men under syndefallets kar fins en strid @ unnga og en fred a bevare, men kke
for enhver pris:

1 Joh 5:19 - Hele verden ligger i det onde. Rom 12:18 — Hold fred med alle, om det er mulig,
sa langt det star til oss. 2 Tim 2:23-25, Ef 4.3, 5f.

En kamp for den himmelske lzeres renhet

Apenbaringsordets Gud kaller troens bekjennere, men isar kirkens hyrder (pastorer og
biskoper) til leereforsvar. Det utgves ikke med privatmeninger, men med den rett ut-
lagte Skrift fra dens Herre. Saken gjelder apostelordets laereformidling fra Skriftens
Herre og kirkens Herre. Da stiller vi ikke likt, for i kirken gjgr kall og vigsel til hyrde- og
lzereembetet forskjellen mellom prest og menighetslem. Det er prestens skyldighet a
vokte den Guds hjord som er ham betrodd, og pa Kristi vegne forvalte evangeliet og
sakramentene under utgvelse av himmelrikets ngkler. Guds ord opplyser og veileder.

1. Gud har opprettet det fiendskap som kaller kristne til strid

1 Mos 3:15 — (Gud sa til djevelen) «Jeg vil sette fiendskap mellom deg og kvinnen, mellom
deg og kvinnen, mellom ditt avkom og hennes att. Den skal knuse ditt hode, men du skal
hogge den i haelen.» Ap 12:9 — Den store drake ble styrtet, den gamle slange, han som kal-
les djevelen og satan og som forfgrer hele verden, han ble kastet ned pa jorden og hans eng-
ler med ham.

Ef 6:10-20 — Bli sterke i Herren, i hans veldige kraft! Ta pa Guds fulle rustning, sa dere kan
holde stand mot djevelen lumske angrep. For vi har ikke en kamp mot kjgtt og blod, men mot
makter og myndigheter, mot verdens herskere i dette marke, mot ondskapens andeheer i
himmelrommet. Ta derfor Guds fulle rustning pa, sa dere kan gjere motstand pa den onde
dag og bli staende etter a ha overvunnet alt. Sta da klar med sannheten som belte om livet....

Gud var initiativtageren til “de hellige kriger”, da israelittene inntok det lovede land
(Josvas bok). De var skyggebilder av troens gode strid i den nye pakt. Na pagar en hel-
lig krig for Guds kirkes fremtreden som apostolatets kirke med de rene kjennetegn fra
kirkens Herre. Sa lenge denne verden bestar, ma kristne stride for evangeliets renhet
og sakramentforvaltning etter Guds ord. Kirkens vapen er «Andens sverd, som er Guds
ord» (Ef 6:17). Derfor ma kampen sta hver gang Ordet blir forkynt og undervisning gitt
i Guds ord.

KSv/Hjelperen, side 109



Joh 15:16a - jeg har utvalgt dere og satt dere til & ga ut og beere frukt, frukt som varer. Ju-
das 1:3f — a kjempe for den tro som en gang for alle er overgitt til de hellige. For det har sne-
ket seg inn visse folk blant dere, ugudelige mennesker som etter Skriftene for lengst er be-
stemt til dom. De forvrenger var Guds nade sa de kan leve et utsvevende liv, og fornekter var
eneste hersker og Herre, Jesus Kristus. Mt 10:34ff. Gal 2:4-10.

Om faren utenfra:

Mk 13:13 — dere skal hates av alle for mitt Navns skyld. Men den som holder ut helt il slutt,
skal bli frelst. Joh 16:2 — det kommer en tid da enhver som slar dere i hjel, skal tro at han ut-
fgrer en tieneste for Gud. Sal 124 og Ap 12.

Om gdeleggelsen innenfra:

Gal 5:1 - Til frihet har Kristus frigjort oss. Sta derfor fast og la dere ikke igjen tvinge inn under
trelldommens ak. 1 Kor 10 og Heb 3-4.

Salmenes Bok — Kristi bgnnebok - lar oss ofte be om Guds redning og hjelp mot vare
fiender, f eks Sal 3, 6, 7, 13, 31, 35, 46, 54, osv.

Kravet til troskap og arvakenhet i overleveringen, gjelder alle kristne, enhver i sitt kall,
og med Kristi gjenkomst for gye: Mt 24 og Lk 12.

Brudd med apostolisk laereoverlevering krever brudd med vranglaerernes fellesskap: (i
3 Joh er problemstillingen den motsatte — fellesskap med vrangleeren er brudd med
apostelordets laere fra Herren).
2 Joh 9f - Den som ikke holder seg til Kristi laere, men gar ut over den, har ikke samfunn med
Gud. Den som holder seg til leren, han har samfunn med Faderen og Sgnnen. Om noen
kommer til dere og ikke farer denne Ieere, sa ta ikke imot ham i deres hjem, og hils ham ikke

(if hilsenen i gudstjenesten: (P) Herren vaere med dere, (M) og med din and. Hilsenen konsti-
tuerer og opphever naderettens forsamling i Guds rike).

”Sakornets lov” er Kristus-mgnsteret i Guds kjiempende kirke, Joh 12:24.
lllustrasjon: Stefanus, Apg 7 (51f, 55f (jf Dan 7:13), 58f).

| denne kamp er Igftet om seier allerede oppfylt i Jesu lidelse og dgd.

Joh 14:27 - Fred etterlater jeg dere, min fred gir jeg dere, ikke den fred som verden gir. La
ikke hjertet bli grepet av angst og motigshet. 16:33 — | verden har dere trengsler. Men veer
frimodige; jeg har seiret over verden. Jf 3 Mos 3:15.

Fullendelsen gjenstar, nar dgden blir tilintetgjort.

1 Kor 15:26, 57 — Den siste fiende som tilintetgjares, er dgden. /.../ Gud veere takk, som gir
oss seier ved var Herre Jesus Kristus! Derfor, mine kjeere bradre, sta fast og urokkelig, og
gjer stadig fremgang i Herrens gjerning..

2. Prestens gjerning - en strid pa tre fronter
1 Tim 6:12-16 — Strid troens gode strid og grip det evige liv som du er kalt til, og som du be-
kjente deg til da du avla den gode bekjennelse for mange vitner....

(a) Et forsvar for Guds ord:

En kamp for kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse, under avvisning av l&erdommer i
strid med apostelordets lzere fra Kristus og Faderen. Kampen medfgrer lidelse med
martyriets mulighet, om Gud vil. Pa denne front skjer fremveksten av kirkens
bekjennelsesformularer og bekjennelsesskrifter, slik det skjedde i oldkirken og pa
reformasjonstiden.

(b) Et forsvar for troens bekjennere:

KSv/Hjelperen, side 110



23.

Denne kamp gjelder Guds kirkes kjennetegn i menighetens samling om Ord og
Sakrament i samsvar med Kristi ord. P3a denne front fgres kampen med preken,
undervisning og leeretukt.

1 Pet 5:1-4 — Vaer hyrder (pastorer) for Guds hjord....
(c) Et forsvar for menneskenes skyld i naermiljg og samfunnsliv:

Da gjelder kampen en livsstil med Kristus selvhengivende kjaerlighet som eksempel i
lydighet mot Guds bud. Pa denne front har privatskriftemalet, menighetens diakoni
og kristnes kallsgjerninger samfunnsbevarende virkninger (jordens salt). Nar
Kristus-bekjennelsen ledsager “gode gjerninger”, finner mennesker vei til kirkens
fellesskap og rett lovprisning. Samtidig markeres fronten mot den hedenske livsstil
prisgitt menneskets onde begjaer i dets opprgr mot Guds gode skapervilje.

Mt 5:13-16 - Dere er jordens salt...

3. Fristelsen til unnfallenhet

Nar kristne tilpasser laeren til “det jeg fgler er rett for meg”, da slar de fglge med
mengden, lik drivtemmer pa en mektig flod. De viker unna striden for Guds ord, tilpas-
ser lzeren til syndefallskulturen og motsier apostelordets lzere med forakt for den be-
kjennende kirke. Var onde menneskenatur fore-trekker den bekvemme Igsning, ver-
dens applaus og harmoni i dette liv. Da dyrker man avguder fremfor a etterfglge apos-
telordets lzere fra dpenbaringsordets Gud og Bibelens Herre.

Mt 4:9f — «Alt dette vil jeg gi deg, dersom du faller ned og tilber meg.» Da sa Jesus til ham:
«Bort fra meg, satan! For det er skrevet: Herren din Gud skal du tilbe, og bare ham skal du
tiene.» 5:13 — om saltet mister sin kraft, kan det da bli salt igien? Det duger ikke lenger til
noe.... Ap 2:4 - dette har jeg imot deg, at du har forlatt din farste kjserlighet.

Anti-kristus er pa fremmarsj hvor kirkefellesskap bestar med rom for laere og liv i strid
med apostelordets laere fra Kristus Jesus, Skriftens Herre. Forfgrelsen fullendes med
handlingsrom for opposisjon under kontroll, lik hunder i band. De tar dressur.

Joh 8:28f — Nar dere far lgftet Menneskesgnnen opp, da skal dere forsta at JEG ER han, og
at jeg ikke gjgr noe av meg selv, men taler slik Faderen har leert meg. Og han som har sendt
meg, er med meg. Han har ikke latt meg veere alene, for jeg gjer alltid det som er etter hans
gode vilje (42f, 47, 51). Jf Mt 23:13-33. Fil 3:7f, 17. 1 Kor 4:16, 11:1, osv.

«ORDETS REGEL» KIRKENS RETTESNOR

Joh 10:4-5, 27 — sauene falger ham, for de kjenner hans stemme. Men en fremmed fglger de
ikke; de flykter for ham, fordi de ikke kjenner stemmen til den fremmede. /.../ Mine sauer hg-
rer min rgst, jeg kjenner dem, og de falger meg.

Hjordens adferd omfatter Hyrdens adferd og stemme. Hyrden er det Guds Lam som
har baret verdens synder (Joh 1:29). Med ham til gave, fglger hjorden Den Gode Hyr-
des eksempel i kjeerlighetens gjerninger. Hjorden — den troende kirke, lever i troens
lydighet etter Guds gode skapervilje og med Kristus som eksempel. Guds folk kjennes
pa etterfglgelsen i Lammets spor, hvor enn det gar (Ap 14:4).

«Ordets regel» er Kristi ord — i en sum Kristi virksomme ord over fremsatt brgd og vin,
bade testamentord, tydningsord og befalingsord. Fra ham har vi mottatt den rett ut-

KSv/Hjelperen, side 111



lagte Bibel, gitt kirken i og med apostelordets leere. Den er i sannhet «Guds ord» fra
Bibelens Herre (1 Tess 2:13, jf 1 Kor 15:1-3, osv).

Bibelen vitner med sin ordlyd om Jesu person og verk, utlagt av ham selv. Han ga vide-
re leeren fra sin Fader, mottatt fra evighet av. Det trofaste og sanndrue vitne er Ordet
som ble menneske i Jesu skikkelse (Joh 1:14). Den trofaste kirke bekjenner sin eneste
Leerer og rettskilde, og utgver sin naderett med den himmelske lzere fra Faderen og
Sgnnen (2 Joh 2:18ff). Derfor formaner apostelen, at vi aldri ma ga utover det som star
skrevet (1 Kor 4:6). | sa fall farer vi vill og fgrer andre vill. Hvordan pasta noe slikt?
Svar: Pa grunn av Guds endegyldige eviggyldige vitnesbyrd.

Apenbaringsordets Gud har bevist sin og Jesu troverdighet da han reiste Jesus opp fra
de dgde pa den tredje dag, slik Det gamle testamente vitner om ham. Apenbaringsor-
dets Gud er kilden til kirkens Kristus-bekjennelse og naderett i en bevitnet Jesus-
historie. Den er ikke avsluttet, men fortsetter i natid. Det kan vi vite av Guds kirkes
kjennetegn, innstiftet og befalt av den korsfestede og oppstandne Kristus. De er ytre
tegn i en dennesidig historie. De hgres og ses hvor de blir forvaltet i den forsamlede
menighet slik han har befalt. | motsatt fall ma trolgse tjenere spgrre: Hvor er Jesus?

Synlige paminnelser er allerede prekestolen, dgpefonten og Herrens bord — og med
skriftestolen i det gammellutherske kirkerom. De er paminnelser om det apostoliske
prekenembete, himmelrikets ngkler, misjonsbefalingen, dapen og alterets sakrament,
innstiftet «i den natt da han ble forradt». Forvaltet pa troskapens vilkar, vitner tegne-
ne om Den Gode Hyrde, virksom i den forsamlede menighet. Sett fra var side, er kir-
kens historie historien om nademidlenes bruk og om «de helliges samfunn» om de hel-
lige ting, forvaltet pa Guds vilkar, i samsvar med Kristi ord uten forbehold eller laer-
dommer oppfunnet av mennesker.

Kristi befalinger er lette a holde, men etterfglgelsen medfgrer de omkostninger som
Gud tillater. Likevel er korsets ak gagnlig og lett, for syndebyrden har Den Gode Hyrde
baret. Kristus ved Faderens nadeside er var skatt i himmelen. Han alene er arsaken til
var barnerett og naderett hos Gud, gitt den enkelte i dapen. Derfor ma dgpte leere Or-
dets regel, skal de kunne gjenkjenne Den Gode Hyrdes stemme, ferdes rett i Guds kirke
og fly inntrengere og rgvere.

Martin Luther brukte uttrykket “Ordets regel” i en preken som nok blir sjelden lest el-
ler opplest i var tid. Den finnes i den norske Kirkepostillen pa Tredje Pinsedag (s 302).
Tekst: Joh 10:1-11. Det fins bare tre Luther-prekener over denne teksten, alle fra
1520-tallet, og derfor gjenspeiler de konfrontasjonen den gang mellom det evangeliske
presteembete og Romerkirkens offerprestedgmme. En nyttig paminnelse for oss er
Luthers utleggelse av det siterte Jesus-ord, Joh 10:4-5, her i oppdatert sprakdrakt:

- “alle kristne har makt og rett til 3 demme om all lzere, skille seg fra falske leerere
og biskoper og ikke lyde dem /.../ andre kjennetegn trengs ikke enn de Kristus har
gitt. Denne dom er de skyldig til a fglge og altsa flykte fra alle slike, uansett hvem
og hvor store og mektige de enn er.

Hermed er alle de avsatt fra sitt embete og sin myndighet som vil styre i kirken og
likevel ikke forkynne Kristi ord, men sine egne bud. De krever av folk at man skal
adlyde dem som biskoper, de som representerer kirkens organiserte
myndighetsomrade (el ordentlige regimente).

KSv/Hjelperen, side 112



24.

Dertil er Kristi hjord skyldig til 3 etterfglge denne Kristi dom og anse slike for

avsatte, ja, som fordgmte og utskilte fra Kristi kirke, og a flykte for dem som

forbannede. Sa sant de vil vaere Kristi fromme og trofaste hjord, skal de ikke la seg

rgve eller selv gi bort denne sin domsmyndighet, sa de bifaller, antar eller fglger hva

de andre matte beslutte annerledes, de veere paver, biskoper eller kirkemgter.”
Kirkens fremste martyr er Den Gode Hyrde, som ga sitt liv til Issepenge for sin hjord.
Vi er dyrt kjgpt. Hjorden tilhgrer ham — og ingen annen. Og ingen kan vaere hyrde for
en menighet uten a veere villig til 3 lide for Ordets skyld, sa far lidelsen komme som
Gud vil.

Apg 20:28 — Gi akt pa dere selv og pa hele den hjord hvor Den Hellige And har innsatt dere il
biskoper, til & veere hyrder for Guds kirke, som han har kjgpt med sitt eget blod (e Sv Kyrkobi-
bel).

Ordets regel normerer samarbeidet i menigheten. Den er «Guds hjord» (1 Pet 5:2).
Med Kristus til gave, fornyer han vare liv med herlighetsriket for gye. Skjult under kor-
set beerer Ordets regel frukt til Guds zere.

Til bibelstudium og samtale:

Med Ordets regel fglger «utskillingens regel» — nei til fremmede guder og
avguderisk myndighet, Jos 24:14-15. Mt 7:15-27, 16:25.

Apostolatets kirke kan ikke fremsta uten «utskillingens regel». Se Rom 16:17f, Gal
1:8f. Kol 2:8. 2 Tess 3:6, 2 Tim 3:5-9, Tit 1:16, 3:10, 2 Joh 10f.

Kirkens rettsgrunn, se Ef 2:20, 1 Tim 3:15, osv.
Eksempel: Sendebrevet til Laodikea-menigheten, Ap 3:14ff.

DEN ENE HELLIGE KIRKES ENHET OG VEKST

F@rst to observasjoner i Nytestamentet: (1) Ikke noe sted fremstiller Guds kirkes hel-
lighet som en kvalitet ved kristne mennesker. (2) Ikke noe sted fremstiller kirkens en-
het og vekst som et produkt av mennesker, det veere idéer, behov, hensikter, proselyt-
tering og organisasjonstalent. Alt slikt vitner om "lyst til tom zere”, Gal 5:26.

Joh 17:19 - Jeg helliger meg selv for dem, for at ogsa de skal veere helliget i sannhet.

Jesus - den ene Hellige og Rettferdige, skilte seg ut for a frembaere seg selv som et hel-
lig offer for alle oss andre. Den Ene for alle. Denne enestdende hendelse er Jesu
gversteprestelige gjerning. Den er det store og uuttemmelige hovedtema i Bibelen, og
skal sa veere i hver eneste preken.

Kristus har helliget sin kirkebrud med sin offerdgd, og hun tjener Gud i Kristi hellighet
rettferdighet. Den Hellige And skiller kirken ut fra alt som er syndig og urent. Med Or-
det og sakramentene som midler, tilregner han kirken Kristi hellighet og han gjgr hen-
ne hellig, hva hun allerede er i ham.

KSv/Hjelperen, side 113



Ef 5:25f - Kristus elsket kirken og gav seg selv for henne, for & hellige henne ved a rense
henne i vannets bad med ordet, og for a stille kirken frem for seg i herlighet. (E Sv Kyrkobi-
bel.).

Jesus ber ikke bare for apostlene og deres etterfglgere i prekenembetet. Han ber for
alle kristne og hver enkelt til samme tid: - «at de alle skal veere ett, likesom du Fader, i
meg og jeg i deg, at ogsd de skal veere ett i oss, s verden skal tro at du har sendt
meg.»

Ordene taler om det guddommelige vesen. Sgnnen er av samme vesen som Faderen —
«du, Fader, i meg og jeg i deg.» Han ber for alle kristne, at de skal veere ett i Faderen
og Sennen. Eller sagt med apostelen Peter: Han ber for oss om «samfunn med gud-
dommelig natur» (2 Pet 1:4). Hvordan er det mulig, undres vi. «Ved de dyrebare og
meget store Igfter», forklarer han.

Nar evangeliets rene laere blir mottatt, da oppstar en guddommelig enhet mellom
mottageren og Guds kirke i himmelen og pa jorden. Guds kirkes enhet er en lezereenhet
pa gudgitt leeregrunn. (CA7.)

Den som reserverer seg mot apostelordets laere fra Sgnnen og Faderen, han stiller seg
utenfor den rettroende kirkes guddommelige enhet. Denne enhet kommer synlig til
uttrykk i Den Hellige Nattverd — i kommunionen:

1 Kor 10:16f — Velsignelsens kalk som vi fremsier velsignelsesbannen over, er den ikke sam-
funn med Kristi blod? Siden det er ett brad, er vi, skjgnt mange, ett legeme. Vi far jo alle del i
dette ene brgd. (E Sv Kyrkobibel.)

De helliges samfunn i de hellige ting er arsaken, nar vi forkaster vranglaeren og holder
oss borte fra vranglaerernes altere. | stedet kneler vi ved de altere hvor evangeliets re-
ne laere blir forkynt og vi mottar med munnen Kristi legemes og blods sakrament, slik
Kristi ord sier. Da blir vi forent med ham og er ett i Faderen og Sgnnen. Den Hellige
And virker ved Kristi evangelium den tillitsfulle tro pa Kristi ord — om underet han gjgr
og gaven han lar rekke fram i en jordisk skikkelse til mat og drikke. Da forkynner vi
med var kommunion Herrens dgd inntil han kommer, for at verden skal tro at Faderen
har utsendt Sgnnen i Jesu tjenerskikkelse til Igsepenge alle.

Guds underfulle gave tatt i betraktning, ma vi for all del unnga a gjgre var nattverdfei-
ring og altergang til hovedsaken i messen. De helliges samfunn bestar i Guds underful-
le gave — Faderens forsoning med verden i den natt da Sgnnen ble forradt. Gjgr vi kir-
kens enhet og vekst til et produkt av menneskers skjgnn og anstrengelser, vanhelliger
vi Guds navn og stiller oss utenfor Guds Ene Hellige kirkes enhet. Derfor bruker vi ikke
den skjgnnmalende ordbruk om «kirkefellesskap pa tilstrekkelig grunnlag», «forbrgd-
ring i kjaerlighet», «tjenestefellesskap», «apen folkekirke» og lignende.

Kristus forener og gir vekst

Den treéne Gud forener kirken og lar henne vokse med sitt skapende ord. Han inn-
lemmer mennesker ved tro og dap, og bygger kirken.

KSv/Hjelperen, side 114



1 Kor 3:7 - Derfor er de ikke noe, hverken den som planter eller den som vanner, men bare
Gud som gir vekst. Kol 2:19

Ef 2:21f — (Kristus Jesus) holder hele bygningen sammen, sa den i Herren vokser til et hellig
tempel, og gjennom ham blir ogsa dere bygd opp til en bolig for Gud i Anden.

Kristus er til stede i den forsamlede menighet pa troskapens vilkar, for prekenembetets
utgvere er kalt til & forvalte Guds rikes hemmeligheter slik han har befalt. Da vokser
kirken "innenfra” - i dem som hgrer Kristi ord forkynt og anvender forsoningens goder,
enhver pa seg selv. De blir rotfestet i Guds ord og baerer frukt, Gud til sere.

1 Kor 4:1f, 6 — Sa skal dere /.../ se pa oss som Kristi tjenere og forvaltere av Guds hemme-
ligheter. Na kreves det av forvaltere at de viser troskap. /.../ at dere kan lzre ikke a ga ut
over det som er skrevet. .

Joh 17:20f — Jeg ber /.../ ogsa for dem som ved deres ord kommer til tro pa meg. Jeg ber at
de alle ma veere ett, likesom du, Far, erimeg og jeg i deg. Slik skal ogsa de veere i oss, for at
verden skal tro at du har sendt meg. Jf 10:17. Mt 16:18. Ef 3:14-19, Kol 2:6f.

Pa kirkens grunn, lagt i begynnelsen

Kristus bygger sin kirke og forener den pa apostlenes og profetenes grunnvoll, hvor
han selv er den levende hjgrnestein. Grunnvollen bestar i den rett utlagte Skrift fra
dens Herre. Pa denne basis blir den Kristus-virkelighet bygd opp “som ikke er gjort
med hender”, Mk 14:58. Guds kirke hgrer uatskillelig sammen med Kristus, og er det
mysterium som hans legeme var i Jesu skikkelse. Den troende kirke er Kristus-
virkelighet og bzerer Guds eget vesen fra evighet.

Joh 2:19 - Jesus svarte: «Riv ned dette templet, og jeg skal reise det opp pa tre dager.»

1 Kor 3:16f — Vet dere ikke at dere er Guds tempel, og at Guds And bor i dere? Dersom noen
gdelegger Guds stempel, skal Gud gdelegge ham. For Guds tempel er hellig, og dette tempel
er dere. Ef 2:20f.

| natid er Guds kirke a finne i den forsamlede menighet med de gudgitte kjennetegn.
Tegnene hgres og ses i en, jordisk virkelighet av kjgtt og blod.

Rom 12:1f - Ved Guds barmhjertighet formaner jeg dere, bradre, til & beere legemet fram som
et levende og hellig offer som er til Guds behag. Det skal veere deres andelige gudstjeneste.
Og la dere ikke lenger prege av den naveerende verden, men la dere forvandle ved at sinnet
fornyes, sa dere kan bedemme hva som er Guds vilje: det gode, som er til hans behag, det
fullkomne. Joh 15:19, jf 17:15, 18:36, 1 Joh 4:5f.

Kristi legemes vekst

Storhetsidéer motiverer alliansebevegelser og den moderne gkumenisme, med drgm-
mer om "et stort gkumene”. Typisk er uhistoriske forbilder om den udelte kirke gjen-
nom tusen ar, og «den apostoliske menighet» etter modell fra menigheten i Korint. Da
overser man Jesu lignelser om sakornet og surdeigen (Mt 13:33-43). De er Kristus-
lignelser om «sakornets lov».

Joh 12:24 (Jes 53) — Hvis ikke hvetekornet faller i jorden og dar, blir det bare det ene korn.
Men hvis det dar, beerer det rik frukt. Mt 13:33-33. Apg 15:11, Rom 6:10f, 1 Kor 15:36, Gal
3:20f osv.

| Nytestamentet fins ingen skildringer av endetiden som en gullalder for Guds kirke pa
jorden. Her finnes ingen lgfter om en sukséhistorie. Jesu lignelser varsler det skjulte
skjebnefellesskap med gudmenneskets lidelse, dgd og oppstandelse. Kristi legemes

KSv/Hjelperen, side 115



enhet og vekst er Kirkens enhet og vekst hos dem som hgrer Kristi ord, bekjenner ham
og holder fast ved apostelordets laere fra ham. Hos dem er Kristus virksom med sitt
ord.

Ef 4:15ff — la oss holde oss til sannheten og i alt vokse opp i kjeerlighet til ham som er hodet,
Kristus (e Sv Kyrkobibel). Fra ham kommer hele legemets vekst; det sammenfgyes og holdes
sammen av hvert stgttende band, alt etter den oppgave som er tilmalt hver enkelt del, og slik
vokser legemet og blir bygd opp i kjeerlighet. Jf 2:20-22.

Kristi Igfte til sin kirkebrud gjelder Andens gjerning. Andens midler er Kristi evangelium
og sakramenter. Ved dem skaper han og styrker troen pa Kristi velgjerninger "for oss”.

Joh 16:14 - Han skal ta av mitt og forkynne dere”. Rom 10:16f. Jf Apg 15:7 — ved min munn.

Kristi kirke vokser innenfra i enhet og sannhet

Kirkevekst er alltid Kristi legemes vekst "innenfra”, i det gjenreiste skaperverk. (CA 5)
Pa grunn av arvesynden ma veksten vaere ufullendt inntil troens bekjennere legges i
grav. Likevel bestar Guds kirkes enhet, for Guds ords sannhet er én. Enhet og sannhet
er her her to sider av samme sak og av grunnleggende betydning i det menighetsbyg-
gende arbeid.

Kol 3:16a - La Kristi ord bo rikelig blant dere!

Motiveringen er gitt med dapen til Jesu dgd og oppstandelse (Rom 6:3-11). Det mer-
kes nar troen gves i gjerninger som har Guds ord og bud for seg, enhver i sitt kall.
Virkningen gjor "de helliges forsamling” til et liturgisk og diakonalt fellesskap pa Ordets
grunn, gitt den enkelte i dapen.

Ef 2.8-10 — av nade er dere frelst, ved tro. Det er ikke deres eget verk, men Guds gave. Det
hviler ikke pa gjerninger, for at ingen skal rose. For vi er hans verk, skapt i Kristus Jesus il
gode gjerninger, som Gud pa forhand har lagt ferdige for at vi skulle ga inn i dem. Tit 3:4-8. 1
Kor 3:16f, Ef 2:21f, osv.

P& frifinnelsen fglger fornyelsen — aldri omvendt. Den Hellige And er livgiveren i deres
innerste (hjerter) som tror frifinnelsen, fullbrakt ”i Lammets blod”. De er Guds kirke i
egentlig mening. Etter troen fglger kjaerligheten, virksom i gjerninger som har Guds
ord og befaling for seg (Fgrste Parten). Hos dem er Kristus virksom med sin And, som
lar kirken vokse i kraft av Kristi ord og bli rotfestet ”i Kristus” (Kol 2:7).

Menneskers lengsel etter den rettferdighet som evangeliet dapenbarer, vitner om den
spede Kristus-tro underveis, ogsa kalt «den lengtende tro». Andre bekjenner frimodig
Kristi velgjerninger, men felles for den svake og den sterke er Kristus i sin hellighet og
rettferdighet. Troen har Kristus, som gjgr fattige rike. Kristi forbgnn omfatter dem al-
le, og han oppmuntrer oss til 3 hgre og ta vare pa Kristi ord. Han gjgr vart legeme til et
tempel hvor Den Hellige And bor.

Joh 17:15 — Jeg ber ikke om at du skal ta dem ut av verden, men at du skal bevare dem fra
det onde.

Mt 7:24 — Den som hgrer disse mine ord og gjer etter dem, han blir lik en klok mann som
bygde huset sitt pa fiell. Jes 55:3: "Har Herrens ord, sa skal deres sjel leve!” Lk 11:28 - Sa-
lige er de som hgrer Guds ord og tar vare pa det. Joh 5:25. Fil 4:9, Ap 3:3, osv.

Joh 14:23f — Den som elsker meg, vil holde fast pa mitt ord, og min Far skal elske ham, og vi
skal komme til ham og ta bolig hos ham (5:23). Lk 10:16. 1 Kor 3:16.

Det sakramentale kristenliv
KSv/Hjelperen, side 116



25.

Veksten innenfra — i nddemidlenes bruk — kjennetegner lemmenes liv i Kristi kirke, sa
lenge vi lever her. De troende lever av Guds kirkes kjennetegn, og blir oppbygget
sammen med de andre. Kirkens enhet er aldri en «jeg vil-enhet», eller en “jeg alene-
vekst», men alltid en «<sammen med Kristi legemes enhet» og alltid en «<sammen med
Kristi legemes vekst». Jf Ef 4:15f. Malet er felles for alle: ”det evige liv, at de kjenner
deg, den ene sanne Gud, og ham du utsendte, Jesus Kristus” (Joh 17:3).

Gal 3:26f - dere er alle Guds barn ved troen pa Kristus Jesus. Alle dere som er blitt dgpt til
Kristus, er blitt ikledd Kristus. Rom 6:3f, 13:14. Gal 5:16.

Den rangsnudde prioriteringsmate

Den lar virksomheten vaere innordnet menneskers vilje, interesser og behov. Da ma
veksten sgkes i opptelling og statistikk, og enhetskriteriet veere kirkefariseismens gode
miljg. Men de helliges samfunn i de hellige ting dgr av slikt. Et eksempel var Tyatira-
menigheten, Ap 2:18ff.

GUDS KIRKES ENHET STAR IKKE I GJELD TIL
KJ@DET

Alt i kirken handler om dapen

Rom 1:28, 32 - Fordi de ikke brydde seg om a ha kunnskap om Gud, overgav Gud dem til de-
res egen sviktende demmekraft, sa de gjar slikt som ikke semmer seg. De er fulle av all slags
urett, umoral, pengejag og ondskap... /.../ De vet at Guds lov sier at de som gjer slikt, fortjenr
ade. Men ikke bare gjer de dette selv, de roser ogsa andre som gjer det.

Rom 6:3, 11 — vet dere ikke at alle vi som ble dapt til Kristus Jesus, ble dgpt til hans dad?
I...I Pa samme mate skal dere regne dere som dgde for synden, men som levende for Gud i
Kristus Jesus. 8:12 — Derfor star vi ikke i gjeld til kjedet, sa vi skulle leve etter kjgdet (NO 30).

Gal 5:24 — de som harer Kristus Jesus til, har korsfestet kjgdet med dets lyster og begjee-
ringer.
Hvor er kilden til kirkens enhet og vekst? Overskriften antyder to typer svar. Til den
ene siden gar de som begrunner kirkens enhet og gudstjenestefellesskap «ovenfra» - i
kirkens Herre, Kristus Jesus. Til den andre siden gar de som begrunner enhet og guds-
tjenestefellesskap «nedenfra» - i mennesket. Begrunnelsen forutsetter et valg mellom
uforenlige svar.

Begrunnelsen «nedenfra»

Noen finner kilden til kirkens enhet i troendegruppen (el vennesamfunnet), andre i den
nattverdfeirende menighet, og atter andre i sognemenigheten (territorialmenigheten).
Med medlemsskap i den kirkeorganiserte virksomhet lar de seg representere i dens
rad- og metestruktur i en parlamentarisk struktur. | siste omgang er det kirkemgtets
flertall som avgj@r spgrsmal om lzere og kirkefellesskap pa «alles» vegne, ikke sjelden
med kampvoteringer etter en opprivende debatt, offentlig og i lukkede fora.

Tilpasningen til det liberale folkedemokratis idéer om individers rettigheter og likhet
synes a veere en selvfglgelighet for de aller fleste kirkeaktgrer. Denne tilpasning apner
indirekte for reservasjoner mot apostelordets leere fra Kristus, som regel under innfly-
telse fra kirker i den reformerte protestantisme. Denne innflytelse kommer til uttrykk

KSv/Hjelperen, side 117



pa to mater - dels i prioriteringen av fellesskap fremfor lzere (el etikk fremfor dogma-
tikk), dels i “erklaeringer” om kirkefellesskap pa "tilstrekkelig” grunnlag.

Gjennom debatt og psykososiale prosesser ender man opp med «konklusjonsteologi».
Den legger avgjgrende vekt pa «det helhetlige hensyn» (pragmatisme), pa god avstand
fra kilden og likevel i samsvar med den.

| den grad man gir opposisjonen et liturgisk handlingsrom, er den underlagt flertallets
interessekontroll representert ved biskopens «tilsyn», som paser at praksis foregar i
vedtatte «former».

Vi merker oss leerevedtak begrunnet i kilden «nedenfra» - i menneskers meninger og
holdninger, og konklusjoner begrunnet i en humanisert rettsorden kalt «gjeldende kir-
kerett». | realiteten fatter man leerevedtak i et kirkerettslig tomrom, Igst fra kirkens
gudgitte bekjennelse og rett (f eks Mt 16). | dette tomrom demonstrerer man at «kir-
ken» er sin egen dpenbaringskilde, som om den star i gjeld til den onde menneskena-
tur (kjodets lyst). Slike kirkemgter er fra gammelt av kalt «rgversynoder». De rgver
apostelordets laere med tilslgrende ord om forbehold, alles beste og enhet pa tilstrek-
kelig grunnlag. Utformet i liturgiske ordninger, blir dgpte opplaert i & stole pa bortfor-
klarende tolkninger, holde menneskers befalinger i den innbilning at Gud er med oss
alle dager.

Begrunnelsen «ovenfra»

Den mgter oss i den skriftbundne kirketradisjon fra den gamle kirke siden aposteltiden,
representert ved bekjennelsestro (konfesjonell) lutherdom. Her er Kristus kilden til
kirkens enhet i bekjennelsen til den rett utlagte Bibel, gitt kirken i og med apostelor-
dets leere fra Skriftens Herre, Jesus Kristus. «Hellige dem i sannheten, ditt ord er sann-
het», ber han i sin bgnn til Faderen (Joh 17:17). De som kommer til tro pa ham ved
apostelordets lzere fra ham, de bekjenner ham med Den Hellige Ands hjelp og holder
fast ved apostelordets laere fra ham. Pa dette vilkar «bor» Faderen og Sgnnen hos oss
(14:23).

Kilden «ovenfra» er Faderens enbarne Sgnn i Jesu ringe skikkelse. «Han gav seg selv
for vare synder for G ta oss ut av denne onde verden etter Guds og vdr Faders vilje»,
skriver hans apostel (Gal 1:4). Sa er Kristus den som sammenfgyer og sammenholder
kirken. Midlet er sannhetens ord fra Faderen, gitt videre i prekenembetets gjerning til
den forsamlede menighet. Hensikten er den kirkevekst som lar dgpte vokse opp i
kjaerlighet til Kristus, som er sitt kirkelegemes hode og frelser. (Ef 2:20ff, 4:12-16.)

Kilden ovenfra gjor kirkens enhet til en leereenhet, og lar oss leve i samfunn med ham i
en kristokratisk kirkestruktur. Sett fra var side, er kilden gitt i og med dapen til Jesu
Kristi dgd. | dapen ble Guds forsoningsverk gitt den enkelte til del, sa i vi med Kristus
til gave kan etterfglge Kristi eksempel i gjerninger som har Guds ord og gode skapervil-
je for seg. Dette «ja» i livets vitnesbyrd har en nei-side nar dapen praktiseres i forsa-
kelse og tro. Med forsakelsen «korsfester» vi den onde menneskenatur (Gal 5:24).
Troen stoler pa Kristi lidende lydighet, som er var hellighet og rettferdighet for Gud.
Med Kristus til gave gar vi til var gjerning, enhver i sitt kall. Ved troen skaper han det
nye menneske som skal leve evig for Gud, «liksom han er statt opp fra d@de, lever og
rdder i evighet» (forkl LK 2 trosart).

Guds kirkes enhet og vekst fremstilt i 16 punkter

KSv/Hjelperen, side 118



1) Guds ndde og handlende allmakt virker kirkens enhet og vekst.

Dette under skjer ikke umiddelbart. Pa bibelsk vis ma enhetens kilde og begrunnelse
vaere apenbaringsordets treene Gud. Han gjgr under med sitt talte, skrevne og inkar-
nerte Ord, skaper troen av ingenting, og sammenfgyer og sammenholder sin hjord i
enig bekjennelse til hans ord.

Joh 17:6-8, 11f, 17, 19-21 — Jeg har apenbart ditt navn for de mennesker du gav meg fra ver-
den. De var Dine og du gav meg dem, og de har holdt fast pa ditt ord. Na vet de at alt det du
har gitt meg, er fra deg. For jeg har gitt dem de ord du gav meg, og de har tatt imot dem. Na
vet de i sannhet at jeg er utgatt fra deg, og de har trodd at du har sent meg. /.../ de eri ver-
den, og jeg gar til deg, Hellige Far, bevar dem i ditt navn, det navn du har gitt meg, sa de kan
veere ett, likesom vi er ett. Da jeg var hos dem, bevarte jeg dem i ditt Navn, det navn du har
gitt meg. Jeg vokter dem /.../ Hellige dem i sannheten, ditt ord er sannhet. /.../ Jeg innvier
meg for dem, s& de ogsa skal veere innviet ved sannheten. Jeg ber ikke bare for dem, men
ogsa for dem som ved deres ord kommer til tro pa meg. Jeg ber at de alle ma veere ett, like-
som du, Far, er i meg og jeg i deg. Slik skal ogsa de veere i oss, for at verden skal tro at du
har sendt meg.

Misbruken av v 21 — Igsrevet fra sammenhengen — stammer fra greven Nicolaus v Zin-
zendorf (1701-60), hovedkilden til den filadelfiske tradisjon og moderne gkumenisme.

2) Skriftens evangelium er midlet Den Hellige And bruker nér han gjgr sin gjerning i
hjertene.

Han kaller, opplyser, forsamler og helliggjgr Guds kirke, og bevarer henne hos Jesus
Kristus i den éne rette tro. Troens vilkar er Guds forsoning med verden i gudmennes-
kets dgd. Uten dette vilkar, er ikke Kristus Guds tilregnede rettferdighet i hjerter som
tror.

lllustrasjon: Veiskillet i nattverdlzeren: Til den ene side gar de som tror Kristi ord om
gaven vi mottar med munnen. Til den annen side gar de som sgker kirkens enhet i
”den nattverdfeirende menighet”, det vil si enhet i den tilegnede rettferdighet med
rom for bortforklarende og tilslgrende reservasjoner overfor Kristi ord (Verba).

Ef 2:19ff — dere er de helliges medborgere og tilhgrer Guds familie. Dere er bygd opp pa
apostlenes og profetenes grunnvoll, men hjgrnesteinen er Kristus Jesus selv. Han holder hele
bygningen sammen, sa den i Herren vokser til et hellig tempel, og gijennom ham blir ogsa dere
bygd opp til en bolig for Gud i Anden.

3) Kirkens enhet bestdr i syndenes forlatelse pa grunn av Kristi lidende lydighet.

Enheten bestar i den rettferdighet som evangeliet apenbarer uavhengig av lov. Denne
rettferdighet av ndde mottas synlig i sakramentets skikkelser, slik Kristi tydningsord
sier. Herrens Hellige Nattverd (el kommunion) er kirkens enhet uttrykt i den sakra-
mentale handling: Kristus er den som innvier (konsekrerer) med sine ord i sin tjeners
munn. Nattverdgjestene (kommunikantene) bekjenner Kristi ord (Verba), mottar ga-
ven med munnen og har samfunn med Kristi legemes og blods eviggyldige offer for
verdens synder. De kommuniserer hva de er — ett med Guds kirke i himmelen og pa
jorden.

1 Kor 10:16f — VVelsignelsens beger som vi velsigner, gir det oss ikke del i Kristi blod? Brgdet
som vi bryter, gir det ikke del Kristi legeme? Fordi det er ett brad, er vi alle ett legeme. For vi
har alle del i det ene brad.

4) Herrens Hellige Nattverd er enhetens sakrament.

KSv/Hjelperen, side 119



Kristi kirke bekjenner med nattverdens liturgi Herren over enhetens sakrament og ihu-
kommer hans fullbrakte og eviggyldige offerdgd for Faderen. Vi istemmer uten forbe-
hold hans konsekrasjonsord over fremsatt brgd og vin - om underet han gjgr og gaven
vi mottar med munnen.

5) Kristi ord er regelen — og ingenting annet.

Hvor Kristi ord er regelen (Verba est regula), uttrykker liturgien i ord og handling den
tro som Den Hellige And virker med ”Kristi ord” — og ingenting annet. Hans ord beskri-
ver underet han gjgr i den forsamlede menighet, nar han gjgr sitt ofrede legeme og
blod synlig i brgdets og vinens skikkelser. Nattverdgjestene mottar gaven med mun-
nen, bekjenner Kristi under til frelse, og har del i Kristi Golgata-offer i samfunn med
Guds kirke i himmelen og pa jorden. Men den som ikke er beredt til 3 bekjenne Kristi
ord, er ikke beredt til et disippelliv i lzere og liv, og enda ikke rett beredt til Herrens
Nattverd.

Joh 10:4 - sauene falger ham, for de kjenner hans stemme. Rom 10:16f — ikke alle var lydi-
ge mot evangeliet. Jesaja sier: Herre, hvem trodde vart budskap? Altsd kommer troen av
prekenen, og prekenen ved Kristi ord (e Sv Kyrkobibel. Prekenen, egtl «det harte».)

6) Guds verk er enhet i leren.

Kirkens bekjennelse istemmer og bevitner den rett utlagte Bibel, gitt kirken i og med
apostelordets laere fra dens Herre. Den trofaste formidling laerer dgpte a ferdes i Guds
kirke, synlig og lokaliserbar i den forsamlede menighet hvor evangeliet og sakramente-
ne blir forvaltet slik Kristus har befalt (CA 7).

- "uten sekter og splittelser” (Luthers Store Katekisme, Troen, 51).
7) Kirkens enhet er ingen skueartikkel, men en trosartikkel.

Gud kjenner sine, og blant dem finnes ogsa de som lever i "den lykkelige inkonse-
kvens”. De tror syndenes forlatelse pa grunn av Kristi lidelse, dgd og oppstandelse,
uten a oppfatte den selvmotsigende medvirkning i et vranglaerende kirkefellesskap, og
uten a erkjenne sitt behov for disippelskap og undervisning i en rettleerende sammen-
heng.

2 Tim 2:9, 19 - Guds ord beerer ikke lenker. /.../ Guds faste grunnvoll star, og den har et segl
med denne innskrift: «Herren kjenner sine»....

8) Kirkens enhet bestdr gjennom endetiden, tross tiltagende forfgrelse og forvirring.

Med evangeliet og sakramentene som midler, tiloyr Gud og rekker oss sin rettferdighet
i Kristi lidende lydighet for verdens synder. Og Den Hellige And virker med de samme
midler — nar og hvor han vil — den tro som griper frifinnelsen i Kristi dgd.

1 Mos 15:6 - Abraham trodde Herren, og han regnet ham det til rettferdighet (NO 30. «Der-
for» finnes ikke i grunnteksten). Jf Sal 106:31. Gal 3:6, 26f. Jak 2:23.

9) Kirkens bekjennelse til den rett utlagte Skrift fra dens Herre overstiger grenser av
spraklig, sosial, etnisk og kulturell art.

Enighet i sak gir seg til kjenne i sakssvarende uttrykk pa mangfoldig vis. En illustrasjon
er fellesskap mellom kirker i enig bekjennelse, men organisert hver for seg.

lllustrasjon: Brevene i Nytestamentet adressert til «de hellige» i ulike
menighetssituasjoner. Apostelordets lzere fra enhetens Herre forener dem i samme
sinn og samtale. Jf forvirringen under syndefallets kar, 1 Mos 11

KSv/Hjelperen, side 120



Kontrastene mellom rettleerende og vrangleerende kirker handler ikke om toleranse,
raushet og kollegialitet, men om laerdommer i strid med apostelordets lzeere fra Kristus.
Kirkesplittelsen er en kjensgjerning straks motsigelsen er rangert som ”ikke kirkesplitt-
ende” og dermed vernet om i fellesskapets gudstjenestelige ordninger.

10) Kirker som forringer Guds universelle nade i Kristi lidende lydighet, har brutt med
kirkens enhet i troen pd syndenes forlatelse for Kristi skyld.

De ma begrunne kirkefellesskap ved a tilslgre den tilregnede rettferdighet, og dermed
tilslgre Kristi lovoppfyllelse i alles sted. Med stor konsekvens blir kirkens kjennetegn
forvrengt og kirkens enhet forfalsket. Karakteristisk er prioriteringen av embetsplikt og
lojalitet mot “overordnet” myndighet, regelverk og forskrifter. Fglgene viser seg i
leereforvirring, uforutsigbarhet og uvisshet om kirketilhgrighet.

”Da gjerningene likevel ikke skjenker samvittigheten fred, velger man seg stadig nye
/.../ ved siden av Guds bud, for derved a frembringe noe stort og merkverdig, som
man kan stille mot Guds vrede og dom” (Apol 4:212).
11) Kirkens enhetskilde er Kristi bibelutleggelse, gitt kirken i og med apostelordets lzere
om Jesu Kristi person og verk.

Ogsa senere embetsutgvere er kalt til 3 fullfgre Kristi oppdrag og utgve Kristi fullmak-
ter. De har arbeid mer enn nok: A stadfeste Kristi leere med skriftbevis, forvalte sak-
ramentene under utgvelse av lgse- og bindemakten, og vare forbilder for troens be-
kjennere i leere og liv. Andre forsoningsmetoder er utelukket, for Gud er i Kristus Jesus
en forsonet Gud.

Joh 8:31f — Hvis dere blir i mitt ord, er dere virkelig mine disipler. Da skal dere kjenne sann-
heten og sannheten skal gjere dere fri. Ef 2:20.

Rom 5:1 — Da vi altsa er blitt rettferdige ved tro, har vi fred med Gud ved var Herre Jesus
Kristus. Kol 2:10 — i Kristus, som er hode for alle makter og myndigheter, har ogsa dere fatt
del i denne fylde (forts viser til dapen).

12) Leeretilpasninger til menneskers krav og behov gdelegger kirken.

Falske profeter forfgrte mange i den gamle pakt. | kirkens historie har det til alle tider
vaert prester og teologer som begrunner lzeretilpasninger med bortforklarende tolk-
ninger i tillit til eget skjgnn. Slik har de vunnet mengdens applaus og sympati. Uten
ordnet lzeretukt under utgvelse av kirkens rett, er prisen alltid den samme — den rett
utlagte Bibel fra dens Herre og kirkens gdeleggelse.

Joh 17:20 - Jeg ber /.../ for dem som ved deres ord kommer til tro pa meg (N Apg 2:14-
36). 1 Kor 4:6 — at dere kan lzere ikke a ga ut over det som er skrevet.

"Enhet pa tilstrekkelig grunnlag” medfgrer fortielser og reservasjoner. Eksempler: For-
tielsen av den bibelske arvesyndslaere med rom for menneskets medvirkning i frelsen,
fortielsen av Kristi ord over fremsatt brgd og vin, med rom for menighetens "virkekraf-
tige” frembaering, og fortielsen av frifinnelsens evangelium med forbehold om at ogsa
fornyelsen (el helliggjgrelsen) hgrer med, det vil si gjerninger gjort i tro.

KSv/Hjelperen, side 121



1 Kor 14:36f — Var det kanskje fra dere Guds ord gikk ut, eller er det bare til dere det er nadd
fram? Hvis noen mener at han er profet eller andsfylt, sa skal han vite at det jeg skriver, er
Herrens bud. Gal 5:13 — Dere er kallt til frihet, bradre. La bare ikke friheten bli et paskudd for
den syndige natur, men tjen hverandre i kjeerlighet. 1:6ff, osv.

13) Kristenhetens oppsplitting i stadig nye kirker og trossamfunn vitner om en dyptga-
ende og akselererende krise.

Fremveksten av den moderne gkumenisme siden 1850-arene medfgrte et veiskille i
kirkens historie. Sagt med Luther ville kirkeledere vaere "skarpsindige dommere mel-
lom And og bokstav” og ble infisert av djevelens list (SA C 8:3-6). Av hensyn til all-
mennytten vant en mengde svermerier innpass i kirkens rom. Samtidig beholdt man
den evangelisk-luthersk bekjennelse, formelt sett (de iure), og i praksis av underordnet
betydning. Allmennyttens preferanse bekreftet superapostlenes hgvdinge- og bispe-
status, samtidig som den underkjente apostelordets lareautoritet, kompetanse og
gyldighet fra Skriftens Herre.

14) Smdagruppen - den sosiale motor ogsd i frafallets prosess.

Den onde menneskenatur gjgr motstand mot Ordets regel, men fglger satans regel
"har Gud virkelig sagt?” (1 Mos 3:1). Vantroen driver frem tanker, ord og gjerninger i
smagruppens sgken etter selvbekreftende tanker, opplevelser og aktiviteter. | kraft av
mengden, driver de frem stadig nye pavedgmmer til vern om gamle og nye leereimpor-
ter. Til sist agerer bispemgter og kirkemgter som om de star ”i gjeld til kjigdet” (Rom
8:12 NO 30).

Smagruppen lar oss forsta kirkens sekularisering som et indrekirkelig fenomen med
mobiliserende kraft, og samtidig smagruppens betydning som den sosiale motor i den
apostoliske leeretradisjon i hjem og menighet.

15) | Nytestamentet er kjgdelige motiv nevnt nar brudd med apostelordets laereutsagn
farer til partidannelser og kirkesplittelse.

Rom 16:18 — Den slags mennesker tjener /.../ sin egen mage. Med fine ord og talemater fg-
rer de godtroende folk pa avveier. 1 Tim 6:3-5 — Om noen farer med en annen leere og ikke
holder fast ved var Herre Jesu Kristi sunne ord /.../ da er han hovmodig og skjenner ingen
ting.

Joh 5:44 - Hvordan kan dere tro, dere som gjerne vil ha cere av hverandre og ikke sgker aere
hos den eneste Gud? Gal 6:12 — slike som vil ta seg godt ut blant mennesker og slippe a bli
forfulgt pa grunn av Kristis kors. 5:26 — lyst til tom aere (NO30. Ogsa kalt «prestesjukay). Fil
2:3.

Mt 27:19 (Pilatus’s hustru) — «Ha ikke noe a gjere med denne uskyldige mannen!» 1 Tim
1:13 — i min vantro visste jeg ikke hva jeg gjorde. Joh 16:2f. Jak 4:4 — vennskap med verden
er fiendskap mot Gud. Mt 6:24. (Uvennskap er et motiv kjent fra kirkens historie, Apol
4:242f).

16) Interesser styrt av kjgdelige motiv er symptomer pa overfladisk syndserkjennelse og
unnfallenhet overfor Guds ord.

Symptomene vitner om arvesyndenes kraft i menneskets innerste og definerer men-
neskets ngd pa vredens hav.

1 Kor 2:14 - slik et menneske er i seg selv, tar det ikke imot det som hgrer Guds And fil.
1:23, osv. JfFil 1:19 og Ef 1:19 -,

Overfladiskhet og unnfallenhet rammer “de helliges forsamling” pa fire kjerneomrader:
KSv/Hjelperen, side 122



a. Guds nddemidler: Man underkjenner Guds bruk av ytre midler til 3 meddele
syndenes forlatelse for Kristi skyld, og med Kristus til gave gi evig liv. Man stoler
heller pa en selvbestemt tro og et selvbestemt prekenembete i strid med Herrens
bud.

b. Kristi ord over fremsatt brgd og vin. Man bortforklarer og underkjenner Kristi
allmaktsord, og legger avgjgrende vekt pa menighetens «virkekraftige»
nattverdfeiring og nattverdgjestenes spising, drikking. Man underkjenner Kristis
allmaktsord med pékallelse av Den Hellige And og bgnn om & gjgre brgd og vin til
Kristi legeme og blod (forvandlingsepiklese). Ikke noe sted i Nytestamentet knytter
Den Hellige And til Herrens Nattverd. Denne falske andelighet medfgrer en total
forvrengning av den nytestamentlige tro.

¢. Guds universelle ndde. Med henvisning til en generell teori om menneskene i var
tid, med pastand om at menneskene ikke etterspgr en nadig Gud, sa lar man vaere 3
forkynne «Kristus og ham korsfestet» (1 Kor 2:2). Tilhgrerne far ikke hgre at Kristus
er oppstanden pa grunn av rettferdiggjgrelse, og blir heller ikke kalt til omvendelse
og syndenes forlatelse fordi Gud er en forsonet Gud, og Kristus var rettferdighet for
Gud. Avgjgrende betydning blir tillagt den enkeltes medvirkning i frelsen og den
selvbestemte tro.

Joh 1:29 — Se, der er Guds Lam som baerer verdens synd. 3:16ff. 1 Joh 1:2, 1 Tim 2:4-6.

d. Den Hellige Skrift som eneste kilde og norm for kristen laere og liv. Man
prioriterer selvets bibelutleggelse i overtro pa fornuftens lys i menneskets
gudsforhold.
Skadevirkningene drives frem av meningsytringer og debatt etter mgnster fra det libe-
rale folkedemokrati, og munner ut i flertallsvedtak kalt "kirkens syn”, eller den kvasite-
ologi som normerer fellesskapets laere og liv med krav pa alles lojalitet og embetsplikt
mot “overordnet” myndighet. | klartekst: «Kirkens syn» er det surrogat som erstatter
kirkens bekjennelse til den rett utlagte Skrift fra dens Herre.

Fremgangsmaten i frafallskirker viser at valgbare aktgrer er fremmede for bekjennelse
i nytestamentlig mening (homologi). De er fremmede for det dype i kristendommen
og det unike og underfulle ved kirkens leere og praksis. Med fremmedgjgrelsen for-
stummer den glade tilbakemelding til Herren, for man hgrer ikke Den Gode Hyrdes rgst
i apostelordets leere.

Joh 10:35 - Skriften kan ikke settes ut av kraft. 2 Tim 3:16, 1 Pet 1:10-12, osv.

Forholdet “kirkens syn” og “kirkens rgst” tilsvarer forholdet sann og falsk kirke, eller
sann og falsk teologi. Forholdet aktualiserer skriftemdlet.

Det er privatskriftemalet Luther sikter til med forklaringen i Lille Katekisme om ”kris-
tenheten pd jorden” (el Guds kirke). Der er det Den Hellige And daglig gir “meg og alle
troende full forlatelse for all synd”. Denne gave lar oss kjenne "den eneste sanne Gud
og den han utsendte, Kristus Jesus”, Joh 17:3. Kjenner vi enhetens Herre gjennom hans
ord, handler vi ikke som om vi star i gjeld til kjipdet, men praktiserer var dap. Vi forsa-
ker djevelen og alle hans gjerninger og alt hans vesen, og vet & verdsette kirkens enhet
i den uforbeholdne og hengivne bekjennelse til Kristi ord.

Min hovedkilde: Pieper-Mller 1985, 12-17, 644-648.

KSv/Hjelperen, side 123



26. DEN FARE SOM TRUER KIRKEN INNENFRA

La meg begynne med benevnelsene «den apne folkekirke» og «Den norske folkekirke».
De signaliserer ikke kirkemisjonens virkeomrade, men tilhgrighet, fjernt fra den opp-
standnes Jesus og hans marsjordre: «Forkynn i Jesu navn omvendelse og syndenes for-
latelse for alle folk», Lk 24:47.

Den organiserte folkekirke ligner et folkets hus, hvor folkesuvereniteten rar med fler-
tallsmakt gjennom representasjon i en parlamentarisk rads- og mgtestruktur. «Folket»
krever rett til & praktisere laere og livi samsvar med yndlingsidéer i det sekulzer-liberale
samfunn. Nar ngdvendig, ma kirken omvende seg, be om forlatelse og virke pa folkets
nade!

| Den norske folkekirke er det fgrste sodomittiske par vigslet med en liturgi vedtatt av
kirkemgtet. Drgyt hundre prester vegrer seg mot a bista denne praksis. Begrunnelsen
spriker, for bekjennere i nytestamentlig mening er de ikke, og har de heller ikke veert.
Siden kvinneprest-reformen ble iverksatt i 1973 har folkekirken Igsnet fortgyningene til
Bibelen og den evangelisk-lutherske bekjennelse. Den ligner en bat i drift for vind og
veer.

Jesu varselrop mot fariseernes surdeig ble overhgrt i tillit til at «konservative» skulle
kunne bringe kirken pa rett kurs. Men et kirkefellesskap som bestar ved a gi vranglee-
ren rom i sine ordninger, lar seg ikke korrigere i samsvar med kirkens evangelisk-
lutherske bekjennelse. Noe slikt historisk dokumentasjon fins ikke. Surdeigen har
gjort sin virkning.

«Kirke» i nytestamentlig mening

Den forsamlede menighet bgr vite den nytestamentlige mening med ordet kirke (ecc-
lesia), for hvem er vi? En paminnelse er fglgende Luther-sitat:

Kirken er «et kristent, hellig folk som tror pa Kristus, og som derfor kalles et kristent
folk. Det har Den Hellige And som daglig helliger det, ikke bare med syndenes
forlatelse, som Kristus har skaffet til veie, men ogsa ved a avlegge, forsake og dgde
syndene. Derfor kalles det et hellig folk /.../ eller — som man ogsa bruker 3 si: «den
hellige kristenhet» eller «hele kristenheten», i Det gamle testamente omtalt som
Guds folk».

/.../ den som ikke rett tror pa Kristus, han er ikke kristelig eller kristen. Den som
ikke har Den Hellige And mot syndene, han er ikke hellig. Det er grunnen til at de
kan ikke vaere et kristent, hellig folk, det vil si sancta et catholica ecclesia.

/.../ Men ecclesia er ikke bare aposteltidens hellige, kristne mennesker, som er dgde
for lenge siden, men de som lever til tidens slutt. Det finnes alltid pa jorden et
hellig, kristent folk der Kristus bor, virker og rader i kraft av gjenlgsningen, ved
naden og syndenes forlatelse, og Den Hellige And i den daglige forsakelse av
syndene og livets fornyelse, sa vi ikke forblir i syndene vare, men kan leve et nytt liv
og ga frem i alle slags gode gjerninger og ikke i gamle, onde gjerninger — alt i
samsvar med De ti bud eller Mose to tavler.» (Luther i sitt skrift Om konsilene og
kirken. 1532.)

Gudfryktighets skinn

Blant troens bekjennere finnes de med gudfryktighets skinn. Ved deres medvirkning
blir villfarelser utbredt og kristne forfgrt. (CA 8.) Ingen ytre kirkeorden kan forhindre

KSv/Hjelperen, side 124



kirkens blandede sammensetning. Alle slike tiltak medfgrer samme resultat - den fa-
riséiske kirkeimitasjon. Slik er kirkesituasjonen pa denne jord inntil Kristi gjenkomst.

Det er av grunnleggende betydning a holde fast ved det bibelske endetidsperspektiv pa
kirkens kar i en fallen verden. Guds evangelium og sakramentene er rene kirketegn,
men ren er ikke den forsamlede menighet. Den er ogsa historien om svikefulle reser-
vasjoner mot apostelordets lzere fra kirkens Herre. Det er fgrst pa Dommens dag Kristi
kirkebrud trer synlig fram i sin renhet, ikledd Jesu Kristi hellighet og rettferdighet.

Ef 5:25-27 - Kristus elsket kirken og gav seg selv for henne, for & hellige henne ved & rense
henne i vannets bad med ordet, og for a stille kirken frem for seg i herlighet, uten flekk eller
rynke eller noe slikt, hellig og uten feil skulle hun veere. (E Sv Kyrkobibel.) Joh 3:29, 1 Pet
3:7. Joh 3:5,13:10, Tit 3:5. Hays 4:7, Ef 1:4, Kol 1:22.

lllustrasjoner: Lignelsen om god og darlig fisk i garnet, Mt 13:47-52. Skillet p& Dommens
dag, Mt 25:31ff.

Vi ma anse for kristne alle de som i ord og handling lar seg hjelpe med Guds ord, tar
imot kallet, istemmer kirkens tro pa evangeliet, og ellers viser at de forkaster vrang lee-
re og skyr dens forkynnere. Livets vitnesbyrd ses, men ikke troen.

Blant dem som fgr i troen pa Kristus og hans verk, fins ogsa de som ytre sett tilhgrer
heterodokse kirker. Luther viste til pavedgmmet (Romerkirken), hvor mennesker tross
all vranglzere hgrer skriftlesningene, ber Herrens bgnn, tror absolusjonen, osv. Og nar
presten holder krusifikset frem for den dgende, oppmuntrer han og sier: "Se pa Jesus,
som dgde for deg pa korset!” Den som tror hva krusifikset paminner oss om, sovner
inn i fred.

Kirkens wittenbergske reformasjon var ingen ny kirkedannelse, men den gamle kirke i
den skriftbundne tradisjon fra aposteltiden. | likhet med kirkens bekjennelser i oldkir-
ken, vokste reformasjonstidens bekjennelser frem med «ja» til den rett utlagte Bibel
fra dens Herre, og med «nei» til vrang leere i strid med apostelordets lzere fra Herren.
Disse bekjennelser ble samlet og utgitt i Konkordieboken ar 1580. Var identifikasjon
som lutheranere er slettes ingen ny kirke, men den gamle kirke — apostolatets kirke
uten rom for fremmede leerdommer.

Forordet til Konkordieboken fremholder at det finnes mange gudfryktige og redelige
mennesker i de kirker som ennu ikke er kommet til enighet med oss i alle ting. De er
slike som vandrer i hjertets enfold. For deres skyld ma “lutheranere” veere bekjennel-
seskirke i nytestamentlig mening, og samlingen om Bibel og bekjennelse vare kirke-
hjem for bekjennere spredt omkring. Der skal de finne kirkehjem pa den ubeskarne
grunnvoll - ”pd apostlenes og profetenes grunnvoll, hvor hjgrnesteinen er Kristus Jesus
selv”, Ef 2:20. Sa bestar ikke kirkens enhet i det gode miljg eller i mennesker som tror
og mener det samme som meg, men i den laereenhet som bestar i sannhetens ord fra
Faderen ved Sgnnen, og gitt videre til kirken i og med apostelordets lzere fra ham
(Joh17:8, 17, 20f).

Kirkens enhet er og blir en enhet pa Skriftens grunn, utlagt av Herrens selv (Joh 17:14-
23). Kirken har ikke noen annen grunnvoll enn denne, lagt i begynnelsen av ham som
er Alfa og Omega (Ap 1:8, 21:6, 22:13). Jesu bgnn for kirkens enhet er ingen bgnn om
en konstruert kirkeenhet pa tilstrekkelig grunnlag. Han ber ikke for menneskers orga-
nisatoriske evner og administrative klgkt, men for Den Ene Hellige Kirke — hans kirke-
brud, utvalgt fgr verdens grunnvoll ble lagt (Ef 1:3f, Mt 25:34). Det er disse som med

KSv/Hjelperen, side 125



Den Hellige Ands hjelp tror Guds tro, gitt videre til kirken gjennom apostelordets laere
fra Sennen og Faderen.

Kirken tror og bekjenner hva apenbaringsordets Gud sier om inkarnasjonens myste-
rium og Sgnnens lidende lydighet i Jesu ringe skikkelse. Han er Guds rettferdige Tje-
ner, som har oppfylt Guds lov i alle deler, og det Guds rene Lam som har baret verdens
synder. Kirkens enhet er enhet i bekjennelsen til apostelordets lzere fra Kristus. Derfor
samler bekjennelsen og gjor oss til “fullkomment ett”.

Verden kan umulig forsta hva kirkens enhet bestar i, nar kirkemgter og prelater verner
om laere og praksis i strid med apostelordets leere fra kirkens Herre. Verden rar hvor
falske profeter rar med politikervisdom nedfelt i kirkefellesskapets ordninger. Slike
virksomheter undertrykker Guds kirkes rene kjennetegn innenfra — med flertallsvedtak
i fellesskapets ordninger og av helhetlige hensyn under skinn av kirkeomsorg. Men
vedtakene er uten den autoritet, kompetanse og gyldighet som Kristi apostler og deres
etterfglgere har i kraft av den rett utlagte Skrift fra dens Herre (jf Apg 15).

Mennesker forstar den visdom som bekrefter dem i deres frafall og vantro. De har
sansen for den falske kirke, som pa sin side kan paregne deres sympati sa lenge den
varer. Det som har gjort varig inntrykk til alle, er det bekjennermot som med malrettet
utholdenhet etterfglger apostelordets lzere som Guds ord, tross store personlige om-
kostninger.

De helliges skrapelighet

Kirkens blandede beskaffenhet ma ikke forveksles med de helliges skrgpelighet. Den-
ne forveksling har konservative ulik observans begatt siden Filip Jakob Speners reform-
strategi i boken «Pia Desideria» (1675) og i hans katekismeforklaring til Luthers Lille
katekisme (1677). Fglgene merkes til denne dag i kirkeredder-strategien.

Prester og lekfolk ville fullfgre og redde kirkens reformasjon med det hellige levnet,
praktisert i troendegrupper innen sognemenighetens ordninger. Norm og rettesnor
var den asketisk-puritanske moraltradisjon siden Augustin. Med henvisning til gode
hensikter forsvarte de medvirkningen i sognemenighetens ordninger, men bordet
fanget. Den politiske betraktningsmate reiste med tiden spgrsmalet: Er det rom for
oss? Da begikk man en annen forveksling. Den gjenopprettede leereenhet pa kirkens
grunn forvekslet man med den rene menighet — som ikke finnes i denne verden. Sa
fortsatte man fedrenes praksis som ingenting var hendt. Om man ikke kunne redde
folkekirken, sa reddet man sin virksomhet med frafallskirken som rammeverk.

Pietismens historie gir mange paminnelser, blant dem hgrer den kristnes livsvilkar: Li-
vet i Guds kirke pa jord leves sakramentalt, alltid med den frelsesbesittende tro pa da-
pens grunn. (Mt 16:18, 28:20.)

Joh 14:23 - Den som elsker meg, vil holde fast pa mitt ord, og min Far skal elske ham, og vi
skal komme til ham og ta bolig hos ham. 20:22f.

1 Kor 10:16f — VVelsignelsens beger som vi velsigner, gir det oss ikke del i Kristi blod? Bradet
som vi bryter, gir det ikke del i Kristi legeme? Fordi det er ett brad, er vi alle ett legeme. For
vi har alle del i det ene bred. Apg 2:42, 18:9-11. Ef 2:1f, 1 Tim 3:15, osv.

Guds lgftepakt i dapen blir stadfestet med syndsforlatelsen, offentlig forkynt i preke-
nen og tilsagt den enkelte i skriftemalet, nar som helst noen ber skriftefaren om det.
Med Kristi legemes og blods sakrament blir troen styrket i «de helliges samfunn» med

KSv/Hjelperen, side 126



ham i de hellige ting. Kort sagt: En kristen henter frem «gode ting» fra Guds forrad,
som troen lever av (Mt 12:35, Lk 6:45).

Sammenhengen mellom Guds kirke og kirkefellesskap

Sammenhengen bestar i evangeliets rene laere og en rett sakramentforvaltning i de
helliges forsamling (CA 7). Er denne sammenheng brutt i fellesskapets ordninger, kre-
ver Guds ord av troens bekjennere at de gjenoppretter prekestol- og nattverdfelles-
skap i samsvar med Guds kirkes gudgitte kjennetegn pa den ubeskarne grunnvoll, lagt i
begynnelsen. Ved a praktisere «utskillingens regel» og dermed bevare Guds kirkes re-
ne kjennetegn, er det gjenopprettede gudstjenestefellesskap apostolatets kirke pa det-
te sted:

Utskillingens regel, Jos 24:23f — «Skill dere na av med de fremmede gudene dere har, og
bay hjertet til Herren, Israels Gud!» sa Josva. Folket svarte: «Herren, var Gud vil vi tjene, og
hans ord vil vi lyde.» 1 Mos 19:12-14. Jes 48:20-22, 52:11f. Jer 51:6, 45. Jf Mt 24:15f.

Kirkerettens grunnregel, Mt 7:6 — Gi ikke det hellige til hundene og kast ikke perler for svi-
nene, sa de tramper dem ned under fgttene og vender seg om og river dere i stykker.

Den apostoliske regel, Apg 5:29 — Du skal lyde Gud mer enn mennesker.

| den nye pakt er utskillingens regel fgrt videre i den apostoliske lzere- og rettstradisjon
fra kirkens Herre. Den er kirkerettens grunnregel, men blir den satt til side, stadfester
historien Kristi advarsel, som har en langt videre adresse enn stats- og folkekirkene.
Mange reserverer seg mot utskillingens regel ved hjelp av bortforklarende tolkninger
og av hensyn til egen bekvemmelighet og helhetlige hensyn, men fremstar likevel som
Bibel- og bekjennelsestro, men uten troverdighet.

Rom 16:17 - Hold gye med dem som skaper splittelse og farer til fall ved a ga imot den lzere
dere har tatt imot. Hold dere unna dem (jf 6:17).

Mt 7:15f, 16:17, 22f. Apg 13:51, 18:6f, 19:9 (jf Mt 10:14). Gal 1:8f, 4:3, 9, Kol 2:6-8. 2 Kor
6:14-17, 2 Tess 3:6,14. 1 Tim 6:3-5, 2 Tim 3:2, 5f, Tit 3:10f. 2 Joh 7-10, Ap 18:4.

Kirkefellesskap noe annet enn et tjenestefellesskap

Hverken tjenestefelleskap, kollegialitet eller det gode miljg begrunner kirkens enhet
eller samfunn. De hgrer ikke med til kirkens gudgitte kjennetegn i omfattende mening.
Hvorfor late som om det er tilfelle? Folkekirkens biskoper og kirkemgtet prioriterer
hensynet til det organiserte tjenestefellesskap. Ingenting synes viktigere enn a verne
om en «uenighetskultur» som underkjenner Kristi ord og befalinger til kirken. Hvilke
bibelord begrunner fellesskap med vranglaere? De fins ikke.

Jeg har veert menighetsprest i Den norske kirke noen ar, og siden 1977 vart observatgr
til surdeigens virkning, som Jesus advarte mot. Overtroen pa menneskets evner i sitt
gudsforhold har virket med kirkegdeleggende kraft. Da man overskred apostelordets
skranke i kvinneprest-saken og senere i «dissenter-saken» ved Det teologiske Menig-
hetsfakultet, var det som om en demning brast. Virkningen ble kirkepdeleggende. Lee-
rerflertallet ga etter for yndlingsidéer i det sekulaer-liberale samfunn, og «konservati-
ve» fulgte med, lik drivtgmmer i den liberale teologitradisjon og moderne gkumenis-
me.

En illustrasjon: Omkr 1975 hadde «Foreningen for Bibel og Bekjennelse over 400
medlemmer, de aller fleste prester i Den norske kirke. De unnlot 3 gjgre sin

KSv/Hjelperen, side 127



27.

skyldighet i en bekjennelsessituasjon. Foreningen rekrutterer ikke lenger prester
derfra.
| sin bok «Om konsilene og kirken» (1539) regner Luther opp syv kjennetegn ved Guds
kirke pa jorden: Fgrst Guds hellige ord, dapens hellige sakrament, alterets hellige sa-
krament, og himmelrikets ngkler anvendt offentlig og privat. Deretter fglger «bgnn og
lovprisning» og «korset».

De fire fgrste kjennetegn er av kirkegrunnleggende art. Skal bli forkynt, utdelt, forval-
tet og praktisert pa Kristi vegen, ma det finnes prester og biskoper. Derfor kaller og
vigsler kirken skikkede menn til & forvalte kirkens klenodier i prekenembetets gjerning
(Ef 4:8). Vi merker oss Luthers ord om «korset»:

Skal kirken bli likedannet med sitt hode, Kristus, ma Guds hellige, kristne folk tale
alle slags provelser og forfglgelser «av djevelen, verden og kjgdet (som Herrens
bgnn viser)», sier Luther. Hvorfor, kan vi spgrre? Jo, de holder seg til Kristus og
Guds Ord, og holder ut for Kristi skyld (Mt 5:11). Etterfglgelsen dgder den gamle
Adam, og du blir helliget, sier Luther, og fortsetter: Du laerer «talmodighet,
ydmykhet, mildhet, lovprisning og takksigelser, og frimodighet under lidelse. Dette
er  bli helliget av Den Hellige And og & bli fornyet til et nytt liv i Kristus. Slik laerer vi
a tro pa Gud og stole pa ham.»
Menighetens samling om Ord og sakrament handler hverken om den rene menighet
eller det gode miljg, men om Guds ords virkekraft. Den oppstandne Kristus samler og
forener den hjord som hgrer hans stemme. De kjenner ham og fglger ham. De prakti-
serer «Ordets regel». De flyr rgvere og fglger Kristi ord med den uforbeholdne be-
kjennelse til Den Gode Hyrde. Dermed blir Konkordiebokens bekjennelser fra oldkir-
ken og reformasjonstiden kristnes samlingsmerke i tidens Igp. Noen annen oppgave
har de ikke.

Den fare som truer kirken innenfra, er arvesyndnes motstand mot apenbaringsordets
Gud. Denne fare lurer i vart eget bryst. Dgpt til Jesu Kristi dgd, star vi ikke i gjeld til
den onde menneskenatur, men forsaker den onde lyst i vart innerste med daglig anger
og bot. Det gjgr vi med Kristus Jesus til gave. Vi er frelst av nade for a leve under Kris-
tus i hans naderike, og med ham til eksempel tjene ham i gjerninger som har Guds ord
og befaling for seg. | denne daglige @velse setter vi var lit til ham har frelst oss, og virk-
som ved troen lar han det nye menneske sta frem og til sist oppsta oppsta pa den yt-
terste dag, «likesom han er statt opp fra de dgde, lever og rader i evighet» (LK forkl 2
trosart).

APOSTOLATETS KIRKE

Guds kirke er ikke bare «En, Hellig, Allmenn kirke». Hun er ogs3 «Apostolisk». Den ni-
censke bekjennelse fra ar 325 presiserer at den «allmenne» (katolske) kirkes geografis-
ke utbredelse er den «apostolisk» kirkes utbredelse i tidens Igp siden aposteltiden.

Lokalkirken kan ikke vaere «apostolisk» uten a vaere apostolatets kirke fra begynnelsen.
Hva vil det si? Et kort svar er dette: Kristus venter @ motta pa den ytterste dag den lae-
re han ga videre til sine utvalgte apostler i begynnelsen. Den apostoliske kirke er den
trofaste kirke.

KSv/Hjelperen, side 128



Mt 28:18f — Meg er gitt all makt i himmelen og pa jorden. Ga derfor ut og gjer alle folkeslag til
disipler, dgp dem i Faderens og Sgnnens og Den Hellige Ands navn og lzer dem & holde alt
det jeg har befalt dere. Og se, jeg er med dere alle dager inntil verdens ende.

Oppgaven synes umulig. Den syntes umulig ogsa for kristne i aposteltiden (1 Tim 4:1f).
Det er nok a vise til kirkens histore like fra aposteltiden. Historien bekrefter apostelor-
dets laeere fra Kristus, om den forvirring og det frafall som antikrist (el Den lovilgse) vir-
ker med alt stgrre omfang gjennom endetiden for Kristi gjenkomst. Dette lar Gud skje
med dem som gar fortapt fordi de ikke tok imot kjzerligheten til sannheten (Joh 16:13.
Jf 2 Tess 2:9-12. Mt 24:23f, Joh 8:44f. 1 Joh 2:18-22, 4:3. 2Joh 7.)

Prekenembetets oppdrag er til alle tider mulig pa Guds vilkar og med Guds hjelp. En
illustrasjon gir den avskjedstale som apostelen Paulus holdt for prestekollegiet i Efesus.
Paulus varslet at vranglaerere ville trenge inn blant dem for a trekke disiplene med seg
(Apg 20:29f). Med seg selv som forbilde (v 19, 31) beskriver han motstrategien: A utfg-
re Jesu befaling uten a holde noe tilbake av «Guds plan og vilje» (el frelsesrad); a for-
kynne offentlig og privat omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk, 38 vake og
formane hver eneste disippel i tillit «til Gud og hans nadeord» (v 20f, 27, 31f), og gjgre
dette uten tanke pa personlig vinning (v 33).

Denne strategi er et stykke korsteologi. Vi skimter konturene av Guds Sgnns lidende
lydighet og selvhengivende kjaerlighet i Jesu tjenerskikkelse. «Var hyrder for Guds
menighet, som han vant ved sitt eget blod», det vil si ved den enbarne Sgnnens blod, v
28

Til bibelstudium: Sal 74:2, Joh 10:1f, 15, Mt 20:28. Ef 1:7, 5:25-27. Kol 1:14." Jf formaning-
ene til prestene: 1 Tim 3:1-7, 4:16. Tit 1:7-9. 1 Pet 1:18f, 2:24f, 5:1-4. Ap 1:5, 5:9.

Apostelen holdt ikke noe tilbake. Uten forbehold holdt han Herrens befaling. «A hol-
de» sin herres befaling, det er a utfgre den i ord og gjerning. | nytestamentlig ordbruk:
Den som utfgrer Herrens befaling uten a trekke noe fra eller legge noe til, avlegger en
Kristus-bekjennelse: Du er «min Herre», og hva du har gjort for meg, det bekjenner jeg
ved a holde dine befalinger (jf LK forkl 2 trosart — akslingen i LK). Alternativet er for-
nektelsen: Ord og gjerning i strid med Kristi ord og befaling.

Prekenembetets oppdrag (f eks Mt 28:19f) omfatter bade kirkens geografiske utbre-
delse til folkeslagene og utbredelsen i tidens Igp - i generasjonslgpet (jf Sal 78). De
handlinger som den oppstandne Kristus innstiftet og viser til, gir himmelske goder i na-
tid, men det tar minst tre generasjoner a etablere en tradisjon og bare en dag a bryte
den. Denne erfaring reiser tre spgrsmal til ettertanke og samtale i menighetens virk-
somhet:

Hvilke vilkar ma veere til stede for at formidling skal finne sted?

Hvilken rettesnor gjgr forskjellen pa nyttige og unyttige, eller tjenlige og skadelige
skikker og tradisjoner i var virksomhet?

Hvordan bgr endringer skje pa en slik mate at de bygger opp og bevarer menighetens
enhet i bekjennelsen?

Mt 10 - Jesu utsendelse av de tolv et grunnmenster i tidens lop

Faderen er opphav til utsendelsen. De tolv dro ut som Kristi delegater (apostler), med
befaling om a forkynne ”himmelriket er nzer” og handle i Kristi sted, v 1, 7 (jf 4:17).
"Den som tar imot dere, tar imot meg, og den som tar imot meg tar imot ham som har
utsendt meg”, v 40

KSv/Hjelperen, side 129



Lk 10:16 — Den som hgrer dere, hgrer meg. Jf Lydia, Apg 16:15, og galaterne, Gal 4:14b.

Av frelseshistorisk betydning var den prioriterte utsendelse - fgrst "til de fortapte fdr
av Israels hus”, v 6. Sammen med oppdragets innhold fulgte Ignnsvilkarene eller nade-
Ignnen, v 8-10, med gyldighet for embetsutgverne etter apostlenes bortgang. Ogsa
fremgangsmaten normerer kirkens praksis i tidens Igp. Det gjelder a undersgke hvor
inngang gis i natid, v 11-15.
Apg 13:46f — Det var ngdvenidig a forkynne Guds ord til dere farst. Men siden dere avviser
det og selv ikke finner dere verdige til det evige liv, sa gar vi na til hedningene. For dette er

Herrens befaling til oss: Jeg har satt deg til et lys for folkeslag, for at du skal bringe frelse helt
il jordens ende.

1 Kor 9:7 — Hvem planter en vingard uten a fa spise av frukten? 2 Tess 3:8f, 1 Tim 5:18, osv)

Kristi beskrivelse av apostolatet lar oss gjenkjenne Kristus-paradigmet i Sgnnens for-
nedrelse, v 24f, 38-42. ”Dere skal bli hatet av alle for mitt navns skyld”, v 22. Allikevel
er det ingen grunn til & frykte, for “det er deres Faders And som taler i dere”, v 20.
"Hva jeg sier dere i mgrket, det skal dere si i lyset, og hva dere hgrer i gret, det skal de-
re forkynne pa takene”, v 27.

1 Kor 2:4 - Jeg la ikke fram mitt ord og mitt budskap med overtalende argumenter og vis-
domsleere, men med And og kraft som bevis. Joh 14:26.

Den malrettede utholdenhet i bekjennelsen

Kristus-bekjennelse innebaerer Kristus-etterfglgelse, for troen er aldri uten livets vit-
nesbyrd. Derfor er den malbevisste utholdenhet i bekjennelsen et giennomgangstema
i Nytestamentets skrifter, og kjennetegner Kristi kirkes fremtreden like fra begynnel-
sen. En Kristi delegat kjennes pa utholdenhet og trofasthet i sin embetsgjerning.
Normen er gitt for kirkens fremtreden som apostolatets kirke i tidens lgp.

Mt 10:22b - den som holder ut inntil enden, skal bli frelst. Heb 10. Apg 2:42 - de holdt fast
ved apostlenes laere osv. 1 Kor 4:2, 2 Kor 12:12.

lllustrasjoner: 1 Kor 9:24-27 (lgpebanen) og 10:1-12 (israelittenes exodus fra faraos
Egypt). Ef 6:10-20 (Guds vapenrustning).

Guds trofasthet krever trofaste bekjennere

Det fins ikke grader av trofasthet. Gud ER den Trofaste. Kilden til den malbevisste ut-
holdenhet er Guds Igfte, gitt den enkelte i dpen. Apenbaringsordets Gud har oppfylt
sitt Kristus-lgfte for sin egen skyld (jf 1 Mos 12:1-3). Gud har gitt seg selv til kjenne i
Jesu lidelse, dgd og oppstandelse, ”slik Skriftene har sagt”, 1 Kor 15:3. Dette har han
gjort for at de som hgrer Kristi ord, skal lzere Gud a kjenne gjennom ham.

Mt 10:32f — Hver den som bekjenner meg for menneskene, vil ogsa jeg bekjenne for min Fa-
der som er i himmelen. Men den som fornekter meg for menneskene, vil ogsa jeg fornekte for
min Fader som er i himmelen. 2 Tim 2:11-13 - Er vi dede med ham (Kristus), skal vi ogsa le-
ve med ham. Om vi holder ut, skal vi ogsa herske med ham. Om vi fornekter, skal ogsa han
for-nekte oss. Om vi er trolgse, forblir han trofast. Han kan jo ikke fornekte seg selv. Jf Mk
10:16, Joh 3:18. Heb 10:23 - La oss holde urokkelig fast ved hapets bekjennelse, for han
som ga laftet, er trofast.

Hebreerbrevets store tema er Kristus-bekjennelsens ankerfeste i Guds trofasthet, som
Gud har vist menneskene med lgftene han har oppfylt i en bevitnet Jesus-historie:

KSv/Hjelperen, side 130



Heb 1:1-3 — Mange ganger og pa mange mater har Gud talt for lenge siden til fedrene ved
profetene. | disse siste dager har han talt til oss ved sin Sgnn, som han har satt til arving over
alt. Ved ham har han ogsa skapt verdensaltet. Han er en utstraling av Guds herlighet og bil-
det av hans vesen, og han beerer alt ved sitt mektige ord. Da han hadde fullfart renselsen for
vare synder, satte han seg ved Majestetens hgyre hand i det haye.

Guds trofasthet gjgr apostolatets kirke forutsigbar gjennom historien. Hun formidler
apostelordets lzere fra Skriftens Herre og kirkens Lzerer, og vitner sant om Gud. Den
falske kirke fremtrer med lzeretilpasninger til yndlingsidéer i samtiden, som om kirkens
begynnelse er na - hos oss, og Guds ord kommet bare til oss (1 Kor 14:36). lllustreren-
de er den tekniske sprakbruk hos apostlene Paulus og Johannes.

Paulus brukte gjerne synagogens termer, som jgdekristne var fortrolige med. Johan-
nes brukte gjerne termer som hedningekristne oppfattet med bakgrunn i hellenistisk
kultur. Innholdet eller meningen gjorde han anskuelig med Kristi ord og gjerninger
(Kristus-paradigmet).

En Jesu disippel «blir» i Jesu ord og «tar vare pa» dem. Termene uttrykker hva kristen-
troen bestar i og kjennes pa. Fgrst gaven: Troen har Guds nade til alle — gudmennes-
kets dgd for verdens synder. Deretter “ndde over ndde” med Jesus som eksempel i
selvhengivende kjaerlighet, Joh 1:16.

Joh 13:14f — Nar jeg som er herren og mesteren, har vasket deres fgtter, sa ma ogsa dere
vaske hverandres fatter. Jeg har gitt dere et forbilde. 15:10ff. Jf Mt 8:19, 10:38, 16:24. Joh
8:31 (teerein = holde, bevare).

Johannes supplerer de andre evangelistene med Jesu undervisning om apenbaringsor-
det gitt verden i en sendelsesrekke: Faderen — Sgnnen — Anden - apostlene (og senere
etterfglgere i prekenembetet). Sendelsesrekken gjelder opphavet, formidleren og
hjelperen i prekenembetets gjerning.

| tillegg til de tekniske apostel-termene fra synagogen, bruker Johannes synonymet
pémpein (= a sende el sende av sted). Johannes underviser om troen som ”“tar vare
pa” ordene fra Faderen og «holder» dem (teerein). En Kristi delegat holder fast ved
Kristi ord og formidler dem i laere og liv. Samme tema star sentralt i Pauli undervis-
ning. (Se naermere Sakorn, bind 1, excurs om ”“bekjennelse i bibelsk mening”.

Joh 14:21, 23 — Den som har mine bud og holder dem, han er det som elsker meg. /.../ Den
som elsker meg, vil holde fast pa mitt ord... Jf 1 Kor 11:2, 15:2 (katekjein).

Et Jesu vitne (martys) “blir’ i Sannheten og “vandrer” i den. Det er av grunnleggende
betydning for kirken i denne verden at man holder fast ved Kristi ord i prekenembetets
gjerning. Da er den forsamlede menighet apostolatets kirke pa dette sted. Ellers ikke.

Den apostoliske lereformidling i aposteltiden

Nytestamentet lest i sammenheng, gir innblikk i aposteltidens leereformidling i Igpet av
et tidsspenn pa vel seksti ar. Fglgende oversikt legger vekt pa pastoralbrevene med
bibellesning og selvstudium for gye.

Apostlenes kronvitne-posisjon

Sett bakover i tid, ender perspektivet i en bevitnet Jesus-historie - om den fornedrede
og herliggjorte Guds Sgnn i Jesu lidelse, dgd og oppstandelse. Denne begynnelse om-
fatter Jesu utvalgte apostler i deres kronvitneposisjon, 1 Kor 11:23, Lk 24:47.

KSv/Hjelperen, side 131



De tolv stod i et umiddelbart forhold til kirkens Laerer — Kristus Jesus. De ble kalt til
apostler av ham umiddelbart, og de var gyenvitner til den Oppstandne Kristus. De ble
dessuten utrustet med Den Hellige And til & overgi Kristi lzere til kirken for all ettertid
(jf Ef 2:20). Apostelordets lzeremyndighet er avgjgrende for kirkens fremtreden som
Guds kirke i tidens Igp.

Apostolatets kirke i apostelordets etterfolgelse som Guds ord

Mdlet: A lzere mennesker den eneste Gud & kjenne gjennom den han utsendte, Jesus
Kristus, og ha evig i ham.

Begrunnelsen: Guds lgfter i den gamle pakt er oppfylt i Jesu lidelse, d@d og oppstandel-
se. Derfor er Guds evangelium til alle mennesker en oppmuntring til 8 vende om og
leve forlikt med en forsonet Gud.

Guds ord og handlinger formidlet i tidslgpet (det diakrone perspektiv), etablerer fore-
stillinger om hendelsesrekker like fra begynnelsen i Jerusalem (Lk 24:47). Poenget er
ikke rekonstruksjon — et umulig prosjekt, men Guds tiltale i et prekenembete innstiftet
i fortid, og praktisert i natid. Denne formidling skjer hvor menigheten er apostolatets
kirke pa stedet.

Prekenembetets utgvere i tidens Igp er satt til & forvalte Kristi laere fra Faderen, den
hans utvalgte apostler overga til kirken for alle tider. De er ikke kalt umiddelbart — lik
Herrens apostler, men kalt middelbart gjennom kirkens (menigheten) kall. Med apost-
lene som forbilder skal den enkelte prest formidle (tradere) apostelordets lzere i natid
— og ingenting annet. Denne «Ordets regel» i gudstjenestefellesskapets praksis bygger
Guds kirke pa grunnvollen, lagt i begynnelsen.

Gjennom kirkens historie har apostelordets etterfglgere etterlatt mange spor i lzere og
liv, tross skrgpeligheter. Et eksempel er kallsbgkenes ”series pastorum”. De handler
ikke om presterekkene og personlighetene, men om apostolatet i prestens kallsgjer-
ning. Presterekken er en paminnelse om menighetens livskilde. Den lever av apostel-
ordets lzere fra den treéne Gud, og takker Gud for den trofaste forvaltning, og ber om
a bli bevart pa den ubeskarne grunnvoll.

Natidsperspektivet pa den forsamlede menighet

Disippelposisjon

Forholdet mellom den gang og na er en forskjell i tid, men ikke med hensyn til det inn-
hold og den virkelighet som Jesu undervisning bringer. @yenvitne-posisjonen hgrer
fortiden til — enn sa lenge. Disippelposisjonen er konstant uansett tid.

Farst i rekken finner vi Jesu disipler og gyenvitnene til Den oppstandne (Lk 1:1-4), og
blant dem Kristi utvalgte apostler (Joh 1:35ff, Mt 10, 1 Joh 1:1-5, osv). Lignende hen-
delser gjentar seg i menighetens samling om Ord og Sakrament forvaltet pa troskapens
vilkar. Lesninger og utleggelser lar Jesu undervisning komme til orde, og dgpte far
istemme “den tro som en gang for alle ble overgitt til de hellige”, Jud 3. Saken gjelder
alltid den nytestamentlige tro her og na, aldri de gamles forskrifter, Mt 15:2.

Forholder avsender og mottager (actus tradendi)

| natid kommer Gud sitt folk i mgte gjennom de befalinger som den oppstandne Kristus
gav for a formidle den rett utlagte Skrift om ham og hans verk.

KSv/Hjelperen, side 132



Mt 4:17 - omvend dere, for himlenes rike er kommet naer! 2 Kor 5:19ff.

Kristi virksomme naerveer i den forsamlede menighet skjer alltid pa Guds vilkar, ved
prester som - lik Herrens apostler - laerer dgpte mennesker a holde ”alt» hva Kristus
befalte a laere dem. Der er Kristus menighetens Lzaerer. En prest har et szerlig ansvar
for menighetens grunnvoll i den offentlige prekengjerning. Samtidig har menighets-
lemmene et medansvar. Kallet gjgr forskjellen.

Eksempler pa formidlingssituasjoner: En kristen husorden med bibellesning og
bgnn. Den innbyrdes samtale om det man har hgrt i preken og undervisning, aller
om aktuelle emner fra bibelhistorie og katekisme, kan hende ispedd fortellinger om
henfarne bekjennere.
Slike hendelser illustrerer smdgruppens kjerne-funksjon i den apostoliske kirke- og lze-
retradisjon, nar to-tre deltagere anvender Guds ord og utveksler erfaringer, gir rad og
oppmuntrer hverandre. Her handler samtalen om den “grunnleggende undervisning”,
1 Kor 15:3. Den virker trang til & vite mer og begrunne troen (jf 14:36). Men uten ba-
siskunnskap, oppstar lett unyttig kiv (Tit 3:9) om saker som ikke vedkommer det byg-
gende menighetsarbeid. Da stilner samtalen og kristne ligner stumme hunder (Jes
56:10). Det er traderingskrise.

Den oppstandne Kristus i menighetens sentrum

| natid rettes oppmerksomheten mot den opphgyede Kristus i hans allmakt og suvere-
nitet, Heb 1. | sentrum star Kristus, virksom i den forsamlede menighet med evangeli-
et og sakramentene (1 Kor 10:16, 11:26-30). Prekenen proklamerer offentlig Guds for-
soning med verden i Kristus, og oppmuntrer tilhgrerne til a la seg forlike med Gud og
leve forlikt med ham, 2 Kor 5:20, jf Joh 3:16 osv.

Pa tomannshand har formaningen adresse til den enkelte, f eks “du er mannen”, 2 Sam
12:7. Er overtredelsen erkjent, blir evangeliet anvendt pa den enkelte i skriftemalet, i
samsvar med Jesu fullmaktsord - ”jeg forlater deg Dine synder i Faderens osv”. Se Joh
20:23, jf Mt 9:2, 1 Kor 4:1f.

llustrasjon: 1 Kor 5-6.

| det menighetsbyggende arbeid kjennes Guds kirke pa nademidlenes bruk i en bevit-
net brukerhistorie. Med evangeliet og sakramentene som midler, setter Kristus spor i
deres liv som stiller sine legemer til disposisjon for ham og praktiserer sin dap, Rom
6:12. (Jf "hvetekornets lov”, Joh 12:24). Sporene i fortid oppmuntrer til malrettet ut-
holdenhet i natid.

lllustrasjon: 1 Kor 15:1-3. Apostelordene forener overlevering og tiltale. | sentrum
star verken kirken, overleveringen eller embetsutgveren, men gudmennesket Jesus
i hans fornedrelse og opphgyelse (jf 2 trosart).

Vi merker oss de tekniske termene - ta imot (paralambanein), overlevere (para-
didonai), og holde fast ved (katékjein) osv. Den trofaste formidling i leere og liv er det
ngdvendige vilkar, skal menigheten bli bygd opp pa kirkens grunnvoll og veere
apostolatets kirke hvor mennesker laerer den eneste sanne Gud a kjenne i hans inners-
te hjertelag (Joh 17:3).

Ukjent for Nytestamentets skrifter er kirkefellesskap begrunnet i «tilstrekkelig» enig-
het. Ukjent er ogsa forestillingen om en apostolisitet som fins spredt mer eller mindre

KSv/Hjelperen, side 133



rundt omkring. Hvor det er tale om mangelsykdommer, stiller «Kristi visitas» diagno-
sen og forordner medisinen med laeren fra ham (Ap 2-3).

Situasjonen er en annen hvor den organiserte kirkevirksomhet foregar i gudsopprgrets
tegn, og bestar i kraft av reservasjoner mot Guds kirkes rene kjennetegn. Der under-
kjienner man prekenembetets fullmakter og oppdrag, og dermed den autoritet og
kompetanse som en prest har i kraft av apostelordets lzere fra kirkens Herre og Leerer,
Jesus Kristus. Med reservasjonene forfaller menighetslivet til religipse «happenings» i
vedtatte former pa almenreligionens vilkar.

Apostolaets kirke er de som fglger Lammet, hvor enn det gar (Ap 14:4).

Hovedkilder: Sasse 1975 (1956) |, 188-204. - Legarth 1995.

28. APOSTOLATETS KIRKE PA HISTORIENS ARENA

| begynnelsen

Til kirkens leeretradisjon hgrer erindringer fra Jesu disippelkrets, som mottok hans un-
dervisning i "Skriftene” og var gyenvitner til hans undergjerninger. Etter Pinsedagen
kom skrivere til, og resultatet ble evangeliene etter Matteus, Markus, Lukas og Johan-
nes.

Nedskrevne beretninger oppfrisket og kontrollerte erindringene. Etter hver som
mange deltok og gjentok det passerte, ble fortellingsstoff og menighetspraksis forenk-
let og skjematisert. Irrelevante detaljer falt bort, men ikke alle. Det oppstod formel-
lignende sammenfatninger og tekniske termer som lettet bade identifikasjon og for-
midling. Evangeliene er ikke et resultat av tilfeldigheter. Evangelistene hadde innga-
ende kjennskap til Kristi lzere. Det fremgar av redigeringen og av innskutte kommenta-
rer, GT-sitater, opplysninger o. |. |1 denne prosess var synagogegudstjenesten og de j@-
dekristne miljger rundt Middelhavet av stor betydning, iseer i Jerusalem — i “urmenig-
heten”. Men viktigere: Et overordnet ”"JEG” gjennomtrenger tekstene.

Kristi utvalgte apostler stod i en saerstilling. De var gyenvitner til den oppstandne Kris-
tus og utrustet med Den Hellige And, mer enn andre kristne. De var i stand til 4 gjengi
Kristi laere - som Anden minnet dem om, nar ngdvendig pa fremmede sprak. Med lae-
ren fra Kristus la de grunnvollen for kirkens liv pa jorden, Ef 2:19ff.

Var tilgang til den rett utlagte Skrift er Nytestamentets skrifter fra apostlers hand, som
derfor kalles “apostoliske” skrifter. De er - lik apostolatet den gang — Guds rettesnor
(kanon) for kirkens laere og liv i den nye pakt. Hvor kirken fremtrer uten reservasjoner
som apostolatets kirke, star kristne - uansett tid og sted - i samme posisjon til apostle-
nes laere som kristne i aposteltiden.

Eksempler: Markus-evangeliet, skrevet av Peters tolk Markus (ifglge en Papias-

tradisjon). Karakteristisk for Peters undervisning var korte beretninger og Jesus-ord
beregnet for memorering. Det samme fremgar av Apg 10.

Mot slutten av aposteltiden skrev apostelen Johannes sitt evangelium, hvor han sup-
plerer de andre evangeliene med undergjerninger, samtaler og historiske detaljer.
Apenbaringsboken er Jesu dpenbaringsbok til sin apostel Johannes og kirkens historie-

KSv/Hjelperen, side 134



teologi. Dens tema er kirkens historie giennom endetidens trengsler, det vil si den kir-
ke som fglger Lammet, «hvor enn det gar» (Ap 14:4) med Jesu Kristi gjenkomst i sin
Guddoms herlighet, synlig for alle pdA Dommens dag. Den trofaste kirkes historie er
den rgde trad i verdenshistorien, inntil dagen kommer, da den allmektige Gud og
Lammet demonstrerer sin trofasthet og gjennomfgrer Igftene om den nye jord. Da er
livet under syndefallets kar slutt, og Guds folk har nadd malet i tilstander som overgar
alt hva mennesker kan fatte.

Hva Paulus-brevene sier om embetsutgvernes oppdrag og fullmakter, var kjent fra fgr.
Derfor poengterer Kristus det konstante innhold i den apostoliske laereoverlevering fra
ham, jf 1 Kor 7:17, 11:16, 14:33 osv. Apostelordets laere har altsa gkumenisk gyldighet
fordi det er apostolisk (ikke omvendt!). Jf Apg 2:42, 1 Kor 4:17 (3 minne dere om),
14:34 (i alle de helliges menigheter), osv.

Ogsa Johannes-evangeliet fremhever det konstante laereinnhold i apostelordets laere,
men innskrenker seg til supplere de andre evangeliene (f eks Mt 10) med underberet-
ninger og formidle evangeliet om Jesu person og verk overfor mennesker i den greske
kulturkrets og tankeverden med krav til retorisk formidling i litteraere former. Oppga-
ven var patrengende i en tid da menighetene kom under press fra gnostisk andelighet,
med forakt for skaperguden og det inkarnerte Guds ord i mannen Jesus. Johannes har
formidlet Jesu dpenbaringer i en disposisjonen som forlgper i en trinnvis opp- og ned-
stigning, hvor synet av Herrens ark er bokens hgydepunkt og Jesu trgstemotiv i sin
kirkevisitas pa jorden.

Kirkens apostolisitet star og faller med apostelordets leere fra Herren, gitt kirken i be-
gynnelsen for a bli formidlet i nye disippelgenerasjoner inntil dagenes ende. | den tro-
faste kirke er den oppstandne Kristus virksom. | kraft av sin Guddoms person er han
Begynnelsen og Enden, Alfa og Omega, den fgrste og den siste (Ap 1:8, 2:8, 21:6,
22:13).

Guds kirke er en Guds skapelse, skapt og opprettholdt i samsvar med Guds radslutning
fgr alt ble til. Med hensyn til begynnelsen er det ingen forskjell mellom Guds skaper-
verk og kirke. Altsa ma vi forsta dem i lys av troens artikler om personene i Treenheten
- uten sammenblanding, og takke og love Gud for hans oppholdende gjerning som ska-
per og gjenlgser (jf Lille Katekisme, forkl til Fgrste bud, Trosartiklene og Fjerde bgnn).

Kristi disippelundervisning de fgrti dagene mellom hans oppstandelse og himmelfart
var av forberedende betydning for kirken. Kristus ga disippelkretsen forstand til & be-
vitne det som var skrevet om ham hos Moses, Profetene og i Salmene (Lk 24, Apg 1).

Like fra Pinsedagen tradte den nye pakts kirke frem som Guds kirke (Apg 2). Her var
ingen initieringsfase. Til forskjell fra andre kollektivtradisjoner fremsto kirken uten en
uklar initieringsfase. Den mangler. Pa Pinsedagen fremstod Guds folk i den nye pakt
som den etablerte kirke. Like fra begynnelsen foregikk urmenighetens virksomhet i
samsvar med Guds lgfter, og i samsvar med den Oppstandnes befalinger og fullmakter
til apostlene og deres etterfglgere i prekenembetet. Alle de kirkegrunnleggende hand-
linger var der fra begynnelsen — Kristi virksomme naerveer ved apostlenes leere fra ham,
og likesa dapen, absolusjonen og kommunionen innstiftet av ham. Den samme bruk i
natid bevitner den Oppstandnes narvaer i den forsamlede menighet, virksom med
dennesidige midler, slik han lovte.

KSv/Hjelperen, side 135



| fortsettelsen

Apostlenes etterfglgere i prekenembetet kjennes pa to ting — (1) den rett utlagte Bibel
fra dens Herre, gitt kirken i og med apostelordets leere, og (2) Guds “hemmeligheter”
(mysterier/sakramenter), forvaltet slik den oppstandne Kristus befalte.

Prekenens gyldighet som Guds ord bestar i det apostoliske og profetiske Kristus-vitnes-
byrd, ”slik Skriftene har sagt”. Det samme vitnesbyrd som legitimerte apostlene - om
den oppstandne Kristus, hans person og verk, legitimerer etterfglgernes kallsgjerning i
all ettertid og under alle forhold. De taler og handler som Kristi delegater i Kristi sted,
Lk 10:16, 1 Kor 4:1f osv. Under denne forutsetning er det ikke galt a kalle en prest for
Ordets «laerer».

En prest (el pastor) er satt til a3 formidle den leere som Herrens apostler gav videre til
kirken i begynnelsen. Da er Kristus kirkens Laerer i prekenembetets gjerning (Joh 8:25),
og leerer menigheten gjennom trofaste medarbeidere (f eks Kristi ord over fremsatt
brgd og vin). Troskapens kriterium har Kristus anskueliggjort med seg selv som forbil-
de, Joh 7:14-18.

Andre lzerere eller lardommer skal vaere utelukket fra kirkens prekestoler og leereka-
tedre, og likesa fra kirkens kommunion ved Herrens bord. Utelukket skal ogsa Anti-
kristelige tradisjoner veere, begrunnet i selvbestaltede superapostler og deres innsikter
fra en annen kilde (Joh 8:44, 1 Tim 2:8ff, 1 Kor 14:34ff, Gal 1:14, Kol 2:6-8).

Avgjgrende for kirkens apostolisitet er ikke tradisjoner fra fordums tid, men det sak-
forhold som bestar mellom Herren og hans delegat. En reservasjon mot apostelordets
leere fra begynnelsen er en reservasjon mot Kristi ord i fortsettelsen. Samme virkning
har en leerdom som ikke fins i Nytestamentet (f eks forvandlingsepiklese etter Kristi
testamentord under Herrens Nattverd). En rettskaffen prest holder fast ved den rett
utlagte Skrift fra ham som er “det troverdige og sanne vitne, BEGYNNELSEN til Guds
skapelse”, Ap 3:14. Guds lgfter er oppfylt i hans lidelse, dgd og oppstandelse, slik Det
gamle testamentets skrifter vitner om ham.

Denne legitimeringsmate begrunner prekenembetets gjerning i all ettertid. Mt 16:21a
— Fra den tid begynte Jesus a forklare for sine disipler at han mdtte ga til Jerusalem og
lide meget osv. (Jf Lk 24:26f, 44b.) Derfor ma prekenembetets forvalteroppdrag veere
likesa konkret-anskuelig som Kristi embeter var det som profet, prest og konge i kjgtt
og blod, og lik ham legitimere sin kallsgjerning med ord og fullmakter fra ham - lik de-
legaten i forholdet til sin herre.

Liksom skapelsen er irreversibel, er apostolatet irreversibelt i Guds kirkeorden. Og lik-
som frelseshistorien er irreversibel, er den apostoliske laeretradisjon irreversibel. Ar-
saken er Kristi utvelgelse av apostlene, utsendt med mandat og fullmakter fra ham, Joh
14:23, 17:8, 20, 20:21-23. Liksom Sgnnen lot seg binde til det skaptes orden som
mann, bandt han prekenembetet til det skaptes orden. Dermed er apostolatets kirke
fri til 3 bekjenne under syndefallets kar den gode Skaperen i kirkens orden, lgst fra
verdens forvrengte idéeer om det androgyne «menneske». Trofaste embetsutgvere
forvalter “Guds hemmeligheter” pa Guds vilkar i en skapergitt orden for skapelsen og
kirken (1 Kor 4:1f, Mt 28:20). De er i sin delegat-posisjon Kristi “medarbeidere” og all-
tid avhengige av ham — aldri omvendt.

KSv/Hjelperen, side 136



Hva Gud har talt og gjort i frelseshistorien, det er talt og gjort ved Guds virksomme ord
i hans profeters munn, og til sist ved det inkarnerte Guds Ord i Jesu ringe skikkelse. Og
hva Gud i natid taler og gjgr i sin kirke pa jorden, det gjgr han med sitt skapende ord i
sine utsendingers (el delegaters) munn. | sentrum star Kristi virksomme naerveer med
sitt skapende ord. Da er han som er Midleren for Guds skaperverk og forsoningsverk,
ogsa Midleren for Guds frelsesgoder i sitt skaperverk under syndefallets kar.

Kristi kirkebrud pa jorden mottar himmelske gaver i jordiske skikkelser. Guds verk er
”sare godt”, som i begynnelsen, sa na og alltid og i all evighet, 1 Mos 1:21, 25. (Jf Joh
1:14, 3:5, 17:3, 21:23, 1 Kor 11:24f.) Og alt som er skapt, synlig og usynlig, svarer:
"Ham som sitter pd tronen og Lammet tilhgrer velsignelsen og prisen og aren og kraf-
ten i evighetenes evigheter.” Ap 5:13

Utelukket er lzereformidling tilpasset allmennytten

| skarp kontrast til apostolatets kirke star analogislutninger om kirke, samfunn og folk,
som ingenting beviser. Like skarp er kontrasten til den tenkemate som begrunner det
abstrakt-funksjonelle embete, innordnet idéer om individers likestilling og rett, og om
allmennytten (det pragmatiske hensyn).

Tankekonstruksjoner av denne type tjener den politiske hensiktsmessighet, relativt
uavhengig av apostelordets laere fra "ham som er fra begynnelsen”, 1 Joh 2:13 (jf Joh
8:58 osv). Tre konsekvenser fglger umiddelbart:

(1) Ignorans overfor apostelordets leere fra begynnelsen. Den forplikter ikke, men rok-
ker ikke ved bevitnede kjensgjerninger, blant dem prekenembetets mandat og reelle
kompetanse fra begynnelsen.

(2) Falske legitimeringsmdter med henvisning til kirkens kulturhistoriske betydning og
leretilpasninger til menneskers behov. Men hverken tilslgrende ordbruk eller sakalt
"hermeneuvtisk refleksjon” rokker ved prekenembetets mandat og fullmakter fra Kris-
tus.

(3) Gjenstridighet mot den kirkebot som Kristus formaner og oppmuntrer til. Med
gjenstridighet utfordrer man Guds nidkjarhet for den kirkerest som etterfglger apos-
telordet som Guds ord og bekjenner det i liturgiske ordninger.

| Guds kirkeorden er det ikke var bgnn eller lovprisning som virkeliggjgr Guds plan og
vilje, like lite som bonden frembringer avlingen. Det gjgr apenbaringsordets Gud i sin
handlende allmakt — i sitt skaperverk og i sin kirke pa jorden. | den forsamlede menig-
het er han virksom med evangeliet og sakramentene som midler, nar prekenembetet
utgves slik han har befalt. Virkningen er apostolatets kirke pa stedet — tilgjengelig i na-
tid slik hun var det i begynnelsen (Apg 2:42), for malet star fast:

Joh 17:3 — det evige liv, at de kjenner deg, den eneste sanne Gud og den du utsendte, Kris-
tus Jesus. (Jf Fil 3:8-11)

KSv/Hjelperen, side 137



29. KIRKENS KATOLISITET ER "APOSTOLISK”

Den sakalte «apostoliske» trosbekjennelse — ogsa kalt «Credo» var opprinnelig en kort
bekjennelse til de tre personer Faderen, Sennen og Den Hellige And i Den Hellige Tre-
enhet. Formen gjenspeiler dapliturgien, da katekuménene med sitt ”ja” istemte kir-
kens bekjennelse fgr selve daphandlingen.

Benevnelsen "apostolisk kirke” er fgrste gang bevitnet i et skriv fra Alexander av Alex-
andria ar 324. Aret etter finnes benevnelsen i en avsluttende, kirkebeskrivende set-
ning til Den nicenske trosbekjennelse: - “den katolske og apostoliske kirke”. Men
fremdeles lgd den tredje trosartikkel - “og pd Den Hellige And”.

Hvorfor «apostolisk»?

Predikatet "apostolisk” markerte kirkens leereformidling med henvisning til skrifter fra
apostlenes hand. Ordet dukket opp i konfrontasjoner med dem som forfektet andre
veier til “innsikt” (gnosis). Gnostikernes kilde var apokryfe (skjulte el hemmelige) skrif-
ter med pastand om at de stammet fra Jesu disippelkrets og formidlet den "egentlige”
kristentro. Det sier seg selv at for mange ble ordet “apostolisk” et honngrord i kampen
om den rette overlevering. Angrepene kom fra mange hold, for den gang var den ny-
testamentlige tro pa vikende front i et religipst mangfold.

Etter hvert som man erkjente behovet for et kirkebeskrivende tillegg, kom flere be-
kjennelsesformular i omlgp, inntil konsilet i Konstantinopel ar 381 vedtok ett av dem: -
"én, hellig, katolsk, apostolisk Kirke”. Pa romersk-katolsk hold har man anfektet mg-
tets status som gkumenisk konsil (consilium generale), vesentlig fordi biskopen av Rom
ikke var representert da tillegget ble stadfestet under konsilet i Kalcedon dar 415.

Credo’s kirkebeskrivelse identifiserer den rettleerende kirkes utbredelse (katolisitet)
ved hjelp av apostelordets leereoverlevering fra kirkens Herre (apostolisitet): Katolsk er
den kirke som i tidens Igp overgir Kristi utleggelse av "Moses og profetene”. Den er
gitt videre til kirken gjennom de skrifter som beviselig stammer fra Kristi utvalgte
apostler. Kort sagt: Kirken er katolsk i kraft av sin apostolisitet. Eller sagt med andre
ord: Den katolske kirke er apostolatets kirke. Noen annen kirkeidentitet har ikke den
evangelisk-lutherske kirke, annet enn a veere den gamle kirke i den apostoliske lzere-
tradisjon fra Skriftens Herre og kirkens Lzerer, Jesus Kristus.

Andre har brukt ordet «katolsk» synonymt med «vidsynt» eller «xomfattende» med
hensyn til lzeren. Pa den annen side har andre brukt ordet «apostolisk» om karismatis-
ke menigheter etter mgnster fra Korint-menigheten, og gjerne forbundet med en be-
stemt menighetsordning (som ikke fins foreskrevet i NT). Med stor konsekvens opp-
star kirkefellesskap «pa tilstrekkelig grunnlag», hvor «liv» har prioritet fremfor «laere»,
eller etikk fremfor dogmatikk. Kirkefellesskap av denne type var den gamle kirke (old-
kirken) fremmed like fra aposteltiden.

Det nytestamentlige kanon - kirkens rettesnor

Forhistorien viser til kirkens Kristus-bekjennelse og apostlenes etterfglgere i preken-
embetet. De ledet an i en leereoverlevering med stgtte i skrifter fra apostlenes hand.
Denne overlevering medfgrte menighetenes resepsjon av Det nye testamentes 27
"apostoliske” skrifter (i gst Athanasius ar 367, i vest Augustin og en nordafrikansk sy-
node ar 393).

KSv/Hjelperen, side 138



Avgjgrende for menighetenes resepsjon var skriftets virkning — mennesker som var
blitt hjulpet til tro pa det inkarnerte Guds ord. Det er hva de skrifter gjgr som formid-
ler Kristi laere. De har gyldighet for kirken hvor som helst i tidens lgp.

Vi merker oss en treleddet hendelsesrekke: Fgrst Kristus-bekjennelsen (Mt 16), deret-
ter den Oppstandnes utsendelse av apostlene, og til sist kirkens resepsjon den nye
pakts kanon (NT).

Det spesielle ved kirken i den nye pakt er apostolatets oppdrag og fullmakter fra den
oppstandne Jesus Kristus. Apostlene var gyenvitner til ham, kalt umiddelbart av ham
og utrustet av ham p& Pinsedagen med Den Hellige Ands gaver, s& de kunne gi videre
Kristi undervisning i Loven, Profetene og Salmene, Lk 24:44. Bade aposteldisipler og
menighetene med sine prester/biskoper bevitnet apostlenes seaerstilling bevitnet: De
formidlet apostelordets laere og etterfulgte apostelordet som Guds ord i lzere og liv.

Og likevel: Det unike ved kirkens virksomhet er ikke dens opprinnelse, men det evange-
liske prekenembete: Det bevitner ikke bare Kristi forsoningsdgd og oppstandelse med
Igse- og bindemakt fra ham, og med sakramenter innstiftet av ham. Den oppstandne
Kristus er selv virksom med disse nademidler, fororvaltet pa troskapens vilkar i den
forsamlede menighet (Lk 10:16, Mt 28:20, Joh 14:23f).

1 Kor 11:2 - Jeg roser dere fordi dere /.../ holder fast ved de tradisjoner som jeg har overgitt
til dere (jf v 23, 15:2).

Hvor det skjer, fremtrer apostolatets kirke i samlingen om Guds hemmeligheter (1 Kor
4:1f, mysterier el handlinger som formidler frelse). Troen lever av dem for menneske-
nes skyld. Men forvaltet pa menneskers vilkar, eller av gammel vane, blir menigheten
uten misjonerende kraft og dgr ut.

Gal 2:5, 5:1, Kol 1:23, 25, 2 Tess 2:15, Heb 2:1-4, 4:14, 2 Pet 1:19. Tit 1:9, osv.

Den trofaste kirke formidler laeren fra begynnelsen, stadfestet med Jesu oppstandelse
og overgitt fra ham ved de apostler han utvalgte og utrustet til denne oppgave. Kilden
er enestaende - i siste instans den enbarne Sgnnens lere fra Faderen. Med sin utleg-
gelse av ”Skriftene” (GT) apnet han apostlenes forstand til 8 forsta hva Skriftene vitner
om ham. Utrustet med Den Hellige And p& Pinsedagen, la de kirkens laeregrunn for all
ettertid. | denne posisjon var de enestaende, og i sin embetsgjerning ble de forbilder
for senere prester/biskoper (jf kirkearskalenderens aposteldager).

Denne kirkeidentifikasjon ved hjelp av prekenembetet (el apostolatet) medfgrer av-
grensninger mot fremmed laere. En kirkegdeleggende trussel var i de fgrste kristenge-
nerasjoner hemmelige (okkulte el apokryfe) skrifter med pastand om a formidle Jesu
egentlige lzere fra en indre disippelkrets (gnostikerne, Markion, Arius o a). Skriftene
var ukjente for aposteltidens kristne. Med denne avgrensning ble tradisjonen uteluk-
ket som sideordnet dpenbaringskilde med henvisning til andre personer enn Herrens
utvalgte apostler.

| tidens Igp er prekenembetet under kontinuerlig press. Fra alle kanter hgres krav om
tilpasninger til yndlingsidéer i samtiden, sa Kristi delegater blir stadig fristet til & fortie
upassende deler av Guds vilje og frelsesplan, og i deres sted forkynne noe annet. Da
gjor den trofaste kirke hva Herren krever under motsigelser. Hun bekjenner i ord og
handling apostelordets leere fra Skriftens Herre, forvalter sakramentene slik Kristus har

KSv/Hjelperen, side 139



befalt, og markerer avstand til llardommer fra andre kilder. Kort sagt hun «holder fast
ved» Guds kirkes unike kjennetegn, gitt i begynnelsen med Igftet om den Oppstandnes
virksomme neaerveer. (Apg 2:42, 46, 1 Kor 15:2, 2 Kor 4:11, Ef 6:13, Ap 3:11, 12:17,
14:120a.)

lllustrasjon: “De apostoliske fedre” (skriftene fra fgrste generasjon etter apostlenes
bortgang). | likhet med apostlene fgr dem, gjorde de flittig bruk av GT nar de
begrunnet Kristus-bekjennelsen. Skriftene deres tegner bildet av prester og
biskoper (ledere for prestekollegier) som fgrte kirkens Kristus-bekjennelse i munnen
og formidlet apostlenes lzere i den skriftbundne tradisjon. Ved dem framstod den
bekjennende kirke som apostolatets kirke etter aposteltiden.

Jgdekristne og kristne fra andre folkeslag samlet seg derfor om trofaste prester og
biskoper og samarbeidet med dem i deres embetsgjerning. Det var denne
kirkesamling Ignatius innskjerpet pa sin ferd mot martyriet i Rom. Ordet
"apostolisk” er en stadig paminnelse om normen for kirkens lzere liv, gitt en gang
for alle i og med apostelordets lzere (NT).

Kirkens historie brukt som sannhetsbevis

Det hender lzerekonflikter aktualiserer den gamle problemstilling fra de fgrste kristen-
generasjoner: Hvilket historie-argument har status som Guds apenbaringsord til kir-
ken? Svar: Den lzere som beviselig er overgitt og praktisert i kirken siden aposteltiden.
(Jf "Bileams lzere” og ”nikolaiittenes laere” i Pergamon-menigheten, Ap 2:14f, og ”kvin-
nen Isebel” i Tyatira-menigheten, begge steder mot slutten av aposteltiden, 2:20-23.)

Et par eksempler: Fgrst Luthers diskusjon med Zwingli om dap av spedbarn fra
kristne hjem. Fra aposteltiden (NT) finnes indirekte utsagn om saken. Senere
fedreutsagn har apostolisk gyldighet fordi de bevitner den overleverte praksis siden
aposteltiden.

Et annet eksempel: Kirkens kall av skikkede menn til apostlenes etterfglgere i
prekenembetet — i likhet med Kristi kall av apostlene. Med Guds kirkeorden vitner
menn og kvinner om den gode Skaperen, som de har lzert @ kjenne i Kristus Jesus.
De vitner om Guds godhet i hvert deres gudgitte kall — mannen i sitt farskall,
kvinnen i sitt morskall.

1 Kor 14:36f, 1 Tim 2:13f. Jf 1 Mos 2:21-23, 1 Kor 11:8f, Ef 5:22ff.

Konklusjon

Den trofaste overlevering i skriftbunden tradisjon danner innholdet i kirkens katolisi-
tet. | kraft av sin apostolisitet er den forsamlede menighet Guds Ene, Hellige, Allmen-
ne Kirke pa dette sted. Andre le&erdommer blir derfor avvist.

Det vil alltid finnes velmenende mennesker som under skinn av kristentro mener a ha
en "dypere innsikt” enn apostelordets laere fra Kristus. Kirkens historie dokumenterer
deres opptreden som superapostler som prester, biskoper og lekfolk i fremtredende
posisjoner. Men ingen spekulasjon om livets mal og mening har gyldighet i Guds kirke.
Derfor har skriftene fra apostlenes hand (NT) status som kirkens kanon eller rettesnor
—i kraft av den rett utlagte Skrift fra dens oppstandne Herre.

Mennesker kan avvise Paulus med argumentet “det er hva Paulus mener”, som om
Herrens apostel overgir privatmeninger. De kan ogsa vise til “Jesu laere” i evangeliene,
som om apostlene lzerte noe annet senere. Eller de kan vise til ”"Jesus fra Nasaret”,
som om kirken bekjenner en annen Jesus enn den historiske Jesus.

KSv/Hjelperen, side 140



30.

Spekulative fremstillinger av denne type overser de strenge krav til leereformidling som
Jesus krevde og apostlene praktiserte, og overser Guds vitnesbyrd. Apenbaringsordets
Gud har reist Jesus opp fra de dgde og stadfestet Jesu undervisning i “Skriftene” om sin
person og sitt verk: Jesus fra Nasaret er Guds lovede Messias (Kristus) - sann Gud og
sant menneske, og Gud har fullfgrt sin forsoning med verden i Jesu dgd.

Med prekenembetet som middel, stiller Gud hvert menneske til ansvar for sitt liv med
den siste dom for gye. Med sin hellige lov viser han det liv vi er skapt til 3 leve som
mannkjgnn eller kvinnekjgnn. Gud lar oss bruke hans bud som skriftespeil for at vi skal
vare liv pa alvor for ham. Dette gjgr Gud for at vi skal vende om til ham, tro hans usi-
gelige nade og barmhjertighet pa grunn av Kristi fortjeneste. Gud er en forsonet. Med
evangeliet oppmuntrer han alle til 3 vende om og leve forlikt med ham. 1 tillit til syn-
denes forlatelse for Kristi skyld kaller han oss til 3 leve med Kristus til gave, og med
ham til eksempel gjgre gjerninger som har Guds ord og kjeerlighetsbud for seg.

Mennesker gar egne veier for a lgse egen skyld og skam og haplgshet. Gud sgker oss
gjennom sin kirkes underfulle kjennetegn, og blant dem dapen til Jesu dgd hvor han
gjorde den enkelte delaktig i Guds forsoningsverk. Det gjorde han for at vi skal leve
med den oppstandne Jesus som Guds kjeere barn, og tjene ham i hans naderike kledd i
Guds evige rettferdighet.

Men foretrekker vi andre kilder, midler og begrunnelser enn de underfulle og unike
ting ved apostolatets kirke, da sitter vi igjen med religipse happenings i en kirkevirk-
somhet som mennesker forstar. Der blir vi bekreftet med billig nade i var egen rett-
ferdighet. Men de som er fattige i seg selv, de rekker hatten fram. Himmelriket tilhg-
rer dem. (Mt 5:3.)

FORBRODRING I DEN FALSKE APOSTOLISITET

Det revolusjoneere uttrykk er den filadelfiske troendegruppe med basis i den felles na-
deserfaring i vekkelsens opplevelsesmystikk. Den nye kirkevisjon var gjenfgdte, leven-
de kristne i et hellig liv og levnet (praxis pietatis). Kjaert barn har mange navn, f eks
brgdresosietet, forening eller vennesamfunn. Madlsettingen var a gdelegge «konfe-
sjonskirken» innenfra under parolen «veien videre». Med forkjaerlighet for den unge
Luther, anklaget man den eldre Luther for a ha stanset kirkens reformasjon pa halv-
veien.

Med sognemenighetens (el territorialmenighetens) ordninger som rammeverk om tro-
endegruppens virksomhet, fremstod gruppen som et supplement til det evangelisk-
lutherske gudstjenestefellesskap. Samtidig dro den fordel av den organiserte kirke-
virksomhet.

Med det formelle brudd fremstod troendegruppen som et alternativ og derfor kalt
«separatister». Med basis i opplevelsesmystikk uten et ordnet nademiddelfellesskap
er det dem man refererer til med benevnelsen radikalpietister. Pa grunn av den Igse
struktur fikk de kort varighet, og deres utbredelse og oppslutning vanskelig a doku-
mentere i ettertid. | den folkelige sammenheng ble de referanseramme for oppfat-

KSv/Hjelperen, side 141



ninger om kristendom, ikke minst pa grunn av den heltestatus som enkelte av dens le-
derskikkelser fikk.

Historisk sett, er det tale om en virksomhet typisk for spiritualistisk-mystiske gruppe-
dannelser siden tidlig middelalder. Denne tradisjon fortsatte pa luthersk kirkemark via
spiritualistene (svermerne) pa reformasjonstiden til pietismens retninger ved inngang-
en til 1700-tallet. | ettertid ble det vanlig skjelne mellom den kirkelige pietisme (Spe-
ner og Francke), herrnhutisme (Nicolai v Zinzendorf, d 1760) og radikalpietismen (Gott-
fried Arnold, d 1714). Ulike strategier av politisk art medfgrte den tvetydighet som
kjennetegner gruppevirksomheter i lavkirkelige organisasjoner (det abstrakt-
funksjonelle embete).

Samtidig med pietismens fremvekst under reformert innflytelse gikk lutherdommen i
opplgsning som konfesjonell enhet. Dette skjedde med diverse reservasjoner mot
Konkordiebokens bekjennelser, som likevel beholdt sin formelle status som kirkens ba-
Sis.

Anm. P3 reformert hold mistet Den nicenske bekjennelse status som den gkumenis-
ke bekjennelse. Dermed var det ikke lenger mulig for lutherske teologer a fgre lae-
resamtaler pa en felles laerebasis med en motpart som begrunner kirkefellesskap
med andre kriterier enn laereenhet i den uforbeholdne bekjennelse til apostelordets
leere fra Kristus. Denne konflikt tilspisser seg i forholdet rettferdiggjgrelse og hellig-
gjorelse, og i nattverdlaeren, hvor reformertes utgangspunkt er troendemenighe-
tens nadeserfaringer eller andelighet (spiritualitet) ivaretatt med tilslgrende og
bortforklarende ord om Kristi tydning av den gave han lar rekke fram.

Utopien "den apostoliske menighet”

En sentral formidler var den unge grev Nicolai von Zinzendorf (1701-1760), som lot kir-
kens historie munne ut i et Jesus-monarki, nar konfesjonskirkenes "Babel” gar til grun-
ne og blir avlgst av endetidens andskirke.

Et grunnmotiv hos ham var kampen mot dogmatiske “meninger”, gitt til kienne i aver-
sjon mot konfesjon. Et forsgk pa bibelsk begrunnelse er den optimistiske tolkning av
sendebrevet til Filadelfia-menigheten (Ap 3,7ff); om en overkonfesjonell, filadelfisk
kristendom, hvor mystisk inderlighet er kirkens enhetsband og et forvarsel om kirkens
gullalder i endetiden.

| natid fremstar den efaringsbaserte Filadelfia-enhet som tegn pa en gudvillet plan for
hele kristenheten, nar vekkelser medfgrer kjzerlighetens forbrgdring og samarbeid pa
inderlighetens grunn, og etter hvert synliggjor kirkens enhet i frihet fra konfesjonenes
meningstvang og leerestrid. Zinzendorfs misbruk av Joh 17:21, Igsrevet fra sammen-
hengen, fikk omfattende fglger.

Joh 17:21 — Jeg ber at de alle ma veere ett (, likesom du, Far, erimeg og jeg i deg. Slik skal
ogsa de veere ett i oss, for at verden skal tro at du har sendt meg.

Zinzendorf leste inn en enhetsteori og brukte Jesus-ordet som et kronargument for
kjeerlighetens forbrgdring i den erfarte blodsnade i vekkelsens Jesus-mystikk. | likhet
med sine forlgpere pa reformasjonstiden forvekslet han adjektivet «eins» (enig, jf
overenskomst) med tallordet «Eines» (ett). Jesus ber i sin gversteprestelige bgnn (Joh
17:21) — ikke om en organisert kirkeenhet, men kun for dem som ved apostlenes ord
tror pa ham (v20), at de skal veere helliget i Sannheten (v 19), dvs enige i Faderens ord,

KSv/Hjelperen, side 142



gitt i og med Sgnnen (v17). Bgnnen om «at de alle ma vaere ett», gjelder med andre
ord den leereenhet som er mellom Faderen og Sgnnen, «at ogsa de skal vaere ett i 0ss»
(v 21). Han som er det inkarnerte Guds Ord (Joh 1:14), baerer Navnet over alle navn
(Fil 2:11, Ap 19:13). Den enhet som apostelordet virker med laeren fra Faderen og
Sgnnen er ingen ytre enhet, men enhet i leren. Denne enhet kalles «de helliges sam-
funn».

Denne enhet er poenget i Luthers forklaring til Det andre bud. Vi skal ikke bruke Guds
navn til Iegn og bedrageri, og dermed verne om lzere og liv i strid med Guds ord. Det
er ogsa poenget i forklaringen til Fgrste bgnn: - «den som laerer og lever annerledes
enn Guds ord lzerer, han vanhelliger Guds navn blant oss. Bevar oss fra det, himmelske
Far!»

Jesus ber: «Hellige dem i Sannheten, ditt ord er Sannhet» (v 17), og ber at disiplene ma
holde fast ved det hellige evangelium som han har gitt dem fra Faderen, og de bli bevart
fra falsk leere, og inneslutter i sin forbgnn den troende kirke (v 20, jfv 6, 8, 20).

| den filadelfiske gkumenikk er ikke vranglaeren problemet, men den rettlaerende kirke
representert ved konfesjonell lutherdom liturgiske ordninger. Et slikt kirkefellesskap
kaller han ”sekt”, "konfesjon” eller “religion”. | den filadelfiske tradisjon siden Zin-
zendorf er ikke vranglaeren arsaken til kristenhetens splittelseshistorie, men en mangel
ved de kristne. Medisinen er den andsbarne forvandlingsnade, om bare den filadelfis-
ke vekkelse slipper til. Da er forutsetningen den at troen oppstar umiddelbart og lever
uavhengig av apostelordets leere. Derfor ma bekjennelsen vaere det personlige vitnes-
byrd om den erfarte nade, og ikke kirkens bekjennelse til apostelordets laere fra Fade-
ren og Sgnnen, det vil si den tro som Den Hellige And virker suverent med Guds ords
sannhet om ham som er Sannheten.

En konfliktmodell

Fra flere hold overtok Zinzendorf visjonen om kjaerlighetens forbrgdring mellom sanne
troende. Den blir en realitet hvor de troende danner det gudvillede alternativ til ord-
net nademiddelfellesskap i sognemenighetens ordninger og den organiserte kirkevirk-
somhet.

Dermed overtok Zinzendorf den konfliktmodell som er szerlig kjent fra reformasjonsti-
dens spiritualister og gjendgpere: Pa den ene side "den apostoliske menighet” av san-
ne troende i opposisjon til den territorielle menighet, pa den annen side den under-
trykkende kirkereligion representert ved pavekirken og konfesjonell lutherdom, som til
sammen danner en avguderisk enhet.

Til forskjell fra radikalpietistene ville Zinzendorf realisere visjonen om en "apostolisk”
menighet innenfor det organiserte kirkefellesskap, altsa uten det apne, formaliserte
brudd. Malet var en kirkefornyelse innenfor det falske kirkevesen med sin tradisjonel-
le kristendom.

Herrnhutisk og gammelpietistisk strategi

I likhet med gammelpietismens ecclesiola-program (Spener) i sognemenighetens ord-
ninger, tok ogsa Zinzendorf avstand fra den sakalte “separatisme”, det vil si radikalpie-
tistenes formaliserte brudd med den ”offisielle” kirke. Men her er en forskjell med
hensyn til horisont: For Zinzendorf var det ikke tale om en kirkefornyelse innen sogne-

KSv/Hjelperen, side 143



menighetens ordnede gudstjenestefellesskap, men om det globale andssamfunn i
grupper av likesinnede sjeler uavhengig av konfesjon og kirkeorganisasjon.

Hertil kommer en prinsipiell forskjell. Gammelpietismens ecclesiola-strategi siden
Spener og Francke forutsatte at den forsamlede sognemenighet er en kristen menig-
het. Zinzendorf derimot fant “Guds menighet” et annet sted - i den ”apostoliske”
sammenslutning av sanne troende. Der finnes det troendesamfunn som avlgser det
gamle kirkevesen.

Den "apostoliske forordning”

Anledningen til 3 organisere en “apostolisk” menighet bgd seg i 1727, under en vekkel-
se blant mahriske flyktninger i Herrnhut. De ble organisert etter en "apostolisk forord-
ning” (Satzung). Her var katolikker, calvinister, lutheranere, schwenkfeldianere og se-
paratister av mange slag, men forenet pa rettferdiggjgrelsens og (!) helliggjgrelsens
grunn (jf Borga-avtalen, Leuenberg-konkordien, osv). Alle lot de meningsforskjellene
fare i lydighet mot kjaerlighetens bud uten all sekterisme (konfesjon).

Zinzendorf fikk anledning til & avlegge ordinasjonslgftet (el religionseden) med forbe-
hold overfor forkastelsesformlene i Confessio Augustana. For ham var bekjennelse
ingen leerebekjennelse i nytestamentlig mening, men et personlig vitnesbyrd pa inder-
lighetens grunn, for utelukket var kirkens lezereenhet i den uforbeholdne bekjennelse til
apostelordets lzere, og likesa Guds kirkes rene kjennetegn i en dennesidig, jordisk bru-
kerhistorie (CA 7). Det Ia under Zinzendorfs verdighet a reflektere naarmere over inn-
holdet i Konkordiebokens bekjennelser, som for ham ikke var annet enn leeresetninger
og skoleteologi - det vil si “7meninger”. Den samme ignorans kjennetegnet bibelbru-
ken. Upassende bibelord sorterte han bort. | trad med denne betraktningsmate opp-
fattet Zinzendorf motsetningen mellom reformert og luthersk som ordstrid. Den vitnet
om en mangel ved de kristne. Med stor konsekvens fulgte den andeliggjorte kirkes lze-
rerelativisme i det herrnhutiske unionsprogram.

| Herrnhut ble hjertenes enhet manifestert i lojaliteten mot «den apostoliske forord-
ning», som dermed fikk den status som en laerebekjennelse har. For fgrste gang pa
luthersk kirkemark ser vi her fglgene av a sideordne rett og vrang leere i kirkefellesska-
pets ordninger, nemlig den ordningsjustis som gjgr ”kirkens ordninger” til fellesskapets
samlingsmerke og kriteriet pa troskap.

Et fellesskap begrunnet i den reduktive metode

Den filadelfiske endetidsdrgm er begrunnet i en uhistorisk forestilling om apostelti-
dens menigheter, deres virksomhet og ordning tidlig i aposteltiden. Visjonen apner for
analogibevis, som regel begrenset til Korint-menighe-tens andsmanifestasjoner og en
menighetsordning etter calvinsk mgnster (forstander, eldsterad og tilsynsmann).

Med dette utgangspunkt, betraktes kirkens historie i et forfallsperspektiv fra liv til dgd.
Malsettingen virker selvinnlysende: A arbeide for en renessanse av kristen forbrgdring
og enhet med basis i erfaringer og kjarismer.

Menighetsordningens bekjennelseskarakter forutsatte en viss enighet i “det sentrale”
eller ”"det grunnleggende” i Bibelens budskap. Prinsipielt sett ma den samlende mini-
teologi da vaere den leere medlemmene er enige om og finner tilstrekkelig. Fortsatt
uenighet blir redefinert og rangert som ulike “meninger” om saker av underordnet be-

KSv/Hjelperen, side 144



tydning, for den dpne lzerestrid om de sentrale leerestykker anses bilagt ”i kjeerlighet”.
Man later som om eksempelvis forholdet lov og evangelium ingenting har med
«evangeliet» 3 gjgre. (Jf Borga-avtalen, Leuenberg-avtalen, folkekirkens «uenighets-
kultur».) Karakteristisk er vage talemater og tilslgrende ord om “forsonet ulikhet” og
"tilstrekkelig enighet”. Virkningen ble gdeleggende for prestens hyrde- og laerergjer-
ning forpliktet pa «kirkens ordninger» fremfor kirkens bekjennelse i nytestamentlig
mening (homologi).

Den reduktive fremgangsmate innskrenker kirkens grunn lagt i begynnelsen. Med de
beste hensikter bevitner man indirekte fronten mellom apostolatets kirke og anti-
kristens kirkepdeleggende virksomhet. Fronten gar mellom herlighetsteologi og kors-
teologi. Pa den ene siden hgrer de som sgker frelsesvisshet i opplevelsesmystikk, in-
derlighet, tegn og under. Pa den andre siden hgrer de som sgker Guds frelsesgoder i
Kristi virksomme naervaer med evangeliet og sakramentene, forvaltet i den forsamlede
menighet slik han har befalt. Avtaler om kirkefellesskap pa tilstrekkelig grunnlag gir
inntrykk av en felles basis, men spgrsmalet om hvordan man far del i Guds frelsesgo-
der, avslgrer grunnleggende uenighet om Jesu person, verk og mal. Fronten bestar
inntil Dommens dag.

Korsteologer begrunner barnekar hos Gud med frelsen gitt i dapen, og Guds lgfte om
salighet for hver den som tror. De formidler en gudskunnskap som er indirekte be-
grunnet i Guds apenbaringsord og stadfestet med Kristi oppstandelse fra de dgde og
bevitnet med Guds kirkes unike kjennetegn, gitt i begynnelsen. Saledes er den rett ut-
lagte Skrift fra dens Herre eneste kilde til viten om Guds vesen og vilje.

Herlighetsteologer begrunner frelsesvisshet med menneskets evner til 3 samarbeide
med Gud om frelsen, og med postulater om Jesus i hjertet og en umiddelbar tilgang til
gudskunnskap. Den sjelesorg som her tilbys, appellerer til valg og overgivelse gitt til
kjenne med geberder, fglelsesutbrudd, lovprisning, osv. Men en frelsesvisshet be-
grunnet i erfaringer, krever bekreftelse i nye opplevelser, i «velsignelser» (blessings) av
ulike slag, i stadig nye kampanjer og sukséhistorier (2 Kor 5:7). Den reduktive metode
rammer apenbaringsordets lzere om mennesket under syndefallets kar, og vitner om
et fariseisk opprgr mot apenbaringssordets trofaste Gud Fader, Sgnn og Helligand i
Guds handlende allmakt.

Korsteologer oppmuntrer sgkende til & hgre Guds Ord, i tillit til Den Hellige Ands suve-
rene gjerning ved evangeliet, for troen gis ikke umiddelbart, giennom syner, apenba-
ringer og egenaktivitet, men i en bevitnet Jesus-historie, slik Skriftene har sagt. De for-
kynner offentlig Guds gode skapervilje og stiller mennesker til ansvar for ham, og
oppmuntrer angrende syndere til 8 vende om til en forsonet Gud og leve forlikt med
ham. Og siden ikke alle har frimodighet til 8 anvende Kristi fortjeneste pa seg selv,
innbyr de til det private skriftemal og meddeler syndenes i Kristi sted til den som ber
om det. De viser vei til kirkens samfunn i Kristi legemes og blods sakrament, og opp-
muntrer alle dgpte til et liv pa dapens grunn, enhver i sitt kall, og med Kristus til gave,
gjore gode gjerninger med Kristus til eksempel.

Alternativene tilsvarer skillet mellom den dokumenterbare kirkevirkelighet, slik den er
beskrevet i det apostoliske ord, og den pdstdtte kirkevirkelighet i mennesketankens
fantasitegninger. Den pastatte forbrgdring kjennes pa den formale sprakbruk og pa

KSv/Hjelperen, side 145



ordninger i et kirkerettslig tomrom, hvor menneskers ordninger og tradisjoner er over-
ordnet apostelordets leeremyndighet og kirkens gudgitte rett.

lllustrasjon: Kol 2:6-20.

De fleste kirkesamfunn gjer krav pa a vaere apostolisk

Begrunnelsen for den pastatte apostolisitet kan veere lzerens alder, utbredelse og opp-
slutning. Men slike begrunnelser beviser ingenting. En historisk rekonstruksjon r hel-
ler ikke mulig.

En teori om presteordinasjonen hevder at biskopen gjennom sin handspaleggelse
meddeler ordinanden «en uutslettelig embetsndde», som biskopen selv har mottatt
gjennom rekker av biskopelige handspaleggelser tilbake til apostlene. Teorien er en
religionsimport og gammelt nytt i menneskehetens historie. En annen begrunnelse er
en menighetsordning fra aposteltiden. En tredje er trosytringer eller "tegn” i form av
helbredelser ved bgnn, eller fglelsesutbrudd kalt ”andsdap” og "tungetale”. @kt til-

slutning gjennom kampanjer betraktes som Guds verk.

Kirkefellesskap begrunnet i skjgnnsmessige betraktninger om «tilstrekkelig enhet»,
forutsetter den filadelfiske oppfatning om en apostolisitet mer eller mindre spredt
omkring, inntil den forekommer ”i tilstrekkelig grad”. Slike konstruksjoner utelukker
bot for vrang laere, for de gamle leerebekjennelser bestar, og med dem motstridende
leerdommer eller vrang leere med status som ”lereforskjeller” man fortsatt kan vaere
uenige om. | denne betraktningsmate er Guds kirkes en enhet en ideg, eller tenkt virke-
lighet, som manifesterer seg i gudstjenestefellesskap begrunnet i postulater og skjgnn.
Slikt er overtro.

| den apostoliske leereoverlevering er Guds kirke en dennesidig laereenhet begrunnet i
den inkarnerte Guds Sgnn, som ga leeren fra Faderen videre til sine utvalgte apostler,
utrustet med Den Hellige Ands gaver pa Pinsedagen til sin kirkegrunnleggende gjerning
med Kristi ord og leere. Pa kirkens grunn, lagt i begynnelsen, bestar Guds Ene Hellige
kirke av mennesker i enig bekjennelse til Kristi ord. (Joh 17, Ef 2:20, osv.)

Bekjennelsestro lutheranere ngyer seg med et ”nei” til pastanden om a tilhgre ”Lu-
thers kirkestiftelse” i Wittenberg ved inngangen til 1520-arene. Kommer denne pa-
stand fra Romerkirken, ma vi spgrre: Hvor var Romerkirken fgr pavedgmmet? Kom-
mer denne pastand fra unionistisk eller reformert hold, ma vi spgrre: Hvor var Guds
kirke gjennom de mange arhundrer fgr dere?

Problemet er kirkens identifikasjon som apostolatets kirke i natid. Hvor er apostelor-
dets etterfglgere a finne i vare dager? Eller det naergaende spgrsmal: Medvirker jeg i
et gudstjenestefellesskap med rom for laardommer og praksis i strid med apostelordets
leere fra kirkens Herre? | sa fall: Hvor finner jeg det gudstjenestefellesskap som er «be-
kjennelseskirke» i nytestamentlig mening, ogsa kalt «konfesjonell» lutherdom, hvor
kirkens enhet er en leereenhet pa kirkens ubeskarne grunnvoll, lagt i begynnelsen, sa
gudstjenestefellesskap med vranglaere er utelukket fra fellesskapets prekestoler, lzere-
katetre og liturgiske ordninger?

Kriteriet for et rett svar er det samme i dag som for kristne i aposteltiden: Den uforbe-
holdne etterfglgelse av apostelordets laere som Guds ord. Det er ingen selvfglge. Sva-
ret blir avgitt med den prekenen og det liturgiske formular, og den undervisning som
gis der og da (actus tradendi). Er svaret bekreftende, kan tilhgrerne ga visse om at i

KSv/Hjelperen, side 146



dag har Den Hellige And vaert i arbeid med oss (fritt e H Sasse). Men er svaret benek-
tende, kan arsaken veere ordninger som hjemler ja og nei til apostelordets lzere.

Romerkirkens problem - kristenhetens problem?

Romerkirkens problem er de mange laerestykker som er kommet til etter Luthers dgd
(1546). Aktuelle eksempler: Leeren om kirkens tradisjon som en sideordnet dpenba-
ringskilde til Skriften (Tridentinum), og leeren om religionenes utvikling i kraft av Kristi
virksomme nzervaer og kirkens dialog (Vatican 2).

Sideordningen ”Skrift OG tradisjon” apnet for konklusjonsteologi etter den vincentins-
ke regel — "det som er blitt laert over alt, alltid og trodd av alle”. Dermed ble kirken pa
stoisk vis prisgitt “folkets r@st” og evolusjonismens vinder. Romerkirken har utelukket
seg selv fra den kirkereformasjon som gjenoppretter laere og praksis i samsvar med
"Skriften alene” og ”“troen alene”. Romerkirken betrakter sin historie som et samar-
beid mellom Kirken og Den Hellige And. Kirken tolker Skriften i en opphgyet posisjon
over den rett utlagte Skrift, gitt videre i og med apostelordets laere. Med stor konse-
kvens blir Det gamle testamente gjenstand for en stemoderlig behandling. Noe lig-
nende skjer i smapavedgmmene i biblisistiske tradisjoner i bade laerde og naive utga-
ver.

Teologene i den wittenbergske reformasjon grep fatt i det symptom som utartet i Ro-
merkirken, nemlig den onde menneskenatur «uten frykt for Gud, uten tillit til Gud og
med begjaer» (CA 2). Derfor formaner apostelordet mot kristhne mot a opptre som
selvkloke disipler (Rom 12:16), a trakte etter forgjengelig zere (Gal 5:26), eller opptre i
rollen som superapostler, det vil si falske apostler (2 Kor 11:5, 13, jf Mt 7:15f, 24:11, Ap
2:2).

| moderne tid ble denne selvopphgyede andelighet hele kristenhetens problem gjen-
nom svermeriets inflammasjon, alltid under skinn av opplysning og fremskritt, erfaring
og innsikt. Faller vi i for den falske teologi, gar vi vare egne veier (Jes 58:13), spar av
egen lyst (Esek 13:2) og agerer med «dypere innsikt» i rollen som herrer over apostel-
ordets lzere fra Skriftens Herre. Men apenbaringsordets Gud vil ikke handle med oss
mennesker utenom sitt Ord og Sakrament (SA C 8). Her ma kristne praktisere sin dap,
forsake djevelens gjerninger og all hans «pompa», og bgye seg for en bibelteologisk
kjensgjerning.

Ogsa den frafalne lutherdom fremstod ved en rekke anledninger i full offentlighet som
medspiller i tragediens utbredelse. En slik anledning fant sted i aret 1997, da den rett-
ferdighet som evangeliet apenbarer uten lovgjerninger, ble offer for forsgket pa a
komme til enighet med Romerkirken om saken. Under skinn av klarhet, ny innsikt og
supplerende perspektiv, ble forskjellen mellom rettferdiggjgrelse og helliggjgrelse, fri-
finnelse og fornyelse tilslgrt og sammenblandet. Den bekjennelsestro lutherdom, i ar-
ven fra Luther og den wittenbergske reformasjon, ble uten videre lagt til side i ly av
den sammenblanding som allerede skjedde pa reformasjonstiden, anfgrt av Andreas
Osiander (d 1552), fgrst Luthers medarbeider, senere motstander av evangeliet om
synderens frifinnelse pa grunn av lidende lydighet og den alene. Ogsa fornyelsen hgrer
med (De lustificatione, 1550). Den osiandrinske rettferdiggjgrelse bidro allerede den
gang til den falske forbrgdring pa fariseismens grunn. Problemet var Guds universelle
nade (favor Dei), som Romerkirken utelukker, tross dens begrunnelse gjennom hele

KSv/Hjelperen, side 147



Bibelen. Da star vi overfor det kirkeproblem hvor enhver er seg selv naermest. ”"Det er
da vel ikke meg, Herre?” Mt 26:22.

Ogsa Martin Luther stod overfor motstandernes overmakt og fremgang i deres
kamp mot frifinnelsens evangelium og Guds universelle nade. Hva sa? Ved en
anledning viste han til Guds opprettholdende gjerning i kirkens historie, og
konstaterte at det hellige prekenembetet er blitt bevart i kirken siden aposteltiden
(Om vinkelmesser og prestevigsler, 1533). Gud har bevart prekenembetet til tross
for teorier om messens offer og en forvrengt praksis, og til tross for teorier om
biskopens overhgyhet og overfgring av en “uutslettelig egenskap” under
prestevigselen, med pastand om at presten under messen kan frembaere Kristi
legeme og blod som et “ublodig” offer for Gud.
Det er her verdt a3 merke seg at Luther rettet sgkelyset mot ”Ordets tjenere”, og ikke
kirkens historie i alminnelighet. Prekenembetets oppdrag siden Oppstandnes mandat
og fullmakter til apostlene star fast, og utgves hvor prester er fri til 3 vaere trofaste mot
Kristi ord og befaling. Derfor ble den wittenbergske reformasjon fra fgrste stund en
kamp om Igse- og bindemaktens embete (avlatshandelen). Noe lignende gjentok seg
et par arhundrer senere, da pietister og rasjonalister angrep prestens vokterembete
ved Herrens bord (konkret uttrykt i skriftestolen naer Herrens bord).

Det bgr tilfgyes: Det evangeliske presteembetet er blitt bevart ogsa i kirker som ble
lutherske av formalitet, til tross for at «Ordets tjenere» ble «kongelige» embetsmenn i
strid med toregiment-leeren, og til tross for laeren om det abstrakt-funksjonelle preke-
nembete, ukjent for kirken gjennom mange hundrear - ogsa for Luther. Reformatore-
nes kamp gjaldt den overlevering som faktisk skjer over kirkens prekestoler og laereka-
tedre. Derfor matte de avgi svar med prekener, undervisning og et liturgisk formular
som lar tilhgrerne hgre og bruke den rett utlagte Skrift fra dens Herre. Pa dette vilkar
er det Herren forener og sammenholder kirken og utruster dgpte til Ordets etterfglgel-
se med den kommende verden for gye.

Splittelse og frafall skjer nar gudstjenestelige ordninger verner om lzere og liv i strid
med apostelordets laere fra Skriftens Herre. Under slike forhold kan ingen vite med
sikkerhet hvor den apostoliske kirke er, for den laere som ble forkynt oss i dag, er side-
ordnet med motstridende lzere i kirkefellesskapets ordninger og belastet med uforut-
sigbarhet.

Likevel kan den evangelisk-lutherske bekjennelse fremdeles besta i kraft av sin formel-
le status, det vil si uten a veere fellesskapets trosbekjennelse i nytestamentlig mening
(homologi). Slik opphgrte kirker av evangelisk-luthersk bekjennelse a representere
den gamle kirke i den skriftbundne lzeretradisjon. En kjaerlighetslzere kan tilslgre den-
ne kjensgjerning, men ikke oppheve den. Forfgrende er visjonen om en kollegial
uenighetskultur innhyllet i kjeerlighetens kappe. Med fagre ord og velmente hensikter
utelukker man apostolatets kirke, hvor Gud bevarer apostelordets etterfglgere fra det
onde og verner gudstjenestefellesskapet pa kirkens gudgitte grunn under utgvelse av
den gudgitte rett.

Joh 17:15 — Jeg ber ikke om at du skal ta dem ut av verden, men at du skal bevare dem fra
det onde.

Hovedkilde: Leiv Aalen: Den unge Zinzendorfs teologi. Oslo 1952. Diss. Samme: Die
Theologie des jungen Zinzendorf. Berlin & Hamburg. = Arbeiten zur Geschichte und
Theologie des Luthertums. Bd XVI. (= Diss. Lagt til et kapitel om Z’s kirkesyn.

KSv/Hjelperen, side 148



31. "ET INDREKIRKELIG DEMOKRATI” EN KIRKE-
VIRKSOMHET PA FOLKETS VILKAR

Det liberale demokrati, begrunnet i idéne om individers “likhet, frihet og brorska“, kan
overfgres pa den kirkeorganiserte virksomhet. Resultatet kjenner vi: | Norge Den
norske folkekirke, ogsa kalt «apen folkekirke».

Problemet oppstar i det lokale gudstjenestefellesskap: Samlingen om Ord og Sakra-
ment er innordnet «menneskelig» rett i et kirkerettslig vakuum, det vil si uten pasto-
ralrett og menighetsrett til vern om kirkens bekjennelse i liturgiske ordninger. Dette
problem forplanter seg «oppover» i det organiserte kirkefellesskap, hvor prekenembe-
tets utgvere er bergvet muligheten til «frie synoder» (consiles liberales), frie til a stad-
feste apostelordets leere fra kirkens Herre og utforme den i sakssvarende praksis etter
mgnster fra den fgrste synode — Jerusalem-synoden (Apg 15). Hvor folkesuvereniteten
rar, vil stadige tilpasninger til den moderne gkumenisme og det sekulzer-liberale sam-
funn omdanne kirkefellesskapet i samsvar med falske apostlers lzere, og de liturgiske
ordninger bevitne menneskers visdom og overhgyhet.

Benevnelsen «folkekirke»

Kilden til denne begrepsbruk er nasjonalromantiske ideer fra fgrste halvdel av 1800-
tallet (eks NFSGrundtvig, filosofen Hegel (jf benevnelsen “nasjonalkirken” i 1930-
arene). Under samfunnsforhold hvor tilnaermet hele befolkningen var dgpt med kris-
ten dap og konfirmert, falt det naturlig @ markere sammenblandingen i den statlige
lovgivning, f eks konfirmasjon et ngdvendig vilkar for giftemal og evangelisk-luthersk
bekjennelse (de iure) ngdvendig vilkar for utnevnelse i det kongelige embetsverk. Lov-
givningen bekreftet sammenblandingen borgersamfunn og kirkesamfunn, konkret an-
skueliggjort med geistlige embetsmenn i den kongelige norske statskirke.

Sammenblandingen opphgrte formelt sett etter hvert som konfesjonsvilkarene opp-
herte og folkekirken ble gradvis selvstendiggjort gjennom fremveksten av en rads- og
mgtestruktur. Men gamle sammenblanding siden Kongeloven av 1665 genererte en
forestilling som enda spgker i nordmenns hoder, nemlig syntesen mellom kirkelige og
folkelige interesser virkeliggjort med et «indrekirkelig» demokrati i den «apne» folke-
kirke (metaforisk manipulasjon). En sidevirkning var den separatist-status som ble
dem til del som gjenopprettet evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap i samsvar
med Grunnlovens konfesjonsbestemmelse (pgf 2 b), men i frihet fra statlig- oversty-
ring. De ble marginalisert.

Syntesen folk og kirke minner om venstre-grundtvigianismen (1800-t), som identifiser-
te kirken med folkets interesser (den sekulzere bekjennelsespragmatisme). Sammen-
blandingen gjorde det etter hvert umulig a8 vaere den bekjennende kirke i ordninger
innordnet folkesuvereniteten. Spenningen gkte med fremveksten av det sekulaer-
liberale samfunn med dets tro pa mennesket (det religisgse moment). Sekulariseringen
medfgrte kirkekontroll i samsvar med sekulzer-liberale ideer nedfelt i kongelige resolu-
sjoner og Stortinget — den lovgivende statsmakt. Kontroll var ogsa hensikten, for ute-
lukket var den evangelisk-lutherske kirke i en synodal struktur, fri til 8 bekjenne apos-
KSv/Hjelperen, side 149



telordets lzere fra kirkens Herre og Lzerer, og fri til 3 verne om dgptes naderett ved
hjelp av kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse og rett i liturgiske ordninger. Det liberale
folkedemokratis rettighetsidéer beredte grunnen for de kristelige organisasjoner «i
kirken, men ikke under kirken», og likesa fremveksten av folkekirkens organisasjon. De
lavkirkelige medvirket med lzeren om det abstrakt-funksjonelle embete, som ”alle”
kristne har del i, som det heter.

Dette endringsforlgp var i store trekk det samme i de nordiske land: Geistligheten ble
innordnet det liberale demokratis rettigehtsidéer, samtidig som folkeviljen kom til ut-
trykk med flertallsvedtak og vant kontrollen over kirkehusets bruk, alterets sakrament
(eplesaft istf «vintreets frukt», Mt 26:29. Endret h 1967), underordningslaere, ngkle-
makt, kristendomsundervisning, kjgpnnenes ulike kall i menighetens gudstjeneste, ekte-
skapslovgivning, ekteskapsinngaelse, osv.

Honngrord gir inntrykk av sammenfallende interesser, nar partene gnsker en "apen,
tolerant og inkluderende” folkekirke. Situasjonen er en annen. Med bruk av generelle,
vage ord tilslgrer man motstridende interesser og reservasjoner mot apostelordets lze-
re og det frafall som skjer med sekuleere lzeretilpasninger og begrepsglidninger over
lengre tid i generasjonslgpet. De tilslgrer en grunnleggende konflikt mellom forpliktel-
sen pa «kirkens ordninger» og «kirkens bekjennelse» til den apostoliske og profetiske
leeregrunn, hvor den oppstandne Kristus er hjgrnesteinen i Guds ekklesia. Under slike
kirkeforhold har unge prester og lekfolk problemer med a oppfatte det indrekirkelige
frafall og dets dramatikk i sak. De er som regel opptatt av kontroverssaker i natid, uten
forhistorien og som regel uten de begreper som lar oss oppfatte frafallet fra den nytes-
tamentlige tro, stadfestet med Konkordiebokens bekjennelser fra oldkirken og refor-
masjonstiden.

Allerede benevnelsen “folkekirke” har innebygget en interessekonflikt. Pa den ene side
folkeviljens interessekontroll giennom flertallsvedtak; pa den annen side opposisjonen
eller den tapende part. Dermed fungerer den organiserte kirkevirksomhet som ram-
meverk for en idekamp mellom menneskers yndlingsideer, livsfglelse og rituelle behov
i natid og kirkens bekjennelse med apostelordets lare fra kirkens Herre, gitt i fortid — i
begynnelsen. En idekamp i et kirkeorganisert rammeverk gir begrepet “folk” opposi-
sjonelle overtoner (jf folkereisning, selvstyrekrav) bestemt av sekuleaer-liberale ideer, og
i opposisjon til Bibel og bekjennelse.

| denne frafallshistorie har situasjonen virket beroligende. Innvendinger mot Kirkeord-
ningslovens bestemmelser om valg av menighetsrad (1920) ble mgtt med henvisninger
til praksis. Som regel var det aktive, “personlige” kristne som deltok i valg av menig-
hetsrad. Men ogsa de fremmer og ivaretar sine interesser og virksomheter med folke-
kirken som rammeverk, ofte med "folket” som arbeidsfelt og misjonsmark. Samtidig
ligger virksomheten apen for folkelig mobilisering, nar viktige samfunnsinteresser star
pa spill. Da kommer «kristenfolket» eller «de konservative» til kort.

Folkekirke i et kirkerettslig vakuum

Fremveksten av Den norske kirkes organisasjon var avhengig av statsrettslig myndighet
nedfelt i statlig religionsjus, kalt «gjeldende kirkerett». De feerreste kjente til forholdet
kirkens gudgitte bekjennelse og rett som to sider av samme sak — a veere Guds kirke
under Jesu Kristi herredgmme. Fglgelig var man stort sett uvitende om kirkens syno-
dalrett, pastoralrett og menighetsrett i den apostoliske kirke- og laeretradisjon siden

KSv/Hjelperen, side 150



aposteltiden. Kirkedebatter og utredninger om forholdet kirke og stat viser bade uvi-
tenhet og ignorans om «kirkerettens» basis i ateistisk (positivistisk) rettsteori og kirke-
regjeringens suverene, dvs uinnskrenkede - overhgyhet over de gudstjenestelige ord-
ninger (prerogativleeren). | denne sammenheng var man fremmed for «menigheten»
som Guds kirkes handlende subjekt under Kristi herredgmme.

"Delegering” ble Igsningen. Kirkeregjeringen (Kongen i kirkelig statsrad) overfgrte
myndighet til kirkeorganer pa hgyere niva. Kirkereformer gjennom myndighetsdelege-
ring til kirkelige myndighetsorganer ble uten videre oppfattet som «indrekirkelig» fri-
het. Slik ble det kirkerettslige vakuum tilslgrt, hvor mennesker er kilden til en humani-
sert kirkerett pa menneskers vilkar.

| likhet med den kongelige enevoldsrett (Grl pgf 16) utelukker ogsa det “indrekirkelig
demokrati” Guds kirkes kristokratiske struktur, for utelukket er utgvelsen av preken-
embetets mandat og fullmakter i «frie synoder» pa stifts- og provinsniva. Utelukkelsen
er gjensidig. Kristus alene er kirkens Herre og Laerer, som gjennom sine delegater pa
alle kirkeniva stadfester apostelordets lzere fra ham til vern om kirkens naderett i guds-
tjenestelige ordninger. Underordnet Kristi uinnskrenkede leeremyndighet, har intet
kirkelem krav pa noe som helst. Alle er tjenere i Guds kirkeorden — enhver i sitt kall,
gitt av nade pa dapens grunn.

"Kirke” i betydningen kirkeorganisasjon

Kirke i nytestamentlig mening kan hverken et helt folk eller en sosiologisk struktur
veaere. De fgrer inn en tredje dimensjon som er den nytestamentlige laere om kirken
ganske fremmed, for Guds kirke i den nye pakt har kun to dimensjoner — den universel-
le kirke og dens handlende subjekt — det lokale gudstjenestefellesskap.

lllustrasjon: Ingressen til laereartiklene i CA 1: «Vare menigheter laerer
samstemmig», latinsk tekst: "Ecclesiae magno consensu apud nos docent” etc.
Merk overskriften til CA 7: "De ecclesia”. Det er ikke den organiserte kirke, men det
lokale gudstjenftefellesskap som er stastedet i det gkumeniske perspektiv, jf
sendebrevene, Ap 2-3.
Det medfgrer regimentblanding nar et kirkefellesskap blir organisert som “et ytre bor-
gersamfunn” (Apol 7/8, 13). Sammenblandingen kommer til uttrykk i en virksomhet
tilpasset dominerende idéer og verdslige maktstrukturer i samtiden. Det motsatte kan
ogsa skje, nar fellesskapet vil kristianisere stat og folk ved a fremsta som en ”platonsk”
stat (samme 20).

Regimentblanding endrer prekenembetets mandat og fullmakter. Det geistlige embe-
te - “Andens embete” ma utgve myndighet pa ideologiske vilkar, i strid med Kristi opp-
drag og fullmakter. Regimentblanding korrumperer lokalkirkens gudommelige opprin-
nelse og art. Virkningen er kirkegdeleggende for ethvert kirkefellesskap uavhengig av
forholdet stat og kirke, eller kirke og folk. (CA 28:1-4,12-18, 21.)

Eksempler pa kirken organisert som borgersamfunn: Kirkeregjeringens suverene
kirkekontroll under utgvelse av kongelig enevoldsmakt. - Den konfesjonelle stat. —
Den «apne» folkekirke innordnet folkesuvereniteten i en rads- og mgtestruktur (hva
slags kirke vil du ha?) - Samfunnets kristianisering ved hjelp av den statlige
lovgivning.

Eksempler pa kirken organisert som idealsamfunn (spiritualistisk tradisjon):
Vedkommende trossamfunn eller troendegruppe gjgr krav pa a veere Guds sanne

KSv/Hjelperen, side 151



(levende) kirke i kraft av erfaringsbevis og utvortes hellighet (SA C 8:3). - Calvinsk-
reformert tradisjon: Evangeliet blir oppfattet som en ”ny lov”, sa kirkedisiplin og
menighetstukt hgrer med til kirkens kjennetegn (Apol 4:5-8). Menighetens
virksomhet foregar i analogi med borgersamfunnets politietat og rettsvesen. En
beslektet tankegang i pietistisk tradisjon gjelder omvendelses-opplevelsen kalt
«gjenfgdelsen». Den ble forstatt som starten pa et hellig liv i samsvar med et
asketisk-puritansk livsideal (kasuistikk-moral).

Romerkirkens posisjon

“Kirken er pd én og samme tid synlig og dndelig, et hierarkisk ordnet samfunn og Kristi
mystiske legeme. Den er én, dannet av et menneskelig og et guddommelig element.
Dette er dens mysterium som alene troen kan se inn i” (Den Katolske Kirkes katekisme,
pkt 779. Uth her).

Romerkirken forstar ikke kirken i de nytestamentlige motsetningskategorier av typen
"samtidig rettferdig og synder for Gud”. Nytestamentlige kirkeutsagn blir overfgrt pa
den organiserte kirkeenhet, hvor bispeembetet - i kraft av en suksesjonsteori - synlig-
gjor enheten. Frelsen blir her gjort betinget av lydighet mot “overordnede” i kirkens
organisasjon (Tr 3, 39-59. Jf Mt 24:23f (15:6), Joh 16:13f, 2 Tess 2:3f, 1 Tim 1:5, 4:1-3
osv).

Romerkirkens Codex Juris Canonici 1983 (s 105) fastslar: ”Det tilkommer stiftsbiskopen
— med den lovgivende, iverksettende og dgmmende myndighet som rettslig er betrodd
ham, a styre den lokalkirke som tildeles ham” (can 391, § 2). Denne styringsmyndighet
omfatter blant annet “"gudsdyrkelse, aktelsen for helgenene samt forvaltningen av kir-
kelig eiendom” (can 392, § 2). Herunder hgrer forskrifter om faste og paskekommu-
nion, dvs hvilke matretter som er tillatt pa visse dager, og nar man skal motta sakra-
mentene.

Her er det tale om den myndighetsutgvelse som gjgr krav pa a tale i Guds navn og be-
stemme pa Guds vegne i saker som hgrer inn under menneskelig rett. Under skinn av
kirkeledelse trenger man seg inn i menneskets gudsforhold og trosser apostelens for-
dgmmelse av "jgdiske myter og bud” (CA 28:46 (Tit 1:14)).

Guds kirke samles om Ord og Sakrament pa naderettens grunn

CA 28:53-56: - «det er tillatt for biskopene og prestene a treffe ordninger for at det kan
gd semmelig for seq i kirken». Og menighetene er fri til 8 bruke dem «for kjaerlighe-
tens og fredens skyld /.../ slik at alt kan gé for seq med orden og uten uro i menighete-
ne» (1 Kor 14:40, Fil 2:14). Men det skal gjgres sdledes at ikke samvittigheten blir pla-
get med G mdtte mene at det er ngdvendige for frelsen, og & mdtte regne det for synd
ndr de bryter dem selv om det skjer til forargelse for noen...»

Begrunner man ordningene med kirkens oppdrag og bispeembetet, krenker man pre-
kenembetet og kirkens rett, dels med en institusjonalisert krenkelse av Igse- og bin-
demaktens embete og menighetens rett, dels med en humanisert kirkerett i strid med
guddommelig rett. | samme grad som ordningstvang lykkes, blir kirken lagt i sataniske
lenker, Tr 42-51 (ref Apg 15:10, 2 Kor 10:8, Kol 2:16, 20, Tit 1:14, Mt 15:13f, 1 Tim 4:1.
Jf CA 26:27f1).

Semmelighetskravet til det kristne gudstjenestefellesskap er innordnet Guds kirkes
kristokratisk med utspring i Den Hellige Treénhet — i Faderens sendelse av Sgnnen i Je-

KSv/Hjelperen, side 152



su tjenerskikkelse, og Sgnnens sendelse av sine utvalgte apostler og deres etterfglgere
i Andens embete. Kirkens underordning kommer til uttrykk i menighetens samling om
Ord og Sakrament, nar dens liturgi bevitner Guds orden for skapelse og kirke med sak-
svarende utrykk. Der vitner mann og kvinne sant om den gode Skaperen i hvert deres
gudgitte kall. Da forutsetter reformer den pedagogiske fremgangsmate og menighe-
tens iverksettende myndighet istedenfor pabud og ordningstvang.

Kristus er “hode” (kefale) for Guds kirke pa jorden, hvor Kristus styrer kirken med sin
leere fra Faderen, om sin person og sitt verk. Med Kristus til gave, lever kristne med
ham til eksempel i tjenende lydighet, enhver i sitt kall. Sett "nedenfra” - fra dgptes
side, blir underordningen bevitnet og anskueliggjort i liturgiske ordninger. Det skjer
med dpenbaringsordets lzere i ordninger som lar dgpte holde hva Kristus har befalt (Mt
28:20).

Guds kirkeorden verner naderikets naervaer i den forsamlede menighet. Dermed er
kirkens rett av en annen art enn statlig jus til vern om borgernes liv og eiendom. Den-
ne artsforskjell medfgrer spenninger i forholdet kirke og stat, eller kirke og folk, og
ogsa apne konflikter. Den evangelisk-lutherske kirke (apostolatets kirke) utfordrer re-
ligionsfriheten i det sekulaer-liberale samfunn. Og omvendt: “Ugudelige lover” utford-
rer kirken i apostelordets etterfglgelse, og iseer prestene og biskopene i deres gjerning
som Kristi delegater.

Pa grunn av kirkefellesskapets blandede sammensetning (CA 8), kan ingen rettslig sper-
re utelukke regimentblanding og maktmisbruk i kirken. Derfor krever den guddomme-
lig rett at fellesskapets ordninger gir kriterier og foreskriver fremgangsmaten for laere-
tukt i samsvar med Kristi ord.

De som gar «Herrens vei»

De som praktiserer dapen i forsakelse og tro, de gar «Herrens vei». | tillit til syndenes
forlatelse for Kristi skyld, stiller sine legemer frem som vapen for Guds rettferdighet
(Rom 6). Altsa handler hele den dgptes liv i kirke og samfunn om dapens rette bruk,
alltid med Kristus som gave og eksempel i gjerninger som har Guds ord og befaling for
seg. Noen kasuistikk-moral er ikke mulig. Ngdvendig er Guds ord og bgnnen om det
sinn som evner 3 prgve hva som er Guds vilje, det som er godt, fullkomment og beha-
ger Gud (Rom 12:2, Ef 5:10, 17, Kol 1:9-11 osv).

Kristnes liv i troens lydighet, enhver i sitt kall, medvirker til 8 hindre maktmisbruk og
verne om de borgerlige friheter religionsfrihet, ytringsfrihet, forsamlingsfrihet og orga-
nisasjonsrett. | praksis oppstar situasjoner da kristne i likhet med andre blir utfordret
til & avklare de motsetninger som skal og ma besta, om ytrings- og religionsfrihet skal
besta og maktmisbruk unngas. Denne medvirkning akter den statlige myndighet som
en gudvillet ordning og dens utgvere som Guds tjenere til vern mot den onde gjerning.
Denne aktelse er innordnet lydigheten mot Gud mer enn mennesker, Apg 5:29. (Mt
22:21,jf 1 Pet 2:13, 17,1 Tim 2:1-3, Rom 13:1-7, Jer 29:7.)

En umiddelbar konsekvens kan vezere deltagelse i den offentlige debatt, en annen del-
tagelse i partipolitisk arbeid. Hensikten ma veere a fremme Guds gode skapervilje ved
a bedre medmenneskers kar og avskaffe urett. Noen havner da i posisjoner med stor
myndighet (Apg 17:34, Rom 16:23). To innsikter er da avgjgrende:

KSv/Hjelperen, side 153



e | det samfunnsbyggende arbeid ma kristne bruke fornuftige argumenter pa naturret-

32.

tens grunn (lovens borgerlige bruk).

| det menighetsbyggende arbeid ma argumentasjonen ta stilling til saker som involve-
rer bade lzeren og hensynet til nytte og orden. | leerespgrsmal stiller kristne med bun-
det mandat: A stadfeste den rett utlagte Skrift, gitt kirken i og med det apostoliske ord.
| praktiske spgrsmal og i saker av liturgisk art gjelder den kristne frihet, fri til @ uttrykke
leeren i sakssvarende ordninger, og fri til & velge den fremgangsmate som best tjener
den oppbyggende virksomhet.

Apostelordets prioritet i kirken utelukker endringer i ”“den tro som en gang for alle ble
overgitt til de hellige”, Jud 2. Troskapen prgves i kirkens offentlighet — i menighetens
samlinger - hver eneste gang. Prgven gjelder det ngdvendige vilkar for Kristi virksom-
me naerveer: Guds evangelium, klart og rent forkynt, og sakramentene forvaltet i sam-
svar med Kristi ord og befaling, for ved disse midler — og ingen andre - bygger Gud sin
kirke og bevarer henne med Kristi gjenkomst for gye.

Fall og feil kan rettes pa, umiddelbart eller neste gang, om anledning gis. Utelukket er
den patvungne, varige regimentblanding i gudstjenestelige ordninger. Da krever Guds
ord det oppbrudd som gjenoppretter dgptes frihet til 3 leve i et gudstjenestefellesskap
under Kristi herredgmme (Rom 6:17, 16:17 etc).

KVINNEPREST-REFORMEN I LYS AV KIRKENS
HODE-STRUKTUR

Hvem skal styre kirken? | det sekulzaer-liberale samfunn forventer folk flest at kirken
ma styres etter rettighetsideene i det liberale demokrati. Individenes rettigheter og
likestilling ma ogsa gjelde folkekirken, for eller er ikke folkekirken «apen». Kvinne-
prestreformen er fglgelig en religionsimport fra den sekulzaered-liberale kvasireligion.

| trdd med antikkens sosiologi forestiller man seg kirken som summen av medlemmer,
og kirken som en rettighetspyramide organisert til topps. Videre ma medlemmenes
rettigheter og plikter komme til uttrykk i flertallsviljen, gitt til kjenne nar valgte repre-
sentanter avgir stemme i menighetsrad, bispedgmmerad og i kirkemgtet som lik et
parlament er kirkens hgyeste myndighetsorgan.

Kirkeorganisasjoner av denne type leder til kortslutninger fra lik funksjon til lik verdi (el
likeverd). Virkningen er omfattende for kirkefellesskapets leere og liv. Ord og uttrykk
fra bibelsk sammenheng far nytt innhold i en ny sammenheng, fremmed for den nytes-
tamentlige ekklesia og dens kristokrati. Sognemenigheten fremstar som kommunekir-
ke med ordninger underlagt folkeviljen, og som kirke-etat blant andre kommuneetater.
Et gudstjenestefellesskap pa folkekirkelige vilkar befinner seg i et kirkerettslig tomrom,
skilt fra kirkens rett som bekjennende kirke i en kristokratisk struktur. Sekulsere lik-
hets- og rettighetsidéer utelukker bibelsk lzere om mannens og kvinnens likeverd i de-
res ulikhet, for utelukket er det asymmertriske samspill mellom mannkjgnn og kvinne-
kjgnn i Guds kirkeorden.

Det egaliteere handlingsperspektiv

KSv/Hjelperen, side 154



| det egaliteere handlingsperspektiv betraktes prest og biskop som stillingshavere pa en
karriérestige. Foruten formell kompetanse og personlige egenskaper, blir det lagt vekt
pa om man «passer inn» lokalt og i bispedgmmeradets interessekontroll. Kortslut-
ningen fra likeverd til lik funksjon krever at kvalifiserte kvinner har fri adgang til preke-
nembetet og til “toppstillingene” i kirken.

Karakteristisk er dobbelkommunikasjonen i mgte med apostelord lik 1 Tim 2:12 - Jeg
kan ikke tillate en kvinne G selv opptre som lerer, eller herske over mannen, men hun
bar lytte i stillhet. Uten dapenbaringsordets kunnskap, ma den umiddelbare konklusjon
vaere: Ordene er uttrykk for tids- og kulturbetinget kvinneundertrykking! Man leser og
leser likevel ikke, hgrer og hgrer likevel ikke (Jes 5:9f). Arsaken er ikke likestillings-
idéen i og for seg, men det sekulzer-liberale credo i en gudsfornektende virkelighets-
tolkning: Lik funksjon = lik funksjon. Denne kortslutning begrunner lovgivning og regu-
leringer i den sekulzer-liberale stat — og i folkekirkens rads- og mgtestruktur.

Problemet er de biologiske kjensgjerninger, som allerede et lite barn ser og undrer seg
over i mgte med sine nakne foreldre — far og mor. Hva er meningen? Etter hvert spker
man den omfattende mening i en kjeerlighet som overstiger sex og forplantningsleere.
Den sekulzer-liberale tolkning overstiger tankens muligheter og forkynner seksualite-
ten uavhengig av kjgnn, uavhengig av ektepakten mellom en mann og en kvinne, og
uavhengig av den tydning som er gitt i forholdet Gud og hans folk (GT) og mellom Kris-
tus og hans kirkebrud (NT). | samsvar med personlige behov fglger den selvbekreften-
de konklusjon: bibelord om “underordning” ma ofres pa fremskrittets alter i moderni-
tetens samfunn.

Det religisse moment er her troen pa «menneskets» eller individets selvrealisering
uavhengig av kjgnn og i en omfattende, spekulativ tydning av forholdet mann og kvin-
ne. Ved hjelp av lovgivning og reguleringer fremstod den sekulaere psevdoreligion i
«lovlige» former. Samboerskap ble utbredt og konkubinat-paragrafen i straffeloven
opphevet (1972). Problemet barn utenfor ekteskap ble Igst med preventiver og med
lov om selvbestemt abort (7. juni 1975). Velferdssamfunnet ble tuftet pa tekniske Igs-
ninger, og foregangskvinner utropt til heltinner i det sekulaer-liberale samfunn.

Ved hjelp av lovendring i ekteskapsloven ble likekjgnnet «ekteskap» tillatt fra 1. januar
2009. Folkekirken tilpasset seg med et vigselsrituale for likekjpnnede par, vedtatt av
Kirkemgtet 29.1. 2017. | strid med sin egen basis velsigner folkekirken hva apenba-
ringsordets Gud fordgmmer. Den likestillingsidé som begrunnet kvinneprestreformen
(iverksatt 1961) fikk omfattende fglger for folkekirkens laere og liv, og for de mange
konservative som i arenes lgp mistet et kirkehjem.

Komplementzr eller egalitaer likestilling?

Den komplementeaere likestilling bevitner det skapergitte menneskeverd i et asymmet-
risk forhold mellom mann og kvinne. Kilden til dette forhold er apenbaringsordets
Gud, den gode Skaperen, som vi leerer d kjenne gjennom den han utsendte, mannen
Jesus Kristus. Inkarnasjonen bevitner den gode Skaperen.

1 Mos 1:27 — til mann og kvinne skapte han dem.

Gud har velsignet mann og kvinne som foreldre og forvaltere i Guds skaperverk (v 26-
28). Kristi forhold til sin kirkebrud tyder forholdet (2:21-24, jf Mt 19:4f). Velsignelsen
felger menneskene under syndefallets kar inntil Dommens dag.

KSv/Hjelperen, side 155



Den egalitzere likestilling gjelder mennesket som kjgnnslgs ide. Den krever menneske-
verdet konkretisert (el manifestert) i samme oppgave (el funksjon) uavhengig av kjgnn
(det androgyne menneske, jf har- og klesmoter) Nar kvinnen opptrer som prest, trer
hun inn i et kall oppfunnet av mennesker, og fornekter i handling troen pa den gode
Skaperen (1 Tim 2:15). Mannen i prekenembetets gjerning bevitner den gode Skape-
ren, som vi laerer 3 kjenne gjennom mannen Jesus i hans selvhengivende kjzerlighet til
sin kirkebrud (Ef 5, Rom 5:12ff). Kvinnen i sin morsrolle bevitner i sitt kall den samme
tro. Dette samspill i ulike kall, synliggjort i menighetens gustjenestefellesskap, er av
grunnleggende betydning for menneskene, til vern om ekteskap, barn og familieliv un-
der alle forhold.

Den sekulzere liberale psevdoreligion satte kirkene under press bade utenfra og innen-
fra - utenfra i det sekulzere samfunn, innenfra i den organiserte kirkevirksomhet. | den
protestantiske kristenhet ble kvinneprest-reformen det manifeste uttrykk for kirkenes
tilpasning til den egaliteere likestilling. Den nye praksis er en religionsimport med om-
fattende fglger for modernitetens kirker (kulturakkomodasjon).

Kvinneprest-ordningen representerer kristenhetens venstreflgy innen protestantis-
men. Motstanden blir fremdeles avfeid med pastanden at det hele dreier seg om
"tolkninger”, som om en "tolkning” kan oppheve «det gamle synet» siden apostelti-
den. Men problemet bestar med uttrykkelige bibelord om saken og et omfattende
tekstmateriale. Og problemet blir synlig med apostolatets gudgitte kirkeorden. Syn-
liggjgringen bekrefter den uforlikelige motsetning som ma besta inntil Dommens dag.
Imens star spgrsmalet ubesvart i frafallskirkene: Hvordan kan bruddet med apostelor-
dets laere representere den rett utlagte Skrift fra dens Herre?

De indretrinitariske relasjoner er kilden til kirkens hodestruktur

Det er i denne ende apostelen begynner sin undervisning, Ef 1:3ff. Han innleder med
en lovprisning, mettet med innhold og med en indretrinitarisk struktur. Til slutt kom-
mer den hustavle-formaning som starter med forholdet Kristus og kirken, og beskriver
underordning «i Kristus» som et stort gode, ellers ukjent i verden. Avgjgrende er un-
derordningens kilde: Personene i Den Hellige Treénhet vet seg elsket av de andre to i
selvhengivende kjaerlighet.

Anden - som skaper kirken ved evangeliet og fornyer skapelsen, vet seg elsket av Fade-
ren og Sgnnen, underordner seg dem, og elsker og serer dem med alle sine gaver.
Sgnnen — midleren for skapelse og gjenlgsninge, vet seg elsket av Faderen og Anden,
og tjener dem i selvhengivende kjaerlighet og med alle sine gjerninger. Og Faderen -
som fgdte Sgnnen fra evighet, og lot Anden utga fra dem begge, han er opphavet til
skapelsen - synlig og usynlig, og vet seg elsket av Sgnnen og Anden med deres gjer-
ninger og gaver i samme underfulle enhet.

Den Hellige Treénhet stadfester kjgnnspolariteten i det skapergitte jeg-du-forhold mel-
lom mann og kvinne — mannlig og kvinnelig: Faderen stadfestet kjgnnsrelasjonen da
han ga sin Sgnn den enbarne i Jesu tjenerskikkelse, Sgnnen stadfestet den da han av fri
vilje tok manndom pa for 3 utvelge sin kirkebrud (Ap 21:2). Anden stadfester den ved
a dra oss ved evangeliet inn i kjeerlighetens mysterium, gitt til kienne i gudmenneskets
kjaerlighet til sin kirkebrud.

Kristne ektefeller har ved troen fatt Kristus til gave, og med ham til eksempel gver de
troen i selvhengivende kjeerlighet - mannen som underordner seg Kristus, og hustruen
KSv/Hjelperen, side 156



som underordner seg sin mann ”i Kristus”, det er den troende kirke som Kristus-
virkelighet.

Det kristokratiske handlingsperspektiv

| bibelsk sprakbruk er ord om “underordning” positivt ladede ord. Den bekjennende
kirke kaller skikkede menn til prester, og bekjenner dermed den komplementare side-
stilling med Kristus som forbilde (Rom 5:12ff, Ef 5:21ff). Begrunnelsen er gitt med
apostelordets lere fra kirkens Herre, uavhengig av tid og sted. Samlet om Ord og Sa-
krament vitner apostolatets kirke med mann og kvinne i hvert deres kall om den gode
Skaperen, som de kjenner gjennom Sgnnens gjenlgsergjerning.

1 Kor 12:17b — (Gud har) gitt hvert enkelt lem sin plass pa legemet, slik han vil det. 14:40 —
alt ma ga semmelig og ordentlig for seg. Ef 5:17 — Pass derfor ngye pa hvordan dere lever,
ikke som tapelige mennesker, men som kloke.

| de asymmetriske (el komplementaere) posisjoner er mannen opphav og far, og kvin-
nen mor til barnet hun fgder. | hvert sitt kall og i fellesskap uttrykker de menneske-
verdet som konkret-anskuelig realitet og lar hvert menneske erfare sitt eget og alles
menneskeverd.

Vi sanser umiddelbart det absolutte vilkar for alles forhold til seg selv, Skaperen og
medmennesker. Dette kjgnnsrelaterte handlingsperspektiv lar oss begripe de bibelske
formaninger til kirkens menn og kvinner — om underordning ”i Kristus”, enhver i sin
skapergitte posisjon (1 Kor 11:2f). Dette kristokratiske vitnesbyrd i gudstjenestelige
ordninger bekjenner den gode Skaperen, som verden ellers ikke kjenner (jf Jak 1:17).

| Nytestamentets skrifter underviser og formaner apostler og profeter som Kristi dele-
gater. De menn som utfgrer prekenembetet med troskap, opptrer ikke med “mennes-
kelig” autoritet. De utgver guddommelig myndighet som delegater i Kristi sted og med
ham til eksempel. Med Kristi forbilde plassert i ektepakten, aktualiserer apostelen
Guds nadepakter gjennom frelsens historie og markerer Guds trofasthet. | dette per-
spektiv ma den bekjennende kirke arbeide med sin laerepraksis og sine liturgiske ord-
ninger i natid. La oss se neermere pa begrunnelsen i kirkens hode-struktur.

Kirkens hodestruktur: Ef 5:21ff

Dens kilde er den indretrinitariske underordning. Guds kirkeorden er en "hemmelig-
het” (mysterion) formidlet til kirken gjennom Sgnnens frivillige tilsynekomst i Jesu li-
dende lydighet. Kirkens hode-struktur er innordnet Kristus. Begrunnet i hans selv-
hengivende kjeerlighet til sin kirken — sitt legeme, er den troende kirke en Kristus-
virkelighet. Der er den oppstandne Kristus til stede i den forsamlede menighet, og
med sitt ord styrer han og renser og verner kirken. Kirkefedre har grunnet over bibel-
tekster om underordningens mysterium, dpenbart gjennom Sgnnens inkarnasjon:

Athanasianum pkt 20-22, 28, 31: Faderen er ikke virket av noen, heller ikke skapt, hellgr ikke
fgdt. Sgnnen er av Faderen alene, ikke virket, heller ikke skapt, men fadt. Den Hellige And er
av Faderen og Sgnnen, ikke virket, heller ikke skapt, heller ikke fadt, men han utgar fra dem.

I...I var Herre Jesus Kristus, Guds Senn, er Gud og menneske. /.../ lik med Faderen etter sin
guddom, ringere enn Faderen etter sin manndom.

Sgnnens underordning under Faderen, av fri vilje og i selvhengivende kjzerlighet, inn-
holdsbestemmer mannens lederskap som familiefar og i menighetshyrde (Joh 10, 1 Pet
5:1-3). Kalt av Gud gjennom menighetens kall, er menighetens prest (el pastor) Kristi

KSv/Hjelperen, side 157



delegat og medarbeider, kalt til a8 forvalte evangeliet og sakramentene slik Kristus har
befalt og med de fullmakter han har gitt (jf 1 Kor 4:1f, Joh 20:21-23).

Denne delegat-posisjon bekrefter og identifiserer mann og kvinne i deres gjensidighet
og i hvert deres kall. Alltid er Sgnnens inkarnasjon forutsetningen for takksigelser til
Faderen «i var Herres Jesu Kristi navn», Ef 5:20 (jf 2:18, 3:12). Og alltid er Kristi lidende
lydighet det forbilde som kontrasterer kristnes livsstil (el ethos) i kontrast til mennes-
ker som er «fremmede for livet i Gud» og «uten opplaering om (Kristus) etter den
sannhet som er i Jesus», Ef 4:18, 21. Mot denne bakgrunn formaner apostelen til et liv
etter Herrens vilje og drevet av Anden, 5:17-20 (jf Kristus-dydene, Gal 5:22f).

Ef 5:21 - Underordne dere under hverandre i gerefrykt for Kristus!

Denne formaning til alle menighetslemmer danner overgangen til “hustavlen” fra v 22
til 6:9 - om Guds vilje i skapergitte relasjoner, enhver i sitt kall.

Hustavlen begynner med undervisning om kirkens hodestruktur under Kristi herre-
dgmme. Liksom “Gud er Kristi hode”, 1 Kor 11:3, er Kristus mannens hode (el leder) i
forhold til hustruen. Denne struktur er verken tids- eller kulturbestemt, men gitt med
den frelseshistoriske dapenbaring da Sgnnen av fri vilje underordnet seg Faderen som
lovens oppfyller i alles sted (jf Mt 5:17, Joh 7:16-18, Fil 2:5-11, Rom 5:12ff).

Kirkens hode-struktur opphever ikke, men stadfester Guds skapervilje for mann og
kvinne i den asymmetriske relasjon(1 Mos 2:21ff). Utelukket er kvinnens adgang til a
opptre med myndighet i Kristi sted, og dermed utgve leeremyndighet over menighe-
tens menn (jf 1 Tim 2:12 — autentein). | sa fall vitner kvinnen falskt om Gud med denne
verdens visdom.

Underordning under Kristus er det gode som overstiger forplantning og reproduksjon.
Men forsgker vi med var “innsikt” (gnosis) @ bestemme innholdet og regulere forholdet
med vare tanker om livets mal og mening, overstiger vi tankens muligheter og ender
opp med bespottelige tanker om personenes innbyrdes kjaerlighet i Treénheten, og
iseer om Sgnnens underordning under Faderen (Joh 3:16).

Her som ellers i Nytestamentet, har formaningene adresse til de dgpte som tror og be-
kjenner Kristus som ufortjent gave. «Kristus elsket kirken og gav seg selv for henne for
d hellige henne i vannets bad ved ordet», v 25f. Denne selvhengivende kjaerlighet er
ngkkelen til & forsta mannens og hustruens underordning i kirkens kefalé-struktur.
Med Kristus som gave, skal bade mann og kvinne underordne seg Kristus og fglge hans
eksempel i tjenende lydighet, enhver i sitt kall.

Forholdet Kristus og hans kirkebrud danner grunnmgnsteret i den nytestamentlige
menighetsetikk og familieetikk. Mannen skal forsake hersketrang og @ve troen i gjer-
ninger med Kristus som eksempel (Ef 5:26f, jf dapens betydning). Stilt overfor Kristi
lederskap ved sin mann, er hustruen fri til 8 underordne seg «i Kristus». 1 Kor 11:3, Ef
5:22f, 29f, 32

Formaningen gjenspeiler Sgnnens forhold til Faderen, gjort synlig i Jesu tjenerskikkelse
for var frelses skyld. Det inkarnerte Guds ord har i sin lidende lydighet tydet forholdet
mann og kvinne. Det har han gjort med seg selv som forbilde i selvhengivende kjzerlig-
het.

KSv/Hjelperen, side 158



Joh 12:45,14:9. 2 Kor 4:4, Fil 2:6, Kol 1:15, Heb 1:3, osv.

Tydningen lar den fgrstefgdte Adam og hans Eva vaere profetier om Kristus og hans
kirkebrud - anskuelig og begripelig (1 Mos 2:7, 21-23). Han er i sin menneskenatur den
forstefgdte og i sin lidende lydighet den andre Adam, Rom 5:12ff. Med Kristus som
gave og eksempel gjelder det for kristne a tre fram for verden i samsvar med Guds vis-
dom, gitt i og med Kristus-apenbaringen.

Ef 3:8-10 - & forkynne for folkeslagene det glade budskap om Kristi ufattelige rikdom og opp-
lyse alle om hvordan den hemmelighet forvaltes, som fra evighet har veert skjult i Gud, som
har skapt alt. Slik skulle na Guds mangfoldige visdom gjennom kirken bli kunngjort...

Videre merker vi oss i v 21 det resiproke pronomen “hverandre”. Det er brukt i av-
grenset mening, lik formaningen ”a baere hverandres byrder”, Gal 6:2. Ingen skal baere
alle de andres byrder, men den som er i stand til det, skal baere andres byrder. Altsa:
Hustruen skal underordne seg mannen sin og ikke alle menn - liksom kirken underord-
ner seg Kristus — og ikke hvem som helst.

Livet med Kristus som forbilde er ingen drgm eller forestilling, men livet fra dag til dag
med den Herre vi bekjenner (jf 1 Pet 2:21ff). Forholdet Kristus og kirken omfatter for-
holdet foreldre og barn, Ef 6:1-3.

Men agerer kristne rollespill i et tenkt "partnerskap”, fremstiller de Kristus og kirken i
et lesbisk (androgynt) parforhold. Da later de som om den ene kan vaere den andres
kjgnn i forestillingen om en symmetrisk relasjon. Overfgrt pa menighetens gudstjenes-
tefellesskap, er dette rollespill bade gudsopprgr og kirkegdeleggende ufornuft til skade
for det sosiale liv. Menneskene blir forfgrt og dgpte far ikke laere a holde alle Guds kir-
kebefalinger. Ef 4:17ff.

Det asymmetriske forhold mann og kvinne omfatter skaperorden og kirkeorden, bade
ekteskap og gudstjenestefellesskap. Nar Kristi medarbeidere og apostlenes etterfglge-
re forvalter Guds hemmeligheter pa troskapens vilkar, da er Kristus virksom i preken-
embetets gjerning og styrer kirken med sitt ord.

lllustrasjoner: Kirkebenevnelsen “Guds husfolk”, Ef 2:19 (el storfamilie). - 1 Tim
3:14f motiverer foregaende fremstilling i kap 2 og 3, og kravene til menighetens
biskop, 3:2-5 (leder for et prestekollegium?).

KSv/Hjelperen, side 159



Sammenfatning:

Kisnnenes menneskeverd er hellig og ukrenkelig fra unnfangelse til dgd, uavhengig av
folelse og posisjon. Den oppfatning at underordning krenker menneskeverdet, er i seg
selv uttrykk for gudsopprer og samfunnsgdeleggende ufornuft.

Modernitetens mennesker viser til vitenskap og fremskritt, og hevder at vi ma forholde
oss til Bibelen pa en annen mate enn mennesker fgr i tiden. Denne fluktrute er en illu-
sjon. Menneskets erkjennelsesmuligheter er begrensede, og fremskrittene legger fg-
ringer utenfor var kontroll. Vi mennesker strever — na som fgr - med vare verdensbil-
der og var egen plassering i de mange "virkeligheter”.

Troen lever av Guds tydning, gitt med Kristi undervisning i ”Skriftene”, og stadfestet
med Kristi legemlige oppstandelse fra de dgde. Denne tydning er omfattende og be-
gripelig. Den overskrider tankens muligheter og samtidig begripelig med basisviten om
menneskets verdi, mal og mening. Guds tydning i Kristi undervisning er troverdig,
uavhengig av tid og sted, og stadfestet med evangelistenes Jesus-historie og Guds vit-
nesbyrd da han reiste Jesus legemlig opp fra de dgde. Denne tydning gis videre i pre-
kenembetets gjerning med kirkens unike tro med dens unike begrunnelse og Guds kir-
kes unike kjennetegn i den forsamlede menighet.

1. Underordning i kirkens hodestruktur handler ikke om rang, men om relasjoner —
med Kristi tjenerforhold til Faderen som eksempel (Joh 13, Fil 2). Nar mannen i sitt
farskall lever underordnet Kristus, og nar hustruen i sitt morskall lever underordnet sin
mann ”i Kristus”, da skjer Guds gode skapervilje i kirken som Kristus-virkelighet (jf 1
Kor 11:7ff). Kvinnens underordning ”i Kristus” lar henne ga frivillig inn under mannens
myndighet (v 22-24). Jf formaningene i 1 Kor 14:34, Kol 3:18, 1 Tim 2:11, Tit 2:5 og 1
Pet 3:1.

2. Det er alltid tale om underordning til beste for den som underordner seg (jf 1 Kor
12: 23-26). Grunntekstens ord for ”a underordne seg” blir alltid brukt i passiv form om
mann og kvinne - aldri aktivt om a underlegge seg eller kue den andre.

3. Mannens lederskap i ekteskap og familie skal gjenspeile Kristi selvhengivende kjaer-
lighet til Kirken (v 23, 25). Hustruens forhold til sin mann skal gjenspeile Kirkens un-
derordning under Kristus - kirkens "hode” eller leder (v 22, 24).

4. Kirkeformaningen har adresse til mann og hustru i ekteskap — og menn og kvinner i
menigheten (v 15ff). Ektemakene utgjgr en enhet (jf 1 Mos 2:23f, 1 Kor 7:3f). Kristne
ektemaker skal vende seg bort fra denne verdens visdom og ”bli fylt av Anden” (v 18).
Da lar de Guds ord prege sitt forhold i selvhengivende kjaerlighet, for utelukket er den
konkurrerende selvrealisering.

5. En mann som underordner seg Kristus, gjenspeiler Guds herlighet (1 Kor 11:37), og
likesa hustruen nar hun underordner seg sin mann «i Kristus», jf Fil 2:6ff.

6. Det er mannens skyldighet a veere leder etter Kristi eksempel (v 25, 28, 33). Selv-
hengivende og tjenende kjzerlighet innebaerer troskap til dgden (v 25-33).

7. Mannens lederskap etter Kristi eksempel prioriterer hustruens og barnas beste
framfor egeninteresser. Om ngdvendig, er det hans skyldighet - og ingen rettighet (1
Tim 5:8) - a treffe den avgjgrende beslutning og sta til ansvar for den.

KSv/Hjelperen, side 160



33.

8. Kristen livsstil ligner en nedadgaende kappestrid i tjenende kjeerlighet (jf Rom
12:10, 13:8, Fil 2:3). Et eksempel er Jesu fotvasking, Joh 13:3f (jf Mt 20:26, Mk 9:35).
Alternativet er selvklokskap som Guds fiende frister til, 1 Mos 3:5.

Kirkens troverdighet gar tapt med laeretilpasninger til idéer, trender og popkultur i na-
tid. Slikt gjgr flyktig inntrykk pa sekulaer-liberale mennesker. Inntrykk gjgr den uthol-
dende bekjennelse til apostelordets lzere fra Bibelens Herre og Kirkens Leerer, det vil si
uten avvik fra «Skriftene eller fra den allmenne kirke eller fra Romerkirken, slik som vi
kjenner den fra kirkefedrene» (CA 21, overgangen til misbruk-artiklene).

Det gudsfolk som «fglger Lammet, hvor enn det gar» (Ap 14:4), det tilhgrer vinnersi-
den i Guds frelsesplan.

Se nermere den bibelteologiske begrunnelse i min artikkel «Har Guds ord gadtt ut
fra dere?». = En trofast kirke, s 147-163. Kommentarartikler til «Sakorn» bd 1 om
Bibel og bekjennelse.

TRADISJONEN - INGEN APENBARINGSKILDE

«Vi holder oss til det gamle her», sa en eldre kar og siktet til hgymesseliturgien fra
1920. Enfoldig, men tankelgst. Ogsa fariséerne pa Jesu tid trgstet seg med de gamles
tradisjoner. Andre steder satser man pa aktiviteter og tilbud tilpasset markedet med
hap om gkt kirkesgkning.

Begge betraktningsmater overser det unike ved kirkens tro og dens begrunnelse, og
dermed unike handlinger som begrunner gudstjenestefellesskapet. | stedet stgtter
man seg til en apenbaringskilde ved siden av den rett utlagte Skrift fra dens Herre. Det
er langt fra noen selvfglge at apenbaringsordets Gud styrer var tanker, ord og gjer-
ninger.

Den trofaste forvaltning av evangeliet og sakramentene har lgftet om nadelgnn (Mt
5:11f), men medfgrer motgang og lidelser for Jesu navns skyld. Hvor dags- og ukeplan
prioriterer ”Ordet og vitnesbyrdet” (Jes 8:20a), der gar livet i Kristi spor, hvor enn han
gar:
Jes 50:4b — (Gud) vekker mitt gre hver morgen, han vekker det for at jeg skal hgre som disip-
ler hgrer.

Er Kristus er var bibellzerer, da er dpenbaringsordets Gud kilde til den rett utlagte Bibel
og kunnskap om ham. Virkninger er alltid den samme: Disipler med opplyst forstand til
a oppfatte laereavvik og religionsimporter under skinn av kristendom.
Eksempel: Filosofenes reaksjoner, da Paulus begrunnet kristentroen med Jesu
oppstandelse, Apg 17:32-34.
En lzereimport er antikkens sannhetskriterium, som overfgrt pa kirkeleeren hevder at
kirkens lzere kjennes pd stor utbredelse og oppslutning gjennom lang tid. Dette sann-
hetskriterium ble bestemmende for kirkens skoleteologi i middelalderen (skolastik-
ken), og for Romerkirkens motreformasjon.

Vincent av Lérin (d fgr 450) formulerte kjennetegnet pa sann tradisjon med regelen
«det som er blitt leert overalt, alltid, og trodd av alle” (quod ubique, quod semper,

KSv/Hjelperen, side 161



quod ab omnibus creditum est). Merk den prioriterte rekkefglge! Med vekt pa utbre-
delsen, kunne Augustin si mot donatistene i Afrika, at kirken er hun som "med sikker-
het dgmmer jorderiket”.

Det samme laerte stoikerne lenge fgr Vincent, etter regelen: ” Folkets rgst er Guds rgst”
(vox populi vox Dei). Eller sagt med Muhammed et par hundrear etter Vincent —da om
islams konsensus (idjma): ”Mitt folk kan aldri samtykke i en villfarelse”. Hvor utbredel-
se og oppslutning er sannhetskriterier, der overser man apostolatets kirketegn: Guds
kirke pa jorden kjennes pa apostelordets lzeere fra Jesus Kristus, kirkens Herre og Lezerer.
Sa er den trofaste formidling av apostlenes laere kjennetegnet pa kirkens katolisitet —
og ikke omvendt (Apg 2:42, Ef 2:20 osv).

Talsmenn for moderne gkumenisme siterer gjerne den vincentinske regel. Det gjgr
ogsa lutheranere av formalitet nar de sgker tilflukt i “et stort gkumene” alternativt kir-
kefellesskap pa tilstrekkelig grunnlag.

lllustrasjon: Det satt langt inne for den unge Luther 3 erkjenne at kirkemgter kan ta
feil.
Hvor folkets rgst far status som kirkens rgst, blir flertallsvedtak leeretradisjon. Det
skjer i kirker organisert etter mgnster fra det liberale folkedemokrati. Martin Luthers
konfrontasjon med Romerkirken involverer den apne folkekirke under folkesuvereni-
tetens pavedgmme.

Pa lignende vis argumenterte antikkens grekere med stgtte i «den uskrevne lov». |
romerretten var kronargumentet «flertallets seder». Dette allmenreligisgse moment
kommer til uttrykk i den moderne tro pa en “fellesdnd” (Gemeingeist), eller folkeme-
ningen gitt til kjenne i den politiske korrekthet. Da forutsetter man at et folk eller sam-
funn vil ga til grunne uten «fellesanden». (Jf fornorskning, norskhet og innvandring.)

Overtroen pa enstemmighet og flertallsmakt har en lang forhistorie i den antikke ver-
den og i asiatiske kulturer, hvor menneskers identitet og sosiale tilhgrighet er begrun-
net i en felles andelighet (spiritualitet). Referansepunkt i natid er de tradisjonsforval-
tere som formidler denne spiritualitet, mottatt fra fortiden gjennom rekker av forval-
tere. Men et kirkefellesskap (el trosfellesskap) begrunnet i sedvaner fra “de gamle”, er
et fellesskap i krise, slik Jesu oppgj@ér med fariseerne viser.

Antikkens tankegang til kirkebruk ble nedfelt i en suksesjonsteori - om biskopenes
formidling av en embetsnade rekker av handspaleggelser tilbake til apostelen Peter.
Man pastar at ordinanden under prestevigselen mottar den embetsnade som setter
ham i stand til a forvandle fremsatt brgd og vin til Kristi legeme og blod, og frembzaere
pa nytt (re-presentere) Sgnnens Golgata-offer for Faderen.

Men et kirkefellesskap blir ikke Guds kirke og Kristi legeme ved a overfgre antikkens
religionssosiologi pa fellesskapets organisasjon (H Sasse). Da har man misforstatt
apostelordet om embetsnaden, 2 Tim 1:6, og gitt den et innhold som er Nytestamentet
fremmed. Det er naerliggende a oppfatte v 7 som en presisering — «krafts og kjeerlig-
hets og sindighets dnd».

Guds kirke pa jorden er alle dager “sannhetens sgyle og grunnvoll”, som kjennes pa det
prekenembete som — lik Herrens apostler - fgrer den gudgitte Kristus-bekjennelse i
munnen, Mt 16:16f, jf 1 Tim 3:16f. De begrunner den pa apostolisk vis med Guds vit-
nesbyrd, som reiste Kristus opp fra de dgde, og med den rett utlagte Skrifte fra dens

KSv/Hjelperen, side 162



Herre. Til denne embetsgjerning trengs ingen suksesjonsteori, men krafts og kjaerlig-
hets og sindighets and.

Konsekvenser for kirkens motivering

Den sementerte repetisjon av fortidens ordninger for repetisjonens skyld vil vil med vil
med stor konsekvens overstyre Guds kirkes handlende subjekt — det lokale gudstjenes-
tefellesskap. Her ma man gjenoppdage og besinne seg pa Jesu malsetting i den opp-
byggende menighetsvirksomhet:

Joh 17:3 — det evige liv, at de kjenner deg, den eneste sanne Gud, og ham du utsendte Jesus
Kristus.

Med antikkens sannhetskriterier anvendt pa kirken, vil malsettingen vaere en annen: A
bevare og pleie gamle skikker og ritualer i den tro at man «der» har det trygge tilflukts-
sted. Under dekke av god hensikt kommer allmenreligionens sannhetskriterier inn
bakveien i det kristne miljg. Glemt var det sakssvarende uttrykk for apostolisk-luthersk
kristendom, og glemt var den kristne frihet til i den barmhjertighet som Gud vil ha (Mt
9:13).

Den kulturtilpassede tankegang fanger kristne i modernitetens problemstilling: Gam-
meldags eller oppdatert? Trangsynt eller frisinnet? Tradisjonalist eller kulturradikal?
Konservativ eller liberal? Osv. En reaksjon kan da vaere den eksperimentelle spken, sa
menighetens virksomhet appellerer til menneskers behov med "kreative” nydannelser
med appell til markedets behov. Under skinn av praktisk teologi slipper man lgs den
praktiske fornuft i menighetens virksomhet (I Kant). Med stor konsekvens utdanner
man prester og menighetsarbeidere til 8 sgke stadig nye kirkeimitasjoner tilpasset
menneskers idéer og behov i det sekular-liberale samfunn. Da ma markedets respons
veere suksékriterium, egnet til 3 begrunne hva som helst av knefall for folkets “felles-
and” og gunst.

| den apostoliske kirke- og laeretradisjon blir prester og diakoner utdannet til a formidle
apostelordets lere, leere dgpte a holde alle Kristi befalinger og dermed leve sakramen-
talt i Guds kirke og diakonalt, enhver i sitt kall.

Den kristeliggjorte forkledning kalles “apen folkekirke” under Andens ledelse, men for-
kledningen skjuler den allmennreligigse begrunnelse, virksom i selskap med kinesiske
religioner, buddhisme og islam. Uansett omstendigheter bestar menighetens gudgitte
sendelse:

A samle om kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse, & vaere apostolatets kirke pa den
gudgitte grunnvoll, og med nademidlenes bruk i liturgiske ordninger leere dgpte a
leve under Kristus i hans rike, tjene ham i hans evige rettferdighet, og vente ham
som Frelser pa Dommens dag.
| sentrum for det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap star den oppstandne
Kristus, virksom til stede i den forsamlede menighet uten menneskepafunn i leere og
liv. Enten dagene er gode eller onde har de sin glede der — i Guds kirkes himmelske
samfunn i jordiske ting.

Min hovedkilde: Sasse 1975 (1956) |, 188-204.

KSv/Hjelperen, side 163



34. KIRKEFELLESSKAP "PA TILSTREKKELIG
GRUNNLAG"

Kirkefellesskap begrunnet i «tilstrekkelig» enighet har et logisk og et bibelteologisk
problem.

Begrunnelsen «tilstrekkelig» beskriver den oppnadde hensikt med bruk av skjgnn. Be-
grunnelsen omfatter bade metoden og det resultat som - tross «tilstrekkelig» enighet -
gir rom for uenighet, det vil si forbehold mot Kristi ord og lzere, gitt kirken i og med
apostelordets lzere.

Med henvisning til det gode formal kan man logisk sett forsvare et hvilket som helst
resultat, her det kirkefellesskap som med bruk av skjgnn er det gnskede resultat med
kompromissets flertydige kjennetegn. Dermed er grunnlaget problematisk. Forholdet
mellom oppnadd enighet og fortsatt uenighet er uavklart i et pastatt fellesskap hvor
leren er av underordnet betydning. Med tilslgrende ordbruk innhyller et fellesskap
med reservasjoner mot Kristi ord og apostelordets leere fra ham. Dermed er vi over i
det bibelteologiske problem:

| Nytestamentet er kirkens enhet en laereenhet. Kirkefellesskap «pa tilstrekkelig
grunnlag» er Kristus-apenbaringen fremmed. Her er kirkeenhet og leereenhet to sider
av samme helhet, og sprakbruken om denne helhet uttrykker den hengivne tilbake-
melding uten forbehold. Guds Ene Hellige Kirke er de som ved apostlenes ord kommer
til tro gudmennesket Jesus, hans ord og verk. Guds kirke er apostolatets kirke med
den uforbeholdne bekjennelse til apostelordets leere fra Skriftens Herre og kirkens Lae-
rer, den korsfestede og oppstandne Jesus Kristus. Apostolatets kirke er den bekjen-
nende kirke i nytestamentlig og ingen konstruksjon blitt til ved menneskers skjgnn.
Apostolatets kirke baerer ogsa navnet «et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap —
av historiske.

KSv/Hjelperen, side 164



Pragmatisk kirkestyring

lllustrasjon: Pragmatisk kirkestyring hjemlet i vedtak som gagner helheten (det
helhetskirkelige hensyn). Myndighetspersoner i fellesskapets organer vedtar ny
leere, ukjent for kirken i den skriftbundne tradisjon fra aposteltiden. De agerer som
om de har en gudgitt kompetanse og autoritet til 3 overprgve apostelordets laere fra
Kristus Jesus, og innfgre den nye leere med gyldighet for «hele kirken».
Det helhetskirkelige hensyn setter politikeren i prekenembetets sted, og mennesket i
Guds sted, men pa en fordekt mate. Man fremstar som Guds samtalepartner ”i tenke-
boksen”, eller med en kjeerlighetslaere i debatten, for til slutt a ta stilling etter eget og
andres skjgnn. Man spiller rollen som hyrde- og leereembetets utgver, men uten den
kompetanse, autoritet og gyldighet som en Kristi delegat eller apostel har.

Innad blir konservatives medvirkning legitimert den gode hensikt. Eksempler: “det var
virksomhet er best tjent med”, hensynet til breddekontakt for evangeliets skyld, an-
ledninger til 3 bevitne Guds ord, tilgang til informasjon om saker til behandling i kirke-
organisasjonen, osv. - Utad den gode hensikt om hensynet om menneskers “behov”,
eller forventningspress, sanksjonstrusler og mulige fordeler av gkonomisk og organisa-
torisk art.

| slike prosesser blir ubekvemme apostelord bortforklart som ikke relevante i var tid.
Dette skjer i en virkelighetsforstaelse som gir fornektelsen skinn av kirkeomsorg. Pri-
sen er lojalitetsbindinger til fariséernes og skriftlaerdes tradisjoner, som Jesus advarte
mot (Mt 15, 16:6, 12).

En tankeoperasjon i to trinn:

a) Apostelordets lzre fra Skriftens Herre blir skilt fra det skapte

Brysomme bibelsteder blir gjenstand for generelle og forhandsbestemte betrakt-
ningsmater, som om meningen ikke er gitt med den likefremme ordlyd, men finnes i en
tenkt virkelighet. Eller sagt med andre ord: Man later som om Guds evangelium fin-
nes «bak» bibelordene, og ikke gitt i og med den likefremme ordlyd. | klartekst: Kir-
kens bekjennelse til Kristi laere blir skilt fra Guds kirkes ytre kjennetegn i en dennesidig
historie om nademidlenes bruk.

Et karakteristisk uttrykk er den status man gir Konkordiebokens bekjennelser fra old-
kirken og reformasjonstiden — som tids- og kulturbetingede vitnesbyrd om den tids
meninger om laere og liv. Denne status rammer indirekte Den Hellige Skrift (norma
normans) og den kirkerettslige gyldighet som Konkordieboken har i kraft av de bibel-
ord som stadfester og istemmer lzeren, gitt kirken i og med den rett utlagte Skrift fra
dens Herre (norma normata). | stedet treffer man laerevedtak i et kirkerettslig tom-
rom. Man forplikter dgpte menneskers pa vedtak og ordninger begrunnet i skjgnn og
helhetlige hensyn. Hva blir det neste? Er Kristus delt? (1 Kor 1:13.)

b) Misbruk av Skriftens lere om rettferdiggjerelsen ved tro

Under skinn av lutherdom legger man til grunn - stilltiende eller uttalt - at siden vi ikke
krever rettferdiggjgrelse ved gjerninger (taushetsargument), er den omtvistede hand-
ling overlatt til skjgnn om nytte, hensiktsmessighet osv. Med "understatement” tilslg-
rer man det radikale brudd (fritt e Leiv Aalen) og begrunner den falske forbrgdring (jf
NicZinzendorf).

KSv/Hjelperen, side 165



Begge trinn i tankeoperasjonen legger premissene for gnsket konklusjon. | stedet for
den praksis som holder fast ved Guds ord og bud i et sakssvarende forhold, foretrekker
man den praksis som etter skjgnn anses for relevant og allmenngyldig, det vil si hen-
siktsmessig og allmennyttig. Med stor konsekvens blir kirkens lzere innordnet «den
praktiske fornuft» (I Kant).

Den skisserte betraktningsmate - typisk for idealistisk tradisjon, illustrerer "kirkens
grekerproblem” (H Sasse). Under skinn av teologi, gis den praktiske fornuft frihet til a
begrunne kirkefellesskapets vilkar og utforming, ikke med apostoliske laereutsagn og
Herrens bud, men med generelle betraktninger og tilslgrende sprakbruk om hensikter
og allmennytte. Fgrste offer i denne kvasiteologiske virksomhet er apostolatets kirke,
nar pastor loci agerer kommissaer for overordnet myndighet og demonstrerer lojalitet,
embetsplikt og kollegialitet i lydighet mot “kirkens ordninger” (jf Zinzendorfs filadelfia-
menigheter grunnet pa “den apostoliske ordning”.)

Hensiktsmessige legitimeringsmater illustrerer fglelsen av medansvar og gjensidig for-
pliktelse mellom deltagerne i et interessefellesskap pa alle nivder. Den radikaliserte
utgave gir seg til kjenne i et paranoid vi-og-de andre-forhold, hvor endog handlingens
bekjennelse til Skriftens ord og selvvitnesbyrd stemples som ”tjenesteforssmmelse”,

”n . n

"geriljavirksomhet”, “opprgr”, osv.

Den organiserte folkekirke fremstar som “kirke” alternativt “hele kirken”, tross mot-
stridende laerdommer i en organisert uenighetskultur. Da befinner deltagerne seg i
kraftgdende krysskonflikter.

Mt 6:24 — Ingen kan tjene to herrer. Han vil hate den ene og elske den andre, eller holde seg
til den ene og forakte den andre. Dere kan ikke tjene bade Gud og Mammon..

Rom 17f — Hold @ye med dem som skaper splittelse og farer andre til fall ved & ga imot den
leere dere har tatt imot. Hold dere unna dem. /.../ Med fine ord og talemater ferer de godtro-
ende folk pa avveier. (Mt 7:15, 2 Tess 3:6, 14, Tit 3:10, 2 Joh 7-10.)

Den kirkepolitiske legitimering skjer ved hjelp av tankeoperasjonene kategorisering og
statusrangering. Lavest status har “uvesentlige spgrsmal”. ”Alvorlige laerespgrsmal”
taler uenighet og — om ngdvendig — lar de seg administrere med «kjgreregler». Be-
kjennelsesspgrsmal, eller “kirkesplittende vranglzaere”, er i pragmatisk kirkepolitikk et
tenkt tilfelle. Kristus advarte mot hykleriets grunnholdning til dpenbaringsordets Gud
(Lk 12:1, jf 1 Mos 3:1), men later til & bli overhgrt med kirkegdeleggende virkning, slik
historien viser.

Melanchtons misbruk av Luthers vennskap

Luthers naere venn og medarbeider Filip Melanchton (d 1560) ble lett pavirket av den
vennlige fasade og broderlige tilnaerming. Pa den ene side kunne han forsvare evange-
liets sannhet med Skriftens ord, lojal mot kirkens wittenbergske reformasjon. Klare
eksempler er hans Apologi for Den augsburgske bekjennelse og Traktaten om pavens
makt og myndighet. Pa den annen side kunne han — nar han fant det hensiktsmessig,
legge avgjgrende vekt pa kirkens borgerlige anseelse og ytre fred (brev om Zwickau-
profetene 27.12.1521 til Fredrik den vise). | en lignende situasjon viste Martin Luther
til Guds evangelium, gitt i og med Skriftens ord. Uforferdet og kompromisslgst vendte
han tilbake til Wittenberg i visshet om a sta under Guds beskyttelse (brev 13.1.1522 til
Melanchton).

KSv/Hjelperen, side 166



Melanchton og Luther representerer ikke bare ulike reaksjonsmater — den ene bibel-
teolog og bekjenner, den andre kompromiss-sgkende diplomat i lserespgrsmal. De to
representerer handlingsrekker som utelukker hverandre gjensidig i kampen om apen-
baringsordets sannhet. Melanchton utnyttet Luthers vennskap, som pa sin side unn-
skyldte sin venn og tok alt i beste mening. Det var fgrst i sitt siste levear at Luther
motvillig matte innse realiteten i forholdet.

Senere mgter vi "filipismens” kompromisserende linje i den humaniserte kirkerett un-
der fyrstemaktens kontroll, og fra slutten av 1800-tallet i de «konservatives» kirkepoli-
tikk med sikte pa refomer i gnsket retning. Pa filipistisk vis ble Den augsburgske be-
kjennelse tolket mot Konkordieformelen. Den bekjennelsestro lutherdom ble avskre-
vet, og de som tok det bekjennelsestro standpunkt i leerekonflikter, ble marginalisert
og stemplet som gjenstridige, splittende osv. Deres problem var medvirkning i et kir-
kefellesskap av unionistisk type.

Martin Bucer (d 1551)

inntok megler-posisjon mellom Zwingli og Luther, og oppnadde enighet om nattverd-
fellesskap mellom Strassburg og kompromissvillige lutheranerne i Wittenberg (Witten-
berger-konkordien 1536). Typisk for Bucers fremgangsmate var bruken av velvillige og
tilslerende talemater, drevet fram av det klassiske dannelsesideal og den kristeliggjorte
humanisme under pavirkning fra Erasmus fra Rotterdam (d 1536). Bucers enhetsbe-
strebelser langs den brede front sgkte det samlende kompromiss i det vesentlige, med
rom for leeremangfold. Fremgangsmaten medfg@rte glidninger i nytestamentlig ordbruk
om Kristus og kirken, om mennesket og rettferdiggjgrelsen, i nattverdlzeren, osv.

Bucer opplevde ingen suksé med sin kirkepolitikk, skjgnt det var naere pa. Takket veere
keiserens inngripen overfor erkebiskopen av Koln, unngikk man a overfgre erkestiftet
til det bucerske kirkefellesskap. Pa motsatt hold samarbeidet han med Filip Me-
lanchton, landgreve Filip av Hessen og andre, men lyktes heller ikke der. Wittenberger-
konkordien ble snart giennomskuet. Bucers andsfeller i Zirich hadde et mer reflektert
forhold til kommunionens vilkar og nektet sine studenter a praktisere nattverdfellskap
med lutheranere under opphold i Strassburg.

Bucers gjennomslag kom i 1549, da han ble radgiver for erkebiskop Thomas Cranmer i
Cambridge. | denne posisjon satte Bucer varig preg pa Church of England (anglikaner-
ne). Den svake oppslutning om Wittenberg-konkordien ble delvis kompensert av den
calvinske synode i Paris i 1631, da ”"det hellige bord” ble apnet for alle lutheranere. |
1717 ble nattverdfellesskap avtalt mellom Church of England og den reformerte kirke i
Zurich. Et samtidig forsgk pa samarbeid med Svenska Kyrkan ble kontant avvist. Men
tiden arbeidet for Bucers idéer, og nattverdfellesskap med Svenska Kyrkan ble oppret-
tet i 1920. Fellesskap fikk gitt prioritet fremfor laereenhet, og den anglikanske sukse-
sjonsteori behandlet som adiaforon. Blant de nordiske biskoper ble den finske erke-
biskop Gustav Johansson alene med sin protest.

Kong Fredrik Vilhelm 3 (1797-1840) av Preussen

oppkastet seg til “@verste biskop” - oberste Bischof - for bade reformerte og lutherske
undersatter. | ar 1830 ga han pdbud om felles kommunion. Deretter fulgte advarsler
mot dem som vegret seg bibelord som forbyr samfunn med heretikere. Snart ble det

KSv/Hjelperen, side 167



vanlig 3 legitimere praksis med det helhetlige kirkehensyn, og dermed nedskrive be-
kjennelsen til Kristi tydningsord som uvesentlig og derfor upassende.

| Preussen ble bekjennelsestro lutheranere forfulgt. Da valgte mange a emigrere til
Amerika, hvor de gjenopprettet kirkefellesskap med frihet til a8 veere kirken av den
augsburgsk konfesjon, det vil si uten patvungne forbehold. Kontrasten til lutherske
kirker av formalitet artet seg - fra deres side sett, som brutte kirkefellesskap. Denne
reaksjonsmate var mulig vesentlig fordi den gamle kirkes lzere om kirkefellesskap var
"glemt”. Blant de kirkepolitiske strategier hgrte ogsa ”lavkirkelige” gruppetradisjoner
(societeter) av biblisistisk type, som for en stor del formidlet arven fra gammelpietisme
og herrnhutisme.

KFUM-konferansen i London sommeren 1857

Konferansen innledet den moderne gkumenisme med en ny nattverdpraksis, hittil
ukjent i kristenheten. Biskopen av London, Archibald Campbell Tait (d 1882) forrettet
"apen kommunion” (open communion) — apen for alle til 3 delta pa eget ansvar uav-
hengig av lzereenhet.

Fremgangsmaten ble snart folkekirkenes lgsning pa kirketuktproblemet ved innskriving
til nattverd, for fremgangsmaten var tidsbesparende og bekvem, og derfor hensikts-
messig for bade prest og kommunikant. Folkekirkenes biskoper viste til endringer i de
"folkekirkelige” forhold (b Essendrop og Kirkedepartementet i Norge). Bruddet med
apostolisk kirkerettspraksis fra den gamle kirke skjedde uten dramatikk fra den ene
sgndag til den andre, da forrettende prest sluttet med nattverdinntegning i «skrifthu-
set» (sakristiet). Men foranledningen var en apenmenighetskonflikt.

Stiftskapellan Karl Roll bestyrte sogneprestembetet i Talvik-Alta 1858-1864. Konflikten
oppstod fordi Roll praktiserte kirkerettsbestemmelsene ved inntegning til nattverd, og
det grundig og samvittighetsfullt ved a stille spgrsmal til den enkelte som ville ga til al-
ters. Mange ble awvvist fordi kunnskap og erkjennelse manglet. En petisjon ble sendt
kirkeminister Essendrop med om lag hundre underskrifter anfgrt av sorenskriveren.
De ville ikke ha Roll utnevnt til sogneprest i Alta, som ble sognekall fra 1864. Essend-
rop var fortrolig med skriftemalsproblematikken, og som biskop i Halogaland fatt inn-
syn i konflikten fra flere sider, blant under et visitasmegte i Talvik.

Essendrop etterkom henstillingen i sin rolle som kirkeminister. Avgjgrende for ham var
hensynet til de nye «folkekirkelige» forhold. De gamle kirkerettsbestemmelsene lot
seg ikke lenger praktisere. Antagelig var den apne kommunion utbredt allerede. Ny-
lutheraneren Roll ble aldre utnevnt til sogneprest, tross mange embetsansgkninger.
Han ble i sin tid en kirkehelt i manges gyne, dypt respektert, men ogsa latterliggjort av
andre. Etter sin dgd (d 27. 10. 1887) ble han sa godt som glemt i kirkehistoriske frem-
stillinger, til tross for at denne livshistorie aktualiserer en tematikk av grunnleggende
betydning for den evangelisk-lutherske kirke (jf min artikkel om ham, www.fbb.nu.
FBB’s ressursider).

Den "konservative” linje

Ifglge Tom Hardt ble de konservatives medvirkning i folkekirken forsvart med argu-
menter kjent hos et par av ortodoksiens teologer: Johann Gerhard (d 1637) og David
Hollazius (d 1713). Den gang gjaldt spgrsmalet ddp av spedbarn.

KSv/Hjelperen, side 168


http://www.fbb.nu/

Handler en luthersk prest rett, om han dgper et spedbarn av foreldre som tilhgrer en
vranglaerende kirke? Eller omvendt: Handler lutherske foreldre rett, om de lar sitt
barn dgpe av en prest i en vranglaerende kirke? Argumentene ble senere overtatt av
pietistene, men da brukt til forsvar for medvirkning i et kirkefellesskap med rom for
vrang lere i de gudstjenestelige ordninger. For oversiktens skyld fglger en sammenlig-
ning med pietistisk strategi (P) i parentes. Deretter mine innvendinger:

Pastand: Dapen er gyldig (P: Guds ord og Nattverden er gyldig) av flere grunner:

For det fgrste. | gammeltestamentlig tid var det alltid onde gversteprester som utgvet
embetet. (P: Vi samarbeidet med biskoper og prester, selv om vedkommende motsier
Guds ord.)

Innvending: En analogi beviser ingenting. Kristi kirke er ikke et folk i etnisk mening,
lik det gamle Israel. Moralen er ikke kirkens grunn.
For det andre: Foreldrene har anledning til & protestere mot prestens vranglere ved
den tid barnet bringes til ddpen. (P: Var medvirkning gir anledning til 3 protestere mot
vranglaeren, og derfor er det viktig at vi stiller opp, eller lar oss representere.)

Innvending: Et sirkelbevis beviser ingenting, men binder velmenende kristne til
vranglaere i liturgiske ordninger. Anledningen til protest begrunner samarbeidet,
som dermed utelukker et gjenopprettet nademiddelfellesskap med Guds kirkes
kjennetegn. Man gjgr hjertenes forbrgdring til en utopi i “den fullendte
reformasjon” og underkjenner bekjennelsens oppgave a samle kristne om Ord og
Sakrament i natid.

For det tredje: Det vil alltid vaere noen troende i vranglaerende kirker - noen som ikke

har bgyd kne for Baal. (P: Vi vil ikke gjenopprette menigheter, for Gud lar ugress og

hvete vokse sammen i kirken.)

Innvending_: Bruken av CA 8 — om kirkens blandede sammensetning blir anvendt
mot CA 7 — om kirkens rene kjennetegn. Et skinnargument tilslgrer den oppgave
som pahviler troens bekjennere i en bekjennelsessituasjon (Rom 16:17, 2 Tim 2:19
osv).

Eksempel: Korah og hans tilhengere, 4 Mos 16:5, 21, 26.
JEMt 25:12, Joh 10:14, 13:18a. 1 Kor 8:3, 13:12, 14:38. Gal 4:9, Ap 3:5b, osv.

Pastanden om dapens gyldighet lar seg ikke bevise, hverken med analogier, hensikter
eller utenomsnakk. Hensikten er en annen: A tilslgre anliggendet: Interessekontroll
ved hjelp av reservasjoner mot bekjennelsen til Skriftens laere om kirkefellesskap. Om-
stendighetene krever dessuten det “helhetlige” hensyn til anseelse, gkonomiske be-
sparelser, verdslige fordeler, tjenestefellesskapet, osv. Tilslgrende virker ogsa henvis-
ningen til resultatene, for skriftbegrunnelsen mangler. (Jf den ekstreme modernist er-
kebiskop Nathan Sgderblom, d 1931).

Med fortsatt medvirkning i et ugnsket lzeremangfold ble samling om «Bibel og be-
kjennelse» de konservatives merkesak med det gode formal for gye — a bevare Den
norske kirke som evangelisk-luthersk kirke i sognemenighetens ordninger. Sett i etter-
tid var det en utopi. Formalslutheranere i en sideordnet kirkestruktur (organisasjoner
og bedehus) formidlet kirkeredder-visjoner i den kirkelige pietisme siden Spener og
Francke. Med hensyn til formalet var strategien bade flertydig og forgjeves i ordninger
under stats- og folkekirkelig kontroll. Fremgangen kom i en annen sammenheng.

KSv/Hjelperen, side 169



Gruppevirksomheter med basis i vekkelsens opplevelsesmystikk medvirket direkte og
indirekte i fremveksten av den evangelikale protestantisme og moderne gkumenikk.
Et karakteristisk uttrykk ble samarbeidet mellom pietister og liberalere om kirkefelles-
skap pa tilstrekkelig grunnlag, for mange hadde interesse av frontmarkeringer mot kir-
kefellesskap i evangelisk-luthersk og oldkirkelig mening, nemlig kirke- og nattverdfel-
lesskap i enig bekjennelse til enhetens Herre over enhetens sakrament.

Min hovedkilde: Hardt 1997b, 14-22.

GJOR IKKE KIRKEN ALMINNELIG!

Prester i den liberale tradisjon talte gjerne over Jesus-ordet om disiplene som lys og
salt i verden (Mt 5). Teksten ble misbrukt til & legitimere kirkens virksomhet pa sam-
tidskulturens vilkar. Resonnement: Skal saltet fa gnsket virkning, ma saltet spres pa
maten. | klartekst: Skal kristne kunne pavirke samfunnsutviklingen i gnsket retning, ma
de delta i samfunnsdebatten, vaere sosiale entreprengrer og gjgre seg valgbare til «sty-
re og stell». Denne kirkevisjon handler om legitimering: Med bidrag til allmennytten
skulle kristne legitimere kirkens naerveer pa samfunnets arena.

Virkningen ble den alminnelige folkekirke under parolen «kirke og kultur». Med stor
konsekvens fremstod den assimilerte kulturkirke med ordninger som «folket» godtar,
og med tilbud som mennesker etterspgr. Men Jesus-ordet sier ingenting om saltklump
og spredning. Det forhindrer ikke at liberal-teologenes betraktningsmate i nyere tid
har fatt stor utbredelse blant konservative i kirker og bedehus. Man rgper uvitenhet
om kirkens katolisitet nar man gjgr kirken alminnelig ved @ imgtekomme menneskers
behov og gjgre virksomheten begripelig. Da underslar man det unike ved kirkens tro
og virksomhet. Da gar man allmenreligionens arend med den forkynnelse som arter
seg som magisk-terapeutisk deisme. Derfor: Gjgr ikke kirken alminnelig!

Overgangen fra den konfesjonelle til den sekulaer-liberale stat

Sekulzer-liberale konflikter med konservative i opposisjon gir inntrykk av uforlikelige
motsetninger. Den kirkelige praksis tegner et annet bilde. Prester av ulik observans er
forenet i kollegialitet og embetsplikt pa «tjenesteveien». Annerledes er forholdet
prest og lekfolk. Det spriker alt etter felles interesser i «forvaltningskirken». Pa sog-
neniva har grupperinger som ellers ikke samarbeider, felles interesse av prestens gjer-
ning i en sognekirke «for alle». Men pa hvilket lzeregrunnlag?

Det radikale lekfolk foretrakk statskirken, men holdt samarbeidet med presten nede pa
et «kirkerettslig minimum». Tross motforestillinger, lyktes det for reformbevegelsen
gjennom flere generasjoner a fa Den norske kirke — en kirke som ingen har sett - orga-
nisert i en rads- og metestruktur «til topps». Forutsetningene underveis var gitt med
felles interesser og betraktningsmdter. Noen eksempler:

e Det abstrakt-funksjonelle prekenembete i lavkirkelige organisasjoner, og Den norske

kirkes embetsstruktur forankret i Kongens embetsverk, begge med stats- og folkekir-
ken som rammeverk.

e Skriftemal og nattverd rangert som handlinger av underordnet betydning.

e Kristentroens begrunnelse i fglelse og erfaring.
KSv/Hjelperen, side 170



e Den prioriterte rekkefglge liv og lere, eller etikk og dogmatikk, ga den kirkeorganiserte
virksomhet status som tjenestefellesskap mer enn tros- og lerefellesskap.

o Kirkerommets bruk Igst fra prekenembetets oppdrag og fullmakter, gitt sognepresten i
ordinasjonen. Endringene gjenspeiler kirketilpasninger til de rettighetsideer i de seku-
leer-liberale samfunn.

e Kgl res 22 mars 1888 ga sognepresten fullmakt til 3 la lekmenn tale fra kordgren, «sa
sant det foreld godt vitnesbyrd fra kjente og palitelige menn». Senere resolusjoner
apnet for bruken av det liturgiske rom i allmennyttens tjeneste, Igst fra det evangelisk-
lutherske gudstjenestefellesskap.

| Igpet av 1900-tallet ble flgy-metaforen brukt om «kirkestriden» mellom konservative
og liberale av ulik observans. Opprinnelig gjaldt ikke striden kirkens bekjennelser fra
oldkirken og reformasjonstiden. Striden ble utlgst med reservasjoner mot ledd i
Apostolicum, szerlig jomfrufgdselen, og det med fglger for bekjennelsen til Kristi sted-
fortredergjerning og legemlige oppstandelse.

Med det liberale demokratis likhets- og rettighetsideer fulgte kravet om kvinners ad-
gang til presteembetet i Den norske kirke. Stortingsvedtak i 1938 ga denne adgang
med forbehold om menighetens gnske. Denne klausul ble fjernet i 1956 mot et klart
kirkelig votum. | anledning den fgrste kvinneprest-ordinasjon i 1961 vedtok kirkemg-
tet at ingen matte palegges alter- og prekestolfellesskap med kvinnelige prester.

Leerestrid vitnet om et kirkefellesskap i drift, bort fra Den augsburgske konfesjon i
Kirkeordinansen fra 1537, senere stadfestet med Christian V’s Norske Lov fra 1687 (2
Bok 1 Kap):

«Den Religion skal i Kongens Riiger och Lande alleene tilstaedis, som overeens med
den Hellige Bibelske Skrift, den Apostoliske, Nicaenske og Athanasii Symbolis, og den
Uforandrede Aar et tusind fem hundrede och tredive overgiven Augsburgske
Bekiendelse, og Lutheri liden Cathechismo.»
Grunnlovsfedrene varen 1814 ngyde seg med a stadfeste kirkens leere. Denne tilbake-
holdenhet under tidspress tilslgrte den interesse som flere hadde av den enevolds-
rettslige myndighet i kirkesaker. | den sdkalte «Souveraine Konge Lov» fra 1665 er
denne myndighet beskrevet slik:

«Danmarks og Norgis enevolds arve-konge skal veere herefter, og af alle
undersatterne holdis og agtis for det ypperste hoved her pa jorden, over alle
menneskelige love, og der ingen anden hoved og dommer kiender over sig, enten i
geistlige eller verdslige sager uten Gud allene.»

Kongen har all makt og myndighet «til at gjgre love, forordninger, efter sin egen
gode villie og velbehag, at forklare, forandre, formere og formindske, ja og slet at
ophaeve forrige af hannem selv, eller hans forfaedre utgivne love».

Kongen har «hgyeste magt over alle i cleresitet, fra den hgyeste til den laveste, at
beskikke og anordne alle kirke og Gudstieneste, mgder, sammenkomste og
forsamlinger om religionssager, nar han det radligt erakter, byde, forbyde.»

Kongen har retten til 3 tilsette og avsette «alle betiente, hgye og lave, vaere sig hvad
navn og tittul de have kunde, efter sin egen fri villie og tykke.» (Sit Knut Mykland:
Gjennom ngdsar og krig. 1648-1720. Norges historie bd 7. Oslo 1977. S 109.)
Hvor suveren var kongen? En av fire innskrenkninger gjaldt kongens forhold til kirken.
Kongen plikter & bekjenne den kristne tro «som den ren og uforfalsket er bleven fore-
sat og fremsat i den augsburgske confession» (samme). Denne innskrenkning ble pre-
sisert i Norske Lov ved a tilfgye bekjennelsesplikten gjelder den «uforandrede» Augs-

KSv/Hjelperen, side 171



burgske konfesjon. Det var i samsvar med kongens vergemandat i bysantinsk rettstra-
disjon, samtidig som presiseringen ivaretok Konkordieformelens anliggende (1577)
mot unionistisk kirkepolitikk siden Filip Melanchton (filipisme).

Grunnloven 1814 stadfestet den enevoldsrettslige innskrenkning (Grl pgf 2), og presis-
erte den med kongens vergemandat, pgf 4: «Kongen skal stedse bekjende sig til den
evangelisk-luterske Religion, haandhaeve og beskytte denne.»

Uttrykket «handheve og beskytte» er tekniske termer fra oldkirkens synodalrett — om
myndighetsfordelingen mellom keiser og kirke, sistnevnte representert ved den gku-
meniske synode (consilium generale). Med kirkerettens integrering i statens lovgivning
ble kongens vergemandat i praksis overfgrt til kongens embetsverk og handhevet som
en del av den statlige lovgivning. Kirkens rett ble dermed humanisert pa filipistisk vis
og kongens mandat tolket i enevoldsmaktens favgr.

Da bispemgtet mars 1977 krevde at hgymessereformen skulle blir iverksatt med pa-
bud, la biskopene til grunn den enevoldsrettslige tolkning av Grunnlovens pgf 16. De
sa bort fra menighetsrettens og pastoralrettens kilde i gudommelig rett, som Kirkeord-
ningsloven indirekte vernet om med bestemmelsen om menighetsmgtets iverksetten-
de myndighet. Pragmatisk kirkepolitikk kunne anvende enevoldsrett nar det passet og
menighetsrett nar det passet, det vil si av helhetlige hensyn.

Gjennom lovendringer siden slutten av 1800-tallet ble konfesjonsplikten opphevet og
den konfesjonelle stat avviklet. | Igpet av 1990-arene inngikk «kirken selv» (ved kirke-
mgtet) avtaler om kirkefellesskap med kirker i reformerte tradisjoner «pa tilstrekkelig
grunnlag», lgst fra bekjennelse i nytestamentlig-luthersk mening. Nedbyggingen av
den konfesjonelle stat ble fullfgrt med nedbyggingen av Den norske kirke som evange-
lisk-luthersk kirkefellesskap. Det skjedde med bruk av skjgnn i et kirkerettslig tomrom.

Utover pa 1900-tallet ble kirkestrid Igst pa formaljuridisk vis — dels med lovendringer
under utgvelse av parlamentarisk myndighet, dels med kongelige resolusjoner under
utgvelse av enevoldsrettslig suverenitet over kirkens tjenere, mgter og liturgier (Grl
pgf 16). Det kirkerettslige vakuum ble gitt et innhold bestemt av Stortingets kirkelov-
givende myndighet alterantivt av kongelige resolusjoner (Kirkeregjeringen). Med dele-
gering av myndighet til kirkelig organer fremstod Den norske kirke som «apen folkekir-
ke», fra 1.1.2017 med indrekirkelig frihet under parlamentarisk kontroll ved Stortinget
som lovgivende statsmakt. Overgangen fra enevoldsmakt til folkemakt skjedde samti-
dig med den indrekirkelige lzereopplgsning, til glede for dem som synes det er spen-
nende a medvirke i folkekirkens «utvikling».

Glemt er den gammellutherske kirkeidentitet siden Martin Luther: Vi er den gamle kir-
ke i den skriftbundne tradisjon fra aposteltiden. Apostolatets kirke er modernitetens
kirke fremmed. Den tapende part ma avfinne seg med laereforandringer, og hver gang
spke tilflukt i unntaksordninger som er «til 3 leve med», og istedenfor bekjennelsen til
den rett utlagte Skrift bekjenne «gjeldende ordning».

Fgr Den Evangelisk-Lutherske Frikirke ble dannet i 1877 (fgrste menighet i Moss), ble
det advart mot forventninger om a reformere «statskirken» innenfra. Noen oppfattet
faren ved en politikervisdom i strid med Kristi ord og apostoliske formaninger. | etter-
tid fikk de rett. Det er umulig a reformere et kirkefellesskap som bestar ved a verne
om reservasjoner mot apostelordets laere. Heller ikke «Frikirken» lar seg reformere.

KSv/Hjelperen, side 172



Den prosessuelle betraktningsmate

Pietismens kirkekritikk fins ogsa i den liberale teologitradisjon (siden begynnelsen av
1800-tallet). Skriftemal og nattverd ble betraktet som uttrykk for “ritualisme” og
”sakramentalisme”, eller rester av katolsk overtro og rangert som ytre ting av under-
ordnet betydning. Ytre ting var ogsa dogmer, liturgi, prekenembete, kirkerett osv.

Lik pietismen, er det ogsa her tale om en prioritering med fglger for innholdet. Avgjg-
rende ble det gode sinnelag uttrykt i gode gjerninger, ifglge regelen heller etikk enn
dogmatikk, heller liv enn leere. Med denne prioritering ble samtalen mellom kristne
tappet for apenbaringsordets innhold og fylt med kristeliggjort snusfornuft.

Lik pietismens teologer fant ogsa liberalerne evangeliets kjerne i den individuelle Je-
sus-fromhet, alene med sin tro, alene med sin Bibel og alene med sin bgnn, det vil si
Igst fra kirkens tro, Igst fra den rett utlagte Skrift fra dens Herre og Igst fra den beden-
de kirke. Ogsa liberalerne betraktet det allmenne prestedgmme som uttrykk for det
vesentlige i kristendommen. Da ma det vesentlige veere uavhengig av prestens em-
betsgjerning som Kristi delegat, det vil si uavhengig av prestens oppdrag som forvalter
av evangeliet og sakramentene pa troskapens vilkar, og uavhengig av prestens nade-
middelforvaltning under utgvelse av Igse- og bindemaktens embete.

| likhet med pietismens teologer foretrakk ogsa de liberale teologer den unge Luther.
De sorterte bort hva de mislikte hos den eldre Luther og oversd hans selvkritiske
merknader. Ogsa liberalerne opererte med forestillingen om reformasjonen som Lu-
ther stanset pa halvveien, og sgkte pa modernistisk vis laeretilpasninger til ynd-
lingsideer i samtiden. De sgkte bort fra “det gamle synet”, men befant seg til stadighet
pa etterskudd. Fremgangsmaten er verdt @ merke seg. Den har tre karakteristika, el-
lers kjent fra moderne gkumenisme, evangelikal protestantisme og reformerte tradi-
sjoner siden Zwingli og Calvin: (1) Inderlighet — med vekt pa opplevelsesmystikk. (2)
Individualisme — med vekt pa debatt og meningsutvekslinger. Og (3) reduksjonisme (el
minimalisme) — med vekt pa tilstrekkelig enighet.

(1) Inderlighet

Friedrich Schleiermacher var i egne gyne «en herrnhuter pd hgyere niva» (Herrnhuter
hoherer Ordnung). Ogsa liberalere fant pa biblisistisk vis evangeliets kjerne i den indi-
viduelle Jesus-fromhet og betraktet det allmenne prestedgmme som uttrykk for det
vesentlige i kristendommen. Da ma «det vesentlige» veere uavhengig av prestens gjer-
ning som Kristi delegat og forvalter av evangeliet og sakramentene. Konsekvensene er
omfattende. Kristentroens begrunnelse forsvinner i opplevelsesmystikk og i det kirke-
organiserte rammeverk som ogsa lavkirkelige godtar. Far ikke kirkens bekjennelse
samle, ma kirken arte seg som et debattforum lokalt og nasjonalt, prisgitt menneskers
kamp om interessekontroll pa hjertereligionens grunn.

(2) Individualisme

Et karakteristisk uttrykk er forestillingen om Guds kirkeflokk underveis til en fjern
himmel, hvor en bleksottig Gud Fader venter enhver, salig i sin tro, frelst av billig ndde.
Begrunnelsen ma veaere en kjzerlighetslaere for alle i strid med Jesu marsjordre, Lk 24:47
— a forkynne i Jesu navn omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk. Med billig
nade agerer presten folkemann i en sognemenighet pa himmelveien, fremmed for
syndens ngd like fra dapsliturgien, fremmed for dapens rette bruk i daglig omvendelse
og tro pa syndenes forlatelse, og fremmed for enhetens Herre over enhetens sakra-

KSv/Hjelperen, side 173



ment, mottatt med munnen ved Herrens bord. | motsatt fall er diagnosen klar: Den
prest ma vaere gal som under slike forhold forsvarer det evangelisk-lutherske gudstje-
nestefellesskap mot folkesuverenitetens krav — og tar omkostningene i Ordets etter-
folgelse. (Jf Am 7:10-13.)

(3) Reduksjonisme (el minimalisme)

Bade pietister og liberalere foretrekker den unge Luther fremfor den eldre og deler fo-
restillingen om den ufullendte reformasjon. Forskjellen beror pa mdlsettingen. Libera-
lerne sgker den fullendte reformasjon i allmennytten, gitt til kjenne i rollen som avant-
gardister med laeretilpasninger til dominerende ideer i samtiden. Denne rolle medfg-
rer stadige avstandsmarkeringer til “det gamle synet” fra aposteltiden, klassifisert som
den tids oppfatninger, typisk for sin tid.

Den liberale teologitradisjon formidler en humanisert kristendom med aktelse for
fornminner fra henfarne slekters kristentro. Man beholder de gamle bekjennelser fra
oldkirken og reformasjonstiden, men presiserer gjerne: «Konkordieformelen er ikke
bekjennelsesskrift i Den norske kirke.» Den interesse man da ivaretar, er reduktive
tolkninger av Confessio Augustana mot Konkordieformelen for dermed a sikre rom for
leere og liv i strid med apostelordets lzere fra Skriftens Herre.

Denne form for rommelighet i laeren star i skarp kontrast til den ordningsjustis som fra
omkr 1980 fulgte kampen mot fosterdrapsloven, kvinneprest-reformen, likekjgpnnet
«ekteskap», osv. Forgjeves forsgkte en del prester a sikre seg et handlingsrom innen
Den norske kirkes ordninger. Da viste folkekirken sitt Janus-ansikt. Pa den ene side
sgrget man for at brysomme prester ble fradgmt «kappe og krage» i kraft av verdslig
rett, pa den annen side inngikk man avtaler om kirkefellesskap med kirker i reformerte
tradisjoner. Avtalene stadfestet det indrekirkelige lzerefrafall ved a gjgre Den norske
folkekirke til en «Leuenberg-kirke» pa tilstrekkelig grunnlag. Pa den ene side ble frafal-
let tilslgrt med disiplinaersaker og ordningsjustis, pa den annen side med aksept for
vrang leere under skinn av enhet som om ingenting var hendt.

Den reduktive metode kjennetegner kirker i reformerte tradisjoner siden Zwingli, Cal-
vin og Bucer, og anvendt med selvfglgelighet i den moderne gkumenisme og evangeli-
kale protestantisme. En karakteristisk legitimeringsmate ble henvisningen til ulike pre-
feranser og erfaringer i ulike tradisjoner, som i det historiske perspektiv viste tilnzer-
ming (konvergens) i kirkerelasjonene. Denne formale betraktningsmate sa bort fra den
indrekirkelige gdeleggelse av konfesjonell lutherdom i stats- og folkekirkelige ordning-
er.

Fremgangsmaten med de tre karakteristika er Nytestamentet fremmed. Det beror pa
kulturimport nar man anvender teknikkene klassifisering og rangering pa kirkeforhold
til forsvar for kirkefellesskap pa tilstrekkelig grunnlag. | trad med filipistisk kirkepolitikk
og humanisert kirkerett viste fremgangsmaten styrke i kompromiss-sgkende kirkedip-
lomati, og resultatene fulgt med gledestarer og takk til Gud pa den seirende side. Fris-
tende er menneskers sympati og utsiktene til fordeler i enkeltsaker (Mt 4:8ff).

En fremgangsmate med disse karakteristika sikret det organiserte tjenestefellesskap
med rom for bade konservative og liberalere. Fremgangsmaten befestet en differensi-
ert ansettelsespolitikk, tilpasset sognemenigheter med ulike profil og av helhetlige
hensyn til den organiserte kirkevirksomhet. Dermed la man avgjgrende vekt pa en kir-
kedimensjon som er ukjent for apostolatets kirke siden aposteltiden. Den tapende

KSv/Hjelperen, side 174



part var det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap i rollen som stats- og folkekir-
kelig rammeverk for motstridende interesser og leerdommer. Et vendepunkt var Hgy-
messereformen fra advent 1977, et kompromissprodukt med apenbare og patvungne
svekkelser i laeren.

Den prosessuelle betraktningsmate kom til uttrykk i pietistisk tradisjon med leeren om
«frelsens orden» (ordo salutis), i den liberale teologitradisjon i synet pa et menneskes
vekst i kristen dannelse. | begge tradisjoner begrunner man laeremessige nyheter dels
med dypere innsikt i mennesket (antropologi), dels med en videreutviklet lutherdom
om det egentlige evangelium. Da oversa man den rett utlagte Skrift fra dens Herre,
gitt videre til kirke i og med apostelordets leere, og stadfestet med kirkens resepsjon
under Nicea-konsilet ar 325. Det var sine utvalgte apostler Kristus utrustet pa Pinse-
dagen med Andens gaver, mer enn andre kristne. Og det er Kristus vi aerer ved & etter-
felge apostelordets lzere. Pa fruktene skal tréet kjennes.

Den allmenne kirke pa gudgitte vilkar

Med Jesu oppstandelse fra de dgde har Gud stadfestet pa endegyldig vis Jesu persons
hemmelighet og sitt fullbrakte verk i hans dgd: (1) Han er «sann Gud og sant mennes-
ke, fgdt av Faderen fra evighet, og sant menneske fgdt av jomfru Maria» (LK forkl 2
trosart), og (2) Gud har forsonet verden med seg selv i Jesu dgd. Han med sin lidende
lydighet oppfylt Guds lov i alle deler og i alles sted. Derfor er den oppstandne Jesus var
evige rettferdighet for Gud og Gud en forsonet Gud, til frelse for hver den som tror.

Guds Jesus-vitnesbyrd er unikt og angar hvert eneste menneskes eksistens i na og i
evighet. Noen annen legitimitet har ikke det kristne gudstjenestefellesskap. Den Opp-
standne er etter sitt Igfte til stede i den forsamlede menighet, virksom med Ord og Sa-
krament i dens midte. Han forener og sammenfgyer, og bygger den opp til et Guds
tempel pa grunnvollen, lagt i begynnelsen. (Ef 2:20, kap 4.) Menighetens sendelse
tjener Guds formal:

Jesu marsjordre: A forkynne i Jesu navn omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk
(Lk 24:47).

Jesu undervisning i «Skriftene»: Den rett utlagte Skrift om Jesu person og verk skal bli
disipler til del, gitt kirken i og med apostelordets lzere fra ham (Joh 17:8, 20; 1 Kor
15:1-4).

Jesu befalinger til dgpte om livet i hans kirke pa jorden. (Mt 28:19f, jf Apg 2:38, 13:38,
15:14-18 osv).

Herrens Nattverd. Jesu tilsynekomst og samfunn med sine venner i den nye pakts
maltid, innstiftet i den natt han ble forradt.

Det sekulzer-liberale samfunn utfordrer kristne til fornyet besinnelse pa de «Guds
hemmeligheter» som begrunner menighetens tro og gudstjenestefellesskap (1 Kor
4:1f). Med evangeliet og sakramentene er den oppstandne Kristus virksom med sin
Hellige And. Guds tro kommer til oss gjennom Kristi forkynte ord, s& vi giennom ham
leerer den eneste sanne Gud a kjenne i hans trofasthet og nade. Dette gjgr han for at
vi skal leve med Kristus i hans rike og tjene ham i hans evige rettferdighet, og med ham
til eksempel gjgre gode gjerninger, slik Gud har befalt. Altsa er det enestaende ved
kirkens liv gudmenneskets fortsatte naervaer, virksom med Ord og Sakrament i denne-
sidige livshistorier.

KSv/Hjelperen, side 175



Mot denne underfulle bakgrunn forstar vi at Herrens apostler - og etter dem deres et-
terfglgere i prekenembetet, er Guds gaver til menighetene. Den Oppstandne er virk-
som gjennom sine delegater i den trofaste gjerning (Lk 10:16). De er gitt «til de helli-
ges fullkommengjarelse, til embetets gjerning, til Kristi legemes oppbyggelse» (Ef 4:12.
Sv Kyrkobibel). Men uten Jesu oppstandelse fra de dgde og hans befalinger, ville
apostolatets oppdrag og fullmakter vaert ukjent i verden, og likesa menighetens sam-
ling om Ord og Sakrament i den evangeliske messe.

Like fra begynnelsen har kirken holdt fast ved apostlenes leere fra Kristus. Kirken i Sa-
lomos s@ylegang var en rett-troende kirke, det vil si «kkonfesjon» i nytestamentlig me-
ning (homologi, Apg 2:42). Like fra begynnelsen er Guds Ene Hellige Kirke apostolatets
kirke. En illustrasjon gir Luthers elever, Kordieformelens forfattere:

«Av denne var erklering kan alle og enhver, venn og fiende, klart finne ut at vi ikke
har til hensikt a prisgi noe av Guds evige, uforanderlige sannhet (noe som det heller
ikke star i var makt a gjgre) for timelig freds, ros og enighets skyld. En slik fred og
enighet ville heller ikke besta fordi den ville vaere i strid med sannheten og sikte pa
a undertrykke den.

Enda mindre har vi i sinne @ pynte pa eller dekke over noen forfalskning av den rene
lere og offentlig fordgmte villfarelser. Men vi har en hjertelig lyst og kjeerlighet til
enighet og er for var del av hjertet tilbgyelige og ivrige til etter beste evne a fremme
en slik enighet.

Vi gnsker en enighet som ikke krenker Guds zere, som ikke prisgir noe av det hellige
evangeliums guddommelige sannhet, som ikke gir plass for den minste villfarelse,
men bringer fattige syndere til rett og sann omvendelse, oppreiser dem ved troen,
styrker dem i den nye lydighet slik at de pa den maten blir rettferdige og evig frelst
ved Kristi fortjeneste alene osv.» (FCSD 11:95-96. Jf samme 12:40.)

Den uforbeholdne tilbakemelding

Kirkens historie er hele veien historien om nademidlenes rette bruk og sataniske fris-
telser. Historien om lutherdommens konfesjonelle gdeleggelse hgrer med i dette en-
detidsperspektiv. Den tyske presten og reformasjonshistorikeren Jiirgen Diestelmann
(+ jan 2015) minner oss om det valg som Bibel- og bekjennelsestroskap medfgrer:

Vi ma velge mellom motstridende normer og motiv, representert ved bekjenneren
Martin Luther og den kompromiss-sgkende Filip Melanchton. Tross advarsler i arenes
Igp, tok Luther vennens forsiktighet i beste mening og beskyttet ham. Melanchton pa
sin side unngikk @ ga apent fram, inntil taktiske reservasjoner mot Kristi ord kom of-
fentlig til uttrykk i Luthers siste levear. Det hviler uhygge over kirkens blandede be-
skaffenhet (CA 8). Det er da vel ikke meg, Herre?

Veiene skilles. Motstridende motiv stiller konservative prester og lekfolk overfor et
enten - eller: Enten bekjennelseskirke i apostelordets etterfglgelse, eller unionistisk
kirke med rom for reservasjoner mot apostelordets leere. Enten bekjennelseskirke un-
der utgvelse av kirkens gudgitte rett, eller unionistisk kirke, apen for verdens visdom
under utgvelse av «menneskelig» rett. Enten oppbygge eller gjgre kirken alminnelig.
Enten etterfglge Kristi himmelske lzere eller forrade ham med politikervisdom og pro-
testmakeri. Joh 1:44 - «Fglg meg!»

KSv/Hjelperen, side 176



Jer 7:24 - de ville ikke hgre og vendte ikke gret til. De fulgte sine egne tanker, sitt onde og
harde hjerte (9:14, 11:8).

Mt 16:24 — Den som vil falge etter meg, ma fornekte seg selv og ta sitt kors opp og falge meg.
Joh 8:12 — Den som fglger meg, skal ikke vandre i market. 12:26 - Om noen vil tiene meg,
ma han fglge meg.

1 Tess 2:13f — Da dere fikk overgitt det Guds ord som vi forkynte, tok dere imot det, ikke som
menneskeord, men som det Guds ord det i sannhet er. /.../ dere har gatt i samme spor som
Guds menigheter i Judea, de som har sitt liv i Kristus Jesus. Ap 14:4 - Det er de som felger
Lammet, hvor enn det gar. 1 Kor 15:1-3, osv.

Den «filipistiske» kirkepolitikk medfgrte kirker underlagt fyrstemaktens enevoldsrett,
senere tilpasset det liberale demokratis rettighetsideer. Kirken ble gjort alminnelig og
«luthersk» av formalitet med «luthersk profil».

Hvor kirkens rett er skilt fra kirkens bekjennelse, er kirkeredning forgjeves. Den er his-
torien om fgrstefgdselsretten solgt for en tallerken linsevelling (1 Mos 25:27-34). Med
tjenestefellesskap fremfor trosfellesskap i enig bekjennelse mister saltet sin kraft. Mt
5:13 - Det duger ikke lenger til noe, men kastes ut og trdkkes ned av menneskene (jf
kirkerettens grunnregel, Mt 7:6). Jesus formaner til etterfglgelse fordi han er lovens
oppfyller og Troens rettferdighet — og ingen annen, v3 og 17. Med ham til gave, fglger
vi hans eksempel i gjerninger til Gud Faders zere, v 16 (1 Pet 2:12, 21).

Den trofaste kirke i Ordets etterfglgere har mange forbilder, fgrst kirkens fedre i den
gamle pakt (Heb 11), sa Herrens apostler og blodvitner gjennom kirkens historie.
Mange er de blitt, for mennesker kjente og ukjente.

Den unge Melanchton var lojal mot den wittenbergske reformasjon, og derfor takker vi
Gud for hans eminente apologi til Confessio Augustana og hans Traktat mot pavens
makt og myndighet. Desto viktigere er det valg som hans Luther-misbruk stiller oss
overfor. Luther ville legge fram for konsilet i Mantua den store hovedsak — a reforme-
re kirken i samsvar med den rett utlagte Skrift fra dens Herre, gitt kirken i og med
apostelordets laere. Konsilet i Mantua ble det ingenting av. | stedet kom tridentiner-
konsilet med de vedtak som for alltid binder Romerkirken til tradisjonen som sideord-
net dapenbaringskilde til Bibelen. Romerkirken bestar med fordgmmelsen av Guds
evangelium om synderens frifinnelse pa grunn av Kristi lidelses og dgds fortjeneste,
mottatt i tro, og ikke av noen annen grunn. Romerkirken lar seg ikke reformere i sam-
svar med den nytestamentlige tro. Det er kristenhetens st@rste tragedie.

Lar vi oss reformere? Kristi ords bekjennere befinner seg i bekjennelsessituasjon, fri til
a bruke kallsretten, fri til 3 gjenopprette gudstjenestefellesskap pa kirkens ubeskarne
grunnvoll, lagt i begynnelsen. Prekenembetets ordinerte utgvere er fri til 3 bruke sy-
nodalretten etter mgnster fra Jerusalem-synoden (Apg 15) og i oldkirken praktisert i
frie synoder — fri til & bekjenne apostelordets leere fra Kristus, fri til a3 veere Den Ene
Hellige, Allmenne og Apostoliske Kirke i enig bekjennelse til enhetens Herre. Men vil vi
uten forbehold istemme og bevitne Konkordiebokens bekjennelser fra den gamle kirke
og reformasjonstiden?

Alternativene fglger den praktiske fornuft og gjgr kirken alminnelig.

KSv/Hjelperen, side 177



36. GUDS KIRKE - KIRKEN FOR ALLE

Da jeg som ung prest virket i et fleretnisk miljg, la jeg merke til at den forsamlede me-
nighet representerte bade sjgsamer, norskaettede og kvaener (etterkommere av finske
innvandrere). Det minnet meg om Igftet til Abraham, om ham som er Guds velsignelse
til alle folkene, og om Pinsedagen, da forsamlingen representerte folkeslagene rundt
Middelhavet. Og tanken gikk til Jesu apenbaring for apostelen Johannes, til det sted
hvor han beskriver den triumferende kirke:

Ap 7:9 - en stor skare som ingen kunne telle av alle nasjoner og stammer, av alle folk og
tungemal. De stod foran tronen og Lammet, kledd i hvite kapper og med palmegrener i sine
hender.

Ordene beskriver kirkens etnisitet i bilder som omfatter den troende og kjempende
kirke pa jorden (Mt 24:21). Hvite kapper betegner Guds rettferdighet, mottatt i dapen
og rengjort ved troen pa syndenes forlatelse for Kristi skyld (v 14, 22:14). Palmegrener
betegner troens seier (3:4f).

Benevnelsen Den norske kirke er misvisende. Heller «kirken i Norge» eller lignende.
Guds kirke har bare to dimensjoner — den universelle kirke og lokalkirken. «Det Jerusa-
lem som er dere oppe, er fritt, og det er var mor», sier apostelen (Gal 4:26). Kirkens
utbredelse til folkene pa jorden skjedde fra urmenigheten i Jerusalem. Altsa er hver
lokalmenighet et «anneks» til det himmelske Jerusalem.

Et oversetterproblem

Ordet «katolsk» finnes ikke i Nytestamentet. Det gjgr heller ikke ordet «apostolisk»,
som ble fgyd til i den sakalte «nicenske» bekjennelse ar 325, da for @ markere den rett-
troende kirkes utbredelse i tidens lgp. Avgjgrende for kirkens fremtreden - uansett tid
og sted - er ordenes kirkebeskrivende innhold. Med begge ord vedkjenner vi oss kir-
kens gudgitte bekjennelse og rett fra begynnelsen.

Den apostoliske trosbekjennelse (Apostolicum) pa latin har ordet «catholicam». Opp-
rinnelig beskriver ordet den rett-troende kirkes geografiske utbredelse. Mulige over-
settelser er universell, alminnelig, allmenn eller «for alle folk». Men hvilken kirke er
det man sikter til? Det ble ngdvendig a presisere at kirken er «apostolisk».

De fleste vil vel i var tid forbinde ordet «katolsk» med «katolikkene», det vil si de som
tilhgrer «Den romersk-katolske kirke», som er dens selvbenevnelse. Sakssvarende er
benevnelsen «Romerkirken», for konfesjonelle lutheranere er ingen ny kirke, men de
egentlige katolikker. Deres identitet er den gamle kirke i skriftbunden tradisjon fra
aposteltiden. Derfor har noen villet kalle seg for «evangelisk-katolske» kristne, heller
det enn «evangelisk-lutherske». Problemet er hgykirkeliges misbruk av benevnelsen,
som i ettertid avslgrte at man var pa toget til Rom.

KSv/Hjelperen, side 178



En oversettelse god nok

Da Martin Luther oversatte Apostolicum til tysk, matte han finne et ord som formidlet
innholdet i «catholicam»? Ordet katolsk var allerede okkupert av pavedgmmet. Hvil-
ket ord skulle han velge?

Luther la vekt pa den personale side ved den nytestamentlige kirke (ekklesia). Ordet
kirke ble i pavedgmmet brukt om kirken som institusjon eller organisasjon. Den per-
sonale side ved kirken lot til 3 vaere glemt. Han lyttet til folks dagligtale og valgte ordet
«kristenhet» (Christenheit). Heller ikke dette ord finnes i Nytestamentet, men var eg-
net til 3 uttrykke saken. | andre sammenhenger kunne han bruke uttrykket «den kris-
telige menighet». Istedenfor huset, organisasjonen og prestene, sa han for seg den
forsamlede menighet og dens gudstjenestefellesskap. Der skal vi sgke kirken med de
gudgitte kjennetegn, forvaltet pa Kristi vegne. Pa nytestamentlig vis sa Luther for seg
den Guds universelle kirkes naervaer i den forsamlede menighet.

Konkordieboken i norsk oversettelse fra 1866 (Carl Paul Caspari og Gisle Johnson)
brukte ordet «kristelig». Det var den gang et honngr-ord, fremdeles i bruk. Den nors-
ke kirkes liturgireform i 1889 valgte ordet «almindelig». Det lgd som profanering i
manges @grer, men ble beholdt i Alterboken fra 1920 og frem til hgymessereformen fra
1977. Da ble ordet erstattet med «allmenn». Dermed er vi tett pa «catholicam» i den
latinske teksten, hvor ordstammen markerer kirkens sendelse til alle folkene. Guds kir-
ke pa denne jord er med ett ord sagt «allmenn» (nynorsk: almenn). Med bibelunder-
visning utdyper vi saken.

Kristus er kirkens Larer

De kirkebeskrivende ord er en generell beskrivelse: «én, hellig, allmenn, og apostolisk
kirke». Kilden til denne viten er apenbaringsordets treéne Gud. Hva jeg vet eller
«tror» om er ikke mine egne andres kirketeorier, men den tro som Helligdnden virker
ved evangeliet fra Faderen og Sennen, derfor ingen annen tro enn den som Guds kirke
tror og bekjenner. Med denne innfallsvinkel begynner Luthers forklaring i Lille Kate-
kismes forklaring:

«Jeg tror at jeg ikke av egen fornuft eller kraft kan tro pa Jesus Kristus eller komme

til ham, men Den Hellige And har kalt meg ved evangeliet, opplyst meg ved sine

gaver, helliggjort og bevart meg i den rette tro, likesom han kaller, samler» osv.
Altsa er det jeg vet eller far vite om Guds kirke (el Jesu Kristi kirke), ikke noe annet enn
det alle kristne vet av samme kilde:

Den Hellige And er virksom med evangeliet som middel, forkynt og rakt frem i sakra-
mentets skikkelser. «/ denne kristenhet gir han daglig meg og alle troende full tilgivel-
se for all synd...» Hva Gud gir meg, det gir han alle troende i hele kristenheten. Han gir
av nade «full tilgivelse for all synd», og dermed evig liv hos Gud. Han gjgr det ikke bare
av og til, men hver dag, sa lenge vi baerer pa den gjenstridige menneskenatur.

Hva Gud er, det er han fullt og helt - over all forstand. Og slik Gud er, er ogsa Guds kir-
ke — én, hellig, allmenn og apostolisk — ikke i tilstrekkelig grad, men fullt og helt. Og
hva kirken er ved dapen og troen, kledd i Kristi hellighet og rettferdighet, det skal hun
ogsa bli.

Hva er hensikten med kirkens katolisitet?

KSv/Hjelperen, side 179



Et kortsvar er dette: At alle mennesker skal bli frelst og lzere sannheten a kjenne (1 Tim
2:4). Konklusjonen ligger neer, at da er alt annet av underordnet betydning og ikke sa
ngye. Denne rangering rammer med stor konsekvens de ting som er unike ved kirkens
gudstro og fellesskap pa denne jord, og i siste omgang en selv. Man ngyer seg med
Guds kirkeformal og billig nade. Man overser hvorfor Kristus har frelst meg kjgpt meg
fri (LK forkl 2 trosart). Denne ignorans gj@r kirken alminnelig og uinteressant.

Det er forskjell mellom frifinnelsens arsak og dens virkning i forsakelse og tro, men
ogsa en sammenheng med Kristus som gave. Ved troen pa hans lidende lydighet «for
oss» er han virksom med sin And «i oss». Han skaper det nye menneske som skal leve
evig for Gud i hans rettferdighet og hellighet. Guds «dyrebare og herlige lgfter» gjgr
oss delaktige i guddommelig natur — i Guds vesen (2 Pet 1:4, Joh 17:22f).

Allerede Fgrste trosartikkel er unik: Kjennskapen til den gode Skaperen i hans hand-
lende allmakt, ikke bare i sitt skaperverk, men ogsa i sitt frelsesverk og i sitt verk som
helliggjgrer (i vid mening). De er tre personer i den ene Guddom, i herlighet like stor, i
majestet like evig (Athanasianum, pkt 6). Kilden til denne gudskunnskap er ikke speku-
lasjoner og tankespinn, men en bevitnet Jesus-historie, kort fremstilt i Andre trosartik-
kel (Apostolicum). Ogsa djevelen vet Jesus-historien, men skyr meningen (fritt e Lu-
ther).

Luthers forklaring gir beskjed om hvem Jesus er, hva han har gjort og hvorfor: - «for at
jeg skal vaere hans egen, og leve under ham i hans rike og tjene ham i evig rettferdig-
het» osv. Spgrsmalet melder seg - hvordan? Luther har valgt a8 svare med uttrykket
«full forlatelse», og sikter til den ubetingede absolusjon i det evangeliske skriftemal,
eller «evangeliet» i avgrenset mening. Saklig sett hgrer sakramentene dapen og Her-
rens Nattverd med i forklaringen til de kirkebeskrivende ord og «de helliges samfunn»,
som er kirkens samfunn i de hellige ting, det vil si det synlige evangelium, rakt i sakra-
mentets skikkelser. Luther har av pedagogiske grunner valgt a8 behandle sakramentene
i hver sin part. Arsaken var kirkegdeleggende vrangleere om dap, absolusjon og natt-
verd.

Ef 5:25-27 — (Kristus) elsket kirken og gav seg selv for henne for & hellige henne ved a rense
henne i vannets bad ved Ordet, og for a stille kirken frem for seg i herlighet, uten flekk eller
rynke eller noe slikt; hellig og uten feil skulle den veere (e Sv Kyrkobibel). Hays 4:7. Joh 3:5,
29. Ef1:4. Tit 3:5, 1 Pet 3:21, osv.

Den treéne Gud er kilden til kirkens hellighet, gitt henne av nade pa grunn av Kristi
selvhengivende kjaerlighet. Kristus og hans kirkebrud er uatskillelige pa grunn av Guds
nadepakt i Kristi dgd for alle. Den reformerte tenkemate tar utgangspunkt i menighe-
ten og fyller de kirkebeskrivende ord med refleksjoner over de troendes erfaringer, ad-
ferd og fellesskap.

Guds kirkes enhet en lereenhet

Joh 17:17 - Hellige dem i sannheten, ditt ord er sannhet. Guds ord er sannhet liksom
Gud er Sannheten helt og fullt. DITT ORD — ikke Sgnnens egne ord, men ordene fra
Faderen er gitt videre med den himmelske laere til Guds kirke pa jorden, til dem som
ved apostlenes ord fra ham kommer til tro pa ham. (Joh 17:14, 20f, jf 7:16-18, 8:28
osv. Rom 10:17, Ef 2:20, 1 Kor 15:1f osv.)

Kristus sammenfgyer og sammenholder kirken med sitt ord fra Faderen (Joh 10:4,
14:23f. Ef 4:16, Rom 12:3-5 osv). Kirkens Leerer og suverene Herre (Kyrios) er den

KSv/Hjelperen, side 180



oppstandne Kristus Jesus, gudmennesket ved Faderens hgyre. Na skaper han og naerer
og renser han sin kirkebrud «ved Ordet». Han som sammenfatter alt, sammenfatter
med dette uttrykk Skriftens laere om hans person og det verk han var sendt for 3 utfg-
re. Den troende kirke er en Kristus-virkelighet. Hun lever av Kristi ord pa dapens
grunn, og gir leeren videre ubeskaren og hel. | denne apostoliske laeretradisjon er den
allmenne kirke apostolatets kirke og Ordets tjenerinne i Guds kirkeorden. Det er den-
ne leereenhet den konfesjonelle lutherdom sikter til med ordene «én, hellig, allmenn
og apostolisk kirke» (NC).

| likhet med Herrens utvalgte apostler, er ogsa deres etterfglgere i prekenembetet
Kristi delegater og medarbeidere. Deres autoritet og kompetanse bestar ikke i titler og
posisjoner, men i Kristi oppdrag og fullmakter i prekenembetets gjerning. Hvor preken
og menighetssvar arter seg som et «amen» til Kristi ord, der fglger gudstjenestefelles-
skapet eller hjorden Den Gode Hyrdes r@st og fglger ham. De praktiserer Ordets regel.
Deres bekjennelse har kirkerettslig gyldighet i kraft av Guds ord, som de stadfester
med «amen» i leere og liv. (Jf Apg 2:42, Gal 1:8. 1 Kor 14:36, 15:1-3.)

Den rett utlagte Skrift fra dens Herre forplikter kirken til etterfglgelse pa naderettens
grunn, gitt i dapen. Andre utleggelser er uten gyldighet i Guds kirke. Den allmenne
kirke fins ikke uten den apostolisitet sin etterfglger apostelordets laere «som Guds ord,
som det i sannhet er, virksom i dere som tror», 1 Tes 2:13. Dette eksklusive forhold
fremgar av det nytestamentlige bekjennelsesvokabular. Kirkens historie er like fra
aposteltiden historien om etterfglgernes utholdende bekjennelse inntil dagenes ende.
Den trofaste kirke tar vare pa Kristi ord, bekjenner den rett utlagte Skrift fra ham og
bruker sin naderett fra ham, stadfestet med Kristi oppstandelse fra de dgde og gitt den
enkelte i dapen med barnerett hos Gud.

Hverken «caesar» eller «demos» har noen gudgitt overhgyhet eller forrettighet i kirke-
saker. Hverken statsmakt eller folkemakt har noen myndighet over Guds kirke i lokal-
kirkens samling om Ord og Sakrament. | praksis vitner slike overgrep om antikristens
virksomhet i liturgiske ordninger, og ettergivenhet om den kirkeforfgrende kraft som
gjor kirken alminnelig med tilpasninger til allmenreligionens krav til lzere og liv. Med
forfgrelsen gar de unike ting tapt, nemlig de ting som kjennetegner Guds kirke og gj@r
henne til Guds kirke for alle.

Konformitetstrykket
Joh 15:19 — Hadde dere veert av verden, hadde verden elsket sitt eget. Men dere er ikke av
verden; jeg har jo utvalgt dere av verden. Derfor hater verden dere.

Rom 12:2 - |a dere ikke lenger prege av den navaerende verden, men la dere forvandle ved
at sinnet fornyes, sa dere kan demme om hva som er Guds vilje: det gode, det som er til hans
behag, det fullkomne.

Denne verdens konformitetspress frister med folkets gunst og utsikter til belgnning.
Alle kristne, men iseer utgverne av prekenembetet, blir fristet med «verdens riker og
deres herlighet», Mt 4:8. Fristende er kirkefordeler gitt pa folkesuverenitetens vilkar, v
9 - Alt dette vil jeg gi deg, hvis du vil falle ned og tilbe meg. Av frykt for sanksjoner og
tapte muligheter, reagerer menighetens prest, eller myndighetshavere kirkens organi-
sasjon, med lzeretilpasninger til samfunnets «fellesverdier». Tilpasningene saboterer
Kristi marsjordre med billig nade, og dapens rette bruk blir underkjent i dgptes liv.

KSv/Hjelperen, side 181



Jesus svarte, v 10f - Bort fra meg, satan! Det er skrevet: Herren, din Gud skal du tilbe,
og ham alene skal du tjene. Da forlot djevelen ham, og se, engler kom til ham og tjente
ham. — Den bekjennende kirke istemmer Jesu svar og bevitner det i laere og liv, i felles-
skap og enhver i sitt kall.

Mt 16:24 - Vil noen komme etter meg, da ma han fornekte seg selv og ta sitt kors opp og falge
meg. Den som vil berge sitt liv, skal miste det, men den som mister sitt liv for min skyld, skal
finne det (v 16-19, Ef 2:20). Heb 10:13 - La oss holde urokkelig fast ved bekjennelsen av vart
hap, for han som gav leftet, er trofast. (Mt 10:22, 24:13 osv. Jf Mt 13:21, Rom 5:1-5, 8, 1 Pet
2:20.

Vi griper poenget: Den utholdende bekjennelse har hapet for gye, i skarp kontrast til
religigsitet eller spiritualitet som verden godtar.

Gjennom et par generasjoner har konformitetstrykket virket med kirkegdeleggende
kraft. Patrengende eksempler er de nordiske folkekirker, tilpasset folkemeningens for-
ventninger til en forkynnelse og kirkepraksis uten omvendelse og syndenes forlatelse i
Midlerens navn. De forkynner «fred, fred! - og sa er det ingen fred», Jer 6:14 (1 Tess
5:3). Nar djevelen lyver, «taler han ut fra sitt eget», forklarer Jesus (Joh 8:44).

Den kirke som legitimerer sitt naervaer med folkets religigse behov, frir til folk med al-
minneligheter og fremhever sin betydning som kulturinstitusjon i en tusenarig kristen-
tradisjon. Nar man likevel bekjenner at kirken er «hellig, allmenn» kirke (Apostolicum),
kan forklaringen vaere at man oppfatter ordene som madlbeskrivende ord, og ikke ord
om den Kristus-virkelighet som Guds Ene Hellige kirke er.

Guds kirke er i denne verden Guds Ords tjenerinne. Hun lar Guds hellige lov avslgre
syndens ngd under syndefallets kar, og lar evangeliet apenbare Guds gave-
rettferdighet uten lovgjerninger, nemlig den rettferdighet som Kristi lidende lydighet i
alles sted og for alle. Derfor gar hun Guds aerend, forkynner i Jesu navn omvendelse
og syndenes forlatelse for alle folk, og de som lar seg hjelpe, tjener hun med forso-
ningens goder.

Den Ene, Hellige Kirke er et kristokrati. Virksom med sin Hellige And bygger Kristus
kirken pa den laeregrunn han har lagt med apostelordets leere fra ham og Faderen. Pa

dette gudgitte vilkar er gudstjenestefellesskapet apostolatets kirke pa dette sted, og
den universelle kirkes handlende subjekt.

Kristus-bekjennelsen er gitt fra himmelen: Jesus Kristus, sann Gud og sant menneske.

Prekenembetets oppdrag og myndighet fra den Oppstandne Kristus star fast: A forkyn-
ne i Jesu navn omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk, og forvalte evangeliet
og sakramentene under utgvelse av Igse- og bindemakt fra ham.

Dapen til Jesu dgd, befalt av den Oppstandne Jesus, gjgr den enkelte delaktig i Guds
frelsesverk med Igfte om salighet for den som tror.

Det private skriftemal med Guds ubetingede tilgivelse, tilsagt den enkelte som ber sin
prest om a hgre skriftemal (el i ngdsfall en annen kristen).

Alterets sakrament i Herrens Nattverd — et synlig pant pa syndenes forlatelse og evig
livi Guds kirkes samfunn med enhetens Herre over enhetens sakrament.

Den allmenne kirke er likesa unik som hennes goder, og likesa inkluderende som hun
er ekskluderende som Gud er i Jesus Kristus og ham korsfestet. Men gjgr vi kirken al-
minnelig, tilslgrer vi den Oppstandnes naerveer i den forsamlede menighet, virksom
med forsoningens goder pa sine vilkar.

KSv/Hjelperen, side 182



37.

Den folkekirkelige apenhet pa vilkar bestemt av mennesker, ma tilby surrogater, fra
gemmelt kalt «billig nade». Denne stgrste villfarelse i var tid tilslgrer to ting: (1) Pre-
kenembetets oppdrag - a forkynne i Jesu Navn omvendelse og syndenes forlatelse for
alle folk (Lk 24), og (2) det unike ved evangeliets religion, begrunnet i den bevitnede
Jesus-historie om hans lidelse, dgd og oppstandelse, slik Skriftene har sagt og Gud
stadfestet med Jesu oppstandelse.

Billig nade tilslgrer menneskets skyld og skam og haplgshet, og tilslsgrer Guds nidkjaer-
het for sitt verk, okkupert av fiendemaktene synd og dg¢d og satans velde. Under dek-
ket av velmenende tilpasninger mister saltet sin kraft og lyset skjult i fornuftens mgrke.
Mt 5:13ff.

Da blir det sagt at konfesjonell (el bekjennelsestro) lutherdom ved deres prester (el
pastorer) er opptatt av a8 bygge murer. Nei, Gud er var faste borg, var tilflukt og vart
vern, og vi hans delegater. Med Guds hjelp er vi opptatt av @ gi menneskene ekte sa-
ker i prekenembetets gjerning. Derfor fremstiller vi Guds nademidler i all deres herlig-
het, og oppmuntrer alle til 3 la seg forlike med den levende Gud, og med Kristus til ga-
ve, leve etter Guds gode skapervilje. Det gjgr vi i den glade tilbakemeldidng til den rett
utlagte Bibel fra dens Herre, og gj@r det uten forbehold overfor Ham som lzerer oss i og
med apostelordet.

Folgelig opptrer vi ikke herskere, men som Ordets tjenere. Vi manipulerer ikke, men
gar apent frem. Vi opptrer ikke som om Guds ord er utgatt fra oss, men fallbyr ekte
saker og og baerer omkostningene i talmodighet. Vi gar apent frem, informerer og
innbyr mennesker til undervisning og instruksjon. Kom og se! Hgr, sa skal dere leve!

| sentrum for var virksomhet star Ordets og Sakramentets gudstjeneste. Vi samles om
den oppstandne Kristus, virksom i den forsamlede menighet. Han er var fred med
Gud, og ham venter vi som Frelser pa Dommens dag. Vi murer oss ikke inne. Vi sam-
les, utsendt av ham, gar vi til var daglige gjerning, enhver i sitt kallng.

KIRKEVIGSELENS MENING

FRA HISTORIEN OM FOLKESTYRETS INNTOG | DET LITURGISKE
ROM

Hva skjer med det liturgiske rom nar folkestyret bestemmer bruken? Utgangspunktet
er en konsekvensrik hendelse, vel verdt a hente fram. En kirkedpningssak innledet de
endringer som omdannet Den norske kirke til en «apen» folkekirke.

Da vekkelsesfolket tok seg til rette

Det skjedde i 1888 fFire ar etter parlamentarismens gjennombrudd i vart land. Asted
var Borgund kirke..

Utpa nyaret ville vekkelsesfolket bruke sognekirken til oppbyggelsesmgter med lek-
predikant. Sognepresten gjorde sin lovpalagte plikt og nektet, for i den statskirkelige
ordning var det biskop og Departement som hadde myndighet til 8 apne kirkehuset for
lekpredikant. Det myndige lekfolk tok seg til rette og apnet kirken, og det ble apen
konflikt mellom sognepresten og vekkelsesfolket i sognet.

Saken havnet hos kirkeminister Jakob Sverdrup fra partiet Venstre. Han utba seg bis-
kopenes tilradinger, men fikk sprikende svar. Biskop Smitt i Kristiansand stift mente

KSv/Hjelperen, side 183



endringen var i samsvar med kirkens bekjennelse, mens biskop Skaar i Halogaland
hevdet det motsatte standpunkt. Da tok Venstre-ministeren Sverdrup initiativet til den
resolusjon som historisk sett brgt med kirkens rettstradisjon om kirkehusets bruk inn-
ordnet prekenembetets mandat og fullmakter, for «i kirken bgr ingen lzere offentlig
eller forvalte sakramentene uten at han er rettelig kalt» (CA 14). Denne lzereartikkel
gjelder «kirkeregimentet» eller den geistlige myndighet under utgvelse av prekenem-
betet i Guds kirkeorden (ordo ecclesia).

Etter et drgyt halvar ble konflikten Igst med kgl res av 22. august 1888: Sognepresten
ble gitt fullmakt til G la lekmenn tale fra kordgren, sd sant det foreld godt vitnesbyrd fra
kjente og pdlitelige menn. Hvilken «fullmakt»? Kongen i statsrad Igste rettstvisten ved
a delegere myndighet til sogneprestene. Resolusjonen tok stilling til et laerespgrsmal i
et demokratisk-administrativt perspektiv. Lgsningen sa bort fra sogneprestens forval-
teroppdrag under utgvelse av kirkens rett, og likesa Kongens innskrenkede myndighet i
bysantinsk kirkerettstradisjon.

Grunnlovens § 4 beskriver Kongens vergemandat med de tekniske termene «beskytte»
og «verne» i den bysantinske kirkerettstradisjon fra 300-tallet om forholdet fyrstemakt
og kirke. Forholdet omhandler fordelingen mellom bestemmende, godkjennende og
iverksettende myndighet. Kongens myndighetsutgvelse er i denne tradisjon innskren-
ket til godkjennende lov- og ordensmyndighet. Han skulle ifglge Grl § 16 anordne «al
offentlig kirke- og gudstieneste, alle mgde og forsamlinger om religionssager», og pdse
«at religionens offentlige leerere fglge de dem foreskrevne normer.» | likhet med
Kongens vergemandat var ogsa Stortinget pliktig til & handheve Grunnlovens § 2, og
dermed verne og opprettholde «statens religion», det vil si kirken etter den augs-
burgske konfesjon.

Den fullmakt som ble sogneprestene til del, sa bort fra den bysantinsk kirkerettstradi-
sjon, og likesa sogneprestens ordinasjonsfullmakter fra kirkens Herre, gitt ved kall og
vigsel til det offentlige prekenembete i kirken (CA 7). | fglge resolusjonens utforming
vitner den om en enevoldsrettslig tolkning av nevnte paragrafer i Grunnloven. Full-
makten er gitt i et kirkerettslig tomrom av hensyn til demokratiske rettighetsideer in-
nen kirken. Folkeviljen vant fram pa bekostning av kirkens rett, og konflikten Igst lo-
kalt med fullmakter til Herrens tjener i rollen som kongens embetsmann. Dermed ble
den konsekvensrike kirkeomdanning innledet, som i lovs form medfgrte den apne fol-
kekirke med dens prekenembete og organisasjonsstruktur med basis i det sekulaer-
liberale demokratis idéer om individers likestilling og rettigheter.

For oss som er vokst opp i det sekuleer-liberale samfunn, er det vanskelig @ oppfatte at
den selvtekt som ble utgvd i nevnte episode var et radikalt brudd med kirkens gudgitte
bekjennelse og rett. Vitar de demokratiske rettigheter for gitt og «star pa krava», som
det heter. Det gjorde ogsa det lavkirkelige lekfolk den gang, som etter alt 3 dgmme
ikke ville finnes seg i det embetsmannsvelde som sognepresten representerte. Episo-
den var tidstypisk, samtidig som den aktualiserer momenter i den apostolisk-lutherske
leere- og rettstradisjon.

Biskop Skaar oppfattet bruddet med kirkens bekjennelse og rett, men ble marginalisert
i kirkestatsradens administrative handtering, etter alt 3 dgmme med avgjgrende vekt
pa det helhetskirkelige hensyn. Noe lignende hadde skjedd i begynnelsen av 1860-
arene, da kirkestatsraden av hensyn til de folkekirkelige forhold ga etter for «apen

KSv/Hjelperen, side 184



kommunion» (Karl Roll-saken i Talvik-Alta). Begge hendelser medfgrte brudd med kir-
kens bekjennelse og rett i gudstjenestelige ordninger, fra da av tilpasset demokratiske
rettighetsidéer.

Hva er hensikten med kirkevigselen?

Kirkens rett og bekjennelse er to sider av samme sak, og det med umiddelbare fglger
for kirkerommets bruk. Det er utskilt fra verdslig bruk og vigslet til Guds bruk, eller
sagt med Alterboken fra 1920, med ord i biskopens munn:

«- hold alltid langt borte fra det alt som er vanhellig og urent /.../ Gjgr dette hus til
et bedehus for ditt folk, /.../ Sa erkleerer jeg denne kirke med alt som hgrer den til,
viet og helliget til Guds zre og hans menighets oppbyggelse i troen pa Jesus Kristus.
| Faderens osv.»
Fem prester + prost og biskop, til sammen syv, representerer den universelle kirke (Ap
2-3) og markerer i handling at den menighet som her samles, er det handlende subjekt
i Guds kirke, og et anneks i «det Jerusalem som er der oppe /.../ var mor» (Gal 4:26).
Vigslingen er en bekjennelse med kirkerettslig gyldighet.

Man kan innvende at ordene betoner den subjektive side pa bekostning av Guds bruk
med evangeliet og sakramentene i sitt naderike. Men hele handlingsperspektivet rg-
per at vigslingen utelukker den verdslige bruk, unntatt i helt spesielle situasjoner da
nestekjzaerligheten opphever den lovbestemte bruk, f eks krigs- og katastrofesituasjo-
ner. (1 1972 ble Universitet i Tromsg apnet med en hgytidelighet i Domkirken fordi al-
ternativet manglet.)

Prekenembetet er «Andens embete» (2 Kor 3:6, 7), og Guds ord er dets «sverd» (Ef
6:17, Jes 49:2, osv). Den forsamlede menighet er «Guds hus og kirke nu», som bruker
sin naderett i Kristus og trer fram for den hellige Gud. Nar man vigsler eller innvier et
hus til Guds bruk, overgir man og skiller ut huset til Guds bruk. Det er en liturgisk
handling med bgnner, takk og lov — en handling som anskueliggjgr kirkerettens litur-
giske art til vern om menighetens fellesskap pa Guds kirkes grunnvoll, lagt i begynnel-
sen. Noe ligende skjer ved kirkegardsvigsel. Da er kirkegarden a betrakte som «Guds
hage», utskilt til Guds bruk under begravelser og pa oppstandelsens morgen.

Denne rettstradisjon fortsatte etter kirkens reformasjon. Bruken i samsvar med den
evangelisk-lutherske bekjennelse markerte lutherdommens identitet med den gamle
kirke, som her fortsetter i den skriftbundne tradisjon fra aposteltiden. Men glemmer
man begrunnelsen i det bibelske handlingsperspektiv, viser erfaringen at sakssvarende
handlingsuttrykk blir utlevert til velmenende misbruk begrunnet i praktisk fornuft.
Denne risiko omfatter alt i kirken. Her fglger noen perspektiver pa et forsgmt tema.

Sogneprestens ansvar for kirkehusets bruk var i samsvar med kirkens rettstradisjon fra
den gamle kirke. Det kirkerettslige grunnlag var gitt i og med kirkevigslingen — en kir-
kerettslig bekjennelseshandling av liturgisk art. Huset er skilt ut og overgitt til Guds
bruk i samsvar med Guds mandat og fullmakter. Dette samsvar er prestens skyldighet i
sin gjerning som Guds delegat og menighetens rettelig kalte prest. Da skjer bruken pa
Guds vilkar i samarbeid med den forsamlede menighet. | denne liturgiske samhandling
er menigheten huseier og huset dens hjem, og bruken innordnet prekenembetets gud-
gitte mandat og fullmakter.

KSv/Hjelperen, side 185



Med hensyn til bruken er ikke huset poenget, men det liturgiske rom, utskilt til Guds
tjeneste med Ord og Sakrament, og menighetens gjensvar med bgnn, bekjennelse,
takk, osv. Kirkevigslingen medfgrer at dette hus er innordnet Jesu Kristi suverene (el
uinnskrenkede) myndighet over rommets bruk. Det er Guds hus. Her er den Opp-
standne til stede i den forsamlede menighet, virksom med uanselige midler — med ord,
vann, vin og brgd. Midlene er uanselige i menneskers gyne, men er i kraft av den Opp-
standnes bruk de ting som er enestdende ved kirken.

Allerede rommets interigr er tause vitner om den Oppstandnes befalinger til kirken,
som hans delegater utgver i prekenembetets gjerning, forpliktet til 8 leere dgpte a hol-
de alle Kristi kirkebefalinger. Denne sammenheng mellom kirkevigsling og kirkebruk
handler om nademidlenes bruk i en dennesidig menighetshistorie. Dette bruksmgns-
ter i kirkens rettstradisjon ble brutt da folkesuvereniteten krevde kirkehuset apnet for
likestillings- og rettighetskrav, ukjent for den gamle kirke og den wittenbergske refor-
masjon.

KSv/Hjelperen, side 186



Den folkekirkelige profanering av kirkens rom

Profanering skjer med den menneskesentrerte bruk av kirkens rom. Nar det praten
summer fgr «forestillingen» og applausen avslutter opptredenen, da befinner vi oss
ikke det liturgiske rom, men i teateret, konsertsalen auditoriet eller lignende.

| skarp kontrast til kirkevigselen fremstar “kulturkirken”, apen for kultur-evenementer i
det sekulaer-liberale samfunn, noen ganger med patetisk sang og larmende musikk i
det liturgiske rom, andre ganger med rommet som stemningsfull kulisse med god akus-
tikk. Karakteristisk er den misbruk som skjer med slagerviser under gravferdsliturgien
og kirkebryllup.

For tredje ar pa rad arrangerte den kvinnelige sognepresten MC-guds-tjeneste for
«Holy Riders» i kirken. Lokalavisen dekket begivenheten med bilder og intervju, og
med fglgende kommentar.

«Det braker og smeller. Folk i kirken reiser seg og tar bilder av motorsyklene som
kjgrer opp midtgangen. | bakgrunnen spilles «Purple Rain» av Prince pa orgelet.»
Bikerne har ogsa sin egen «Bikerbibel», fortalte hun, og der star det mye rart, blant
annet at Gud er like virkelig som lukten av bensin. Den halvtimes lange
gudstjenesten avsluttes med «ON the road again, just can’t wait to get on the road
again.»
Begrunnelse og legitimeringsmate? De brummer, braker og lukter bensin, men hgrer
sa absolutt til i kirken, forklarte presten, ikke uten et visst poeng. Innvendingen gjelder
misbruken - i strid med kirkevigselen og Kristi naervaer, virksom i forsamlingens midte
med underfulle ting. Misbruken omfatter i dette tilfelle et embete oppfunnet av men-
nesker.

Endrede forventninger i tidens lgp

Tilstremningen til kulturarrangement i kirkehuset synes a gke hvor prest og menighets-
rad legger vinn pa a gjgre bruken alminnelig og kirkehuset apent for tilboud som «mar-
kedet» vil ha. Frierier til menneskers behov og forventninger tilslgrer og underkjenner
det unike og underfulle ved menighetens gudstjenestefellesskap. Tilslgrt blir prestens
delegat-oppdrag og de ting som skaper troen og bygger en menighet, nemlig Kristi
virksomme naervaer med Ord og Sakrament i den forsamlede menighet.

| den apostolisk-lutherske kirke- og leeretradisjon har man visst hva troen lever av og
satset pa Guds kirkes underfulle tegn i jordiske skikkelser. Jeg ser for meg en episode i
Hammerfest pa slutten av 1600-tallet. Presten var blitt gammel og darlig til beins, og
anledninger til kirke- og altergang stadig sjeldnere. Da bar noen presten pa en stol til
kirkehuset og plasserte ham i koret. Messen ble holdt og menigheten betjent med Ord
og Sakrament. Hendelsen illustrerer omfattende samfunnsendringer i innvevde hen-
delsesrekker:

Overgangen fra den konfesjonelle - til den sekulzer-liberale stat.

Overgangen fra dapsoppleering i hjem og menighet - til formidling av kristendom,
religion, livssyn og etikk i statens enhetsskole

Overgangen fra kirkelig folketradisjon i apostolatets kirke - til folkestyrt kirkeorganisa-
sjon og «apen folkekirke».

Konfliktdimensjonen embetsverk og folkevilje

KSv/Hjelperen, side 187



Vekkelsesfolkets inntog i sognekirken var forberedt gjennom pietismens konventikkel-
virksomhet i en sideordnet kirkestruktur. Karakteristiske sprakuttrykk er sidestillingen
prest og predikant, menighet og troendegruppe, gudstjeneste og mgte, kirke og bede-
hus. Sidestillingen representerer en indrekirkelig interesse-konflikt i det gudstjeneste-
lige rom. Det ble presten i prekenembetets gjerning offer for konflikten mellom folke-
vilje og «<embetsmannsvelde».

| den statskirkelige sammenheng var konflikten forberedt gjennom sammenblandingen
av geistlig og andelig myndighet med presten som utgver av dem begge. Kirkeap-
ningssaken i Borgund aktualiserte interesser i to relasjoner: Konfesjonen i forholdet
prest/vekkelsesfolk, og enhetskulturen i forholdet @vrighet/undersatt. Presten i sin
dobbeltrolle matte representere dem begge, bade den augsburgske konfesjon og kon-
fesjonsstatens enhetskultur. Dobbeltrollen virket tilslgrende pa prekenembetets gjer-
ning under utgvelse av gudgitt myndighet, av mange oppfattet som Kongens mann nar
han var ute i «lovlig gjerning».

Med parlamentarismens gjennombrudd i 1884 ble geistligheten — eller utgverne av det
evangeliske presteembete — en del av tapersiden. De ville verne om kirkens konfesjo-
nelle basis av frykt for at kirkens grunnlovfestede basis ville Iagsne om kirken ble under-
lagt folkeviljen med Stortinget som den kirkelovgivende myndighet. La oss se Kirkere-
gjeringens lgsning i en nordisk sammenheng.

Skal det enestaende ved kirken lzere og liv gjeres alminnelig?

Kirkens liturgiske rom med dets interigr vitner om Guds kirkes underfulle tegn. Her er
kirkens oppstandne Herre til stede, virksom med Ord og Sakrament, forvaltet pa tro-
skapens vilkar i den forsamlede menighet. Med glidninger i begrepene oppstar situa-
sjoner da bruken motsier tegnene i et hus vigslet til bruk i Guds naderike. Grunnen ble
beredt for folkeviljens inntog, og huset innordnet den «apne» folkekirke organisert til
topps. Folkesuvereniteten avilgste kongesuvereniteten.

Bruken av kirkerommet pa sekulaere vilkar bekrefter den gamle erfaring: @yeblikkets
sensasjon og det ekstraordinaere er uten menighetsbyggende betydning. Tilslgrt blir
Kristi virksomme naerveer i den forsamlede menighet, og fortrengt blir Kristi gaver med
evangeliet og sakramentene som midler. Tilslgrt og fortrengt blir ogsa det evangeliske
prekenembete, for nddemiddelforaktere foretrekker en “folkemann” som taler og se-
remonimester fremfor Kristi delegater. Tilslgrt blir ogsa det fortrolige forhold mellom
han «prestefar» og hans «sognebgrn» i den kirkelige folketradisjon.

Stilt overfor pietismens troendegrupper, stod geistlighet og kirkelig folketradisjon
overfor et strategivalg, slik eksemplene fra Norden viser - enten forbudslinjen (Sverige-
Finland) eller reguleringslinjen av hensyn til den kirke-konservative Halle-pietismen
(Danmark-Norge). Motiveringen var den samme - “enheten i religionen”. Kontroll ble
forsgkt med presten i rollen som “kongens mann”. Rettsforfgyninger med hjemmel i
konventikkelplakaten drev mange steder konventiklene til sdkalt «frinattverd» eller det
apne kirkebrudd.

Konventikkel-plakatene ble ikke avskaffet fgr langt ut pa 1800-tallet — i Norge 1842, i
Danmark som fglge av Grunnloven i 1849, i Sverige i 1858, i Finland i 1869. | Norge ble
dissenterloven opphevet i 1845. Lovendringene vitner om de frihetsideer som siden
opplysningstiden hadde uthulet den konfesjonelle enhetsstat og svekket dens autori-

KSv/Hjelperen, side 188



tet. En voksende opinion hadde ulike interesser a ivareta, blant dem hgrer «vekkelses-
folket», som i Borgund apnet kirkehuset med folkemakt. Det var en hendelse med
symbolkraft for bade lavkirkelige og venstre-politikere. Siden fulgte den kirkedemo-
kratisering som gjorde Kristi delegater til tapende part i “Guds hus”.

Etter anspkning kunne biskopen allerede i 1913 overdra retten til a forvalte nattverden
til kapteinen eller en av mannskapet pd norsk skip. Fra samme ar ble det klart at det
ikke var ngdvendig med noen saerskilt fullmakt for den som forrettet nattverden i et
hjem eller i en sluttet krets — sakalt «frinattverd” (i privatsfaeren).

To resolusjoner fra 1913 og 1949 ga biskopen adgang til a gi medlemmer av Den nors-
ke kirke — bade menn og kvinner - fullmakt til 3 forrette sognebud eller nattverden i
sognemenigheten, og ellers ved anstalter, sykehus og stgrre anlegg. Slike nattverd-
gudstjenester skulle “som regel” ikke holdes samtidig med ”“den offentlige gudstjenes-
te” i sognets eller distriktets kirke. Denne fullmakt kunne ogsa omfatte dap, og ved-
kommende kunne bli innvidd til tjenesten etter szerskilt ritual.

Mer restriktive var bestemmelsene om lekfolks adgang til a tale under den «offentlige»
gudstjeneste med menighetsmgtets generelle tillatelse og prestens samtykke (kgl res
29. oktober, 1913. jf res 26. januar 1956). Presten kunne fritt bestemme om han ville
la seg bista av andre under gudstjenesten, men ingen myndighet kunne bestemme at
presten skulle overlate gudstjenesten til andre. Det kunne likevel forekomme at pres-
ten ble presset til det fgr hgymessen av hensyn til et stevne eller lignende (underteg-
nede Kafjord k, Lyngen Tref s 1970, Hylestad k i Setesdal h 1974).

Kirkeloven fra 1920 ga regler for menighetsrddets disposisjon av kirken utenfor de van-
lige gudstjenester og kirkelige handlinger. Fremdeles hadde prest i selvstendig embete
rett til & bruke sin menighets kirkehus til gudstjenestelig bruk og foredrag om kristelige
eller kirkelige emner. Samtidig ble menighetsrdadet gitt disposisjonsrett, nar de gnsket
kirkehuset brukt til gudstjenestelig eller annen oppbyggelig bruk ved prester av evang-
elisk-luthersk bekjennelse, eller til oppbyggelse ved menn eller kvinner som tilhgrte
Den norske kirke, eller til vitnemgter med en leder godkjent av menighetsradet. Like-
ledes fikk menighetsrddet rett til a stille kirkehuset til disposisjon for kirkekonsert og
godkjenne dens program.

Eksemplene kan forfleres, men tilstrekkelig til a illustrere to ting - den restriktive linje
med hensyn til kirkehusets kristelige bruk, og nedbyggingen av prestens ansvar i kraft
av prekenembetets gudgitte oppdrag og mandat under biskopens tilsyn. Skrittvise til-
pasninger til omstendighetenes krav vitner om et gkende spenningsforhold til kirkehu-
sets vigsel og kirkens bekjennelse.

Den indrekirkelige uthuling av prekenembetets oppdrag rammer kirkefellesskapet pa
et dypere plan enn en kirkedgr apnet med makt, om enn i god hensikt, slik det skjedde
i Borgund 1888. Til da var kirkerommet brukt til menighetens samling om nademidle-
nes bruk i prestens gudgitte forvaltergjerning som Jesu Kristi delegat, konkret uttrykt i
bruken av prekestol, dgpefont og alterbord. Til da var kirkerommet et skjermet sted
mot enevoldsmakt (caesareopapisme). | samsvar med Kirkeordinansen fra 1537 utgvet
menighetens sin rett sin rettelige kalte prest, og det med en selvfglgelighet som ikke
engang var verdt @ nevne, hverken i de sachsiske visitasjonsartikler fra 1528 eller i
Kirkeordinansen fra 1537.

KSv/Hjelperen, side 189



Fra 1888 av skulle sogneprestene med delegert kongemakt utgve kontroll med folke-
viljen i kirkens rom, i fgrste omfang representert ved et “myndig” lekfolk. Situasjonen
ble rettslig sett selvmotsigende. Dets reformprogram gjaldt frihet for forkynnelse i kir-
ker og bedehus, og med stor konsekvens frihet til a forvalte Herrens Nattverd i en luk-
ket krets. Bruken av det liturgiske rom under sogneprestens tilsyn var havnet i et kir-
kerettslig tomrom innordnet administrative forordninger hjemlet i enevoldsrett.

Med det indrekirkelig demokrati fremstod Den norske kirke i 2017 som dpen og selv-
styrt folkekirke under Stortingets lovgivende kontroll. Overgangen fra ceesareopapis-
me ti demopapisme tok om lag 139 ar. Altsa var de konservatives redningsstrategi en
utopi. En bekjennelsessituasjon krever bekjennere, fri til 8 bruke kirkens rett og gjen-
opprette det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap, og fri til 3 veere apostolatets
kirke med de underfulle tegn pa ethvert sted.

KSv/Hjelperen, side 190



38. TESER OM DET MENIGHETSBYGGENDE AR-
BEID PA KIRKENS GRUNN

1. Et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap har som formal «det evige liv at de
kjenner deg, den eneste sanne Gud, og ham du utsendte, Jesus Kristus», Joh 17:3. -
Utelukket er menneskers formal eller hensikter.

2. Kirkens tro er Guds tro, gitt kirken med Jesu undervisning i «Skriftene» (Moses,
Profetene og Salmene) om sin person og sitt verk. Han er Bibelens Herre og kirkens
Leerer gjennom sine delegater i prekenembetets gjerning. Deres autoritet og kompe-
tanse bestar i apostelordets leere fra ham — og ingenting annet. - Utelukket fra kirkens
grunn er lerdommer begrunnet i menneskets tanke, vilje og fglelse, og likesa

3 Menighetens virksom har ingen annen legitimitet enn Guds Sgnns lidende lydighet
og Guds forsoningsverk i Jesu Kristi dgd, som Gud stadfestet pa endegyldig vis da han
reiste Jesus opp fra de dgde pa den tredje dag, slik Skriftene har sagt. - Utelukket er
legitimering med henvisning til nytte og tilfredsstillelse av menneskers behov.

4. Prekenembetets oppdrag er gitt med den Oppstandnes marsjordre, Lk 24:47 - i
hans navn skal omvendelse og syndenes forlatelse forkynnes for alle folkeslag... De
som kommer til tro og lar seg dgpe til Jesu dgd og oppstandelse, de skal i menighetens
gudstjenestefellesskap leere a leve i menighetens gudstjenestefellesskap ved holde alle
den Oppstandnes befalinger til kirken. Dette oppdrag omfatter hele menneskelivet fra
dapen av, eller fra den dag da et menneske vender tilbake til sin dap. Den som er dgpt
til Jesu dgd, er ogsa kalt til & gve troen, enhver i sitt dagligliv ved a forsake djevelens
gjerninger og tro pa syndenes forlatelse for Kristi skyld. - Utelukket er forestillinger om
de kvalifisertes «kristenliv».

5. Guds enbarne Sgnn i Jesu skikkelse er Guds rettferdighet, som evangeliet apenba-
rer uten lovgjerninger. Han er Guds gaverettferdighet fgr evangeliet apenbarer den,
og for Gud tilregner den troen, og far Kristus virker fornyelsen. Med Kristus til gave,
mottatt ved dapen og troen, er vi Guds kjaere barn under Kristi herredgmme «for at vi
skulle vaere hellige og ulastelige for (Guds) dsyn /.../ (og) for at vi skulle vaere hans her-
lighet til pris», Ef 1:4, 12. - Utelukket fra frifinnelsens arsak er fariséernes laere om de
kvalifisertes nadestand — med forbehold om livets fornyelse i virkninger som andre hg-
rer og ser. Da gjgr man evangeliet til en ny lov.

6. Den rett utlagte Skrift fra dens Herre, gitt kirken i og med apostelordet, er eneste
norm menighetens virksomhet og den kristnes liv. Med Jesus Kristus som kirkens Lae-
rer er gudstjenestefellesskapet et disippelfellesskap under Jesu Kristi herredgmme. -
Utelukket fra gudstjenestefellesskapets basis er bekjennelser el. erklaeringer av privat-
rettslig karakter om enighet pa tilstrekkelig grunnlag, som om mennesker evner a sam-
le og forene kristne.

7. Samling om Ord og Sakrament skjer med bruk av var barnerett hos den treéne Gud,
gitt i dapen og bekjent i liturgiske ordninger pa sakssvarende vis. - Utelukket er ord-
ningenes gyldighet i kraft av menneskers autoritet og kompetanse.

KSv/Hjelperen, side 191



8. Gudstjenestefellesskapets begrunnelse er Guds kirkes unike kjennetegn, evangeli-
ets himmelske lzere og sakramentene forvaltet slik Kristus befalte. Derfor samles vi
om den oppstandne Jesus Kristus, virksom i prekenembetets gjerning, forvaltet pa tro-
skapens vilkar. Pa dette vilkar er den oppstandne Kristus virksom med sin And i den
forsamlede menighet, og forener og sammenfgyer oss til et hellig tempel i Herren. |
tillit til Guds Igfte stadfester vi Guds troverdighet med nademidlenes bruk. Med ut-
holdende bekjennelse gir vi var tilbakemelding til ham som er troens rettferdighet ved
Guds nadeside - Herren Jesus, sann Gud og alles bror. - Utelukket fra gudstjenestefel-
lesskapets begrunnelse er menneskers fgleri og meninger om nytte og behov.

9. Guds kirkes unike kjennetegn fra den oppstandne Jesus gjor gudstjenestefelles-
skapet unikt. Han er etter sitt |gfte til stede i den forsamlede menighet, virksom i
handlinger som ses og ord som hgres. - Utelukket fra kirkens grunnleggende kjenne-
tegn er trosytringer, slikt som bekjennelse og b@nn, lovprisning, diakoni, kristnes inn-
byrdes samtale og trgst, eller de prgvelser som fglger Ordets etterfglgelse.

10. Med kirkens unike kjennetegn legitimerer menigheten sin virksomhet i lokalsam-
funnet. Kristnes legitimering i begynnelsen, da apostlene Peter og Johannes stod an-
klaget for det hgye rad, er den samme legitimering for menighetens virksomhet i natid,
Apg 4:20 — «Vi kan ikke tie om det vi har sett og hgrt.» - Utelukket fra begrunnelsen er
menneskers legitimeringsmater ved hjelp av positive virkninger pa samfunnet i fortid
og natid.

11. Gud demonstrerer sin handlende allmakt i deres indre som hgrer Guds Ord. Med
Kristi ord som middel virker han den tillit som anvender Jesu Kristi fortjeneste, enhver
pa seg selv. Denne tro regner Gud til rettferdighet for ham. Da tror vi hver for oss at
hans lidelse er min lidelse, hans dgd er min dgd, og hans oppstandelse fra de dgde er
min oppstandelse, og Herren Jesus ved Faderens hgyre min rettferdighet. Slik vitner
Den Hellige And med var and om Guds velgjerninger i Jesus Kristus. Da hender det at
tilhgrere oppdager i ettertid at jeg tror. - Utelukket fra Guds gave-rettferdighet er
menneskers domsmyndighet i kraft av eget skjgnn, med forbehold om angerens smer-
te, inderlighet, oppregning av synder og godtgjgring for begatte synder.

12. Guds universelle nadepakt i Jesus Kristus og ham korsfestet, blir den enkelte til
del i dapen til Jesu dgd. Kristenlivet leves i omvendelse og tro pa dapens grunn hele
livet. | tillit til ham som er Troens rettferdighet, er dgpte mennesker kalt til a stille sine
legemer frem som vapen for Guds gode skapervilje, enhver i sitt kall. - Utelukket er
forestillingen om kristelige personligheters livsytringer i et asketisk-puritansk livsmegns-
ter, og i kristeliggjorte aktiviteter og virksomheter.

13. Med dapsformaningen i den offentlige forkynnelse blir dgpte oppmuntret til go-
de gjerninger (Tit 3:8. Mk 16:16. Jf LK forkl 2 trosart: «Dette har han gjort for at jeg
osv). - Utelukket er forestillingene om dapen av hensyn til dem som tviler pa at barnet
er Guds barn, og likesa den laere at dapen er gjenfgdelsens nademiddel for smabarna,
men Ordet gjenfgdelsens nademiddel for voksne (Pontoppidan).

KSv/Hjelperen, side 192



39.

14. Sammen med dapsformaningen hgrer det private skriftemdl. En prest ma alltid
regne med at det blant tilhgrerne finnes noen som strever med a tro seg for et Guds
barn og lem i Guds kirke, hva grunnen enn matte vaere. Derfor skal den jevnlige un-
dervisning om privatskriftemalet hgre med i prestens gjerning, og likesa ordnet adgang
til skrifte. Gud gir ikke surrogater, men ekte saker (JDiestelmann). - Utelukket er fore-
stillingen om presten som utgver sin gjerning etter skjgnn og godtykke, og likesa «all-
minnelig skriftemal» (pietisme/rasjonalisme), ukjent for den gamle kirke og bekjennel-
sestro lutherdom.

15. Alterets sakrament synliggjor kirkens samfunn i enig bekjennelse til enhetens
Herre over enhetens sakrament. Han styrker Kristi venner i kirkens samfunn med den
treéne Gud. Kristi tjeneste for oss er messens gavestruktur «ovenfra», slik hans inn-
stiftelsesord viser. | den sakramentale handling (konsekrasjon, utdeling og spising) er
Kristus virksom med sitt allmaktsord i prestens munn. Kristus tjener sine venner med
sitt Golgata-offer, som han lar rekke frem i brgdets og vinens skikkelser, og nattverd-
gjestene mottar med munnen, de troende til syndenes forlatelse, liv og salighet. - Ute-
lukket er kirkesamfunn i en sideordnet troendegruppe, Igst fra kirkens bekjennelse til
Kristi ord og enhetens sakrament, og likesa forestillingen om en rett gudstjeneste i
kraft av troendegruppens medvirkning, eller troen pa menighetens virkekraftige natt-
verdfeiring, som virker Kristi legemes og blods sakramentale naerveer «<sammen med»
brgdet og vinen (jf forvandlingsepiklese, Nytestamentet fremmed).

16. Det er som menighetslemmer vi lever det normale kristenliv i Guds Ene Hellige
Kirke (Apg 2:42). En kristen lever i den Kristus-virkelighet som er Guds naderike «i
Kristus». Menighetens samling om Ord og Sakrament angar alle dgpte, for alt i menig-
heten/kirken handler om dapen og det gudssamfunn den innlemmer i.

Dette samspill blir gdelagt med vantroen og dens syndefrukter, som angar de andre og
ikke bare meg selv. Vi ma fremfor alt besinne oss pa Guds sjelesorg ved Ord og Sakra-
ment — og pa skriftemalets rette bruk, nar samvittigheten gnager. Guds uforbeholdne
absolusjon virker troens frimodighet i et legende fellesskap. - Utelukket er den slgve
vane og falske tilflukt i gammel sedvane fra «de gamle».

17. 1 tillit til Guds lgfte, gitt i dapen, lever vi i det evangelisk-lutherske gudstjeneste-
fellesskap som liturger for Gud og diakoner for var neste. Gjennom undervisning og
instruksjon laerer vi & delta i liturgier og be tidebgnn. Noen blir kalt til oppgaver som
kordiakon, kateketdiakon, kirkevergediakon (gkon/adm) og pleiediakon (karitative
oppgaver). Men alle har medansvar for fellesskapet, alle inviterer venner og bekjente,
og alle medvirker i giennomfgrbare maloppgaver og langsiktige planer for den oppbyg-
gende virksomhet. - Utelukket er den gruppevirksomhet som lik satellitter i hver sin
bane, i selvbestemte friheter og med menigheten som referanse og rammeverk.

«JORDENS SALT» OG «VERDENS LYS»
Tekst: Mt 5:13-16

KSv/Hjelperen, side 193



Dere er jordens salt! Men om saltet mister sin kraft, kan det da bli til salt igjen? Det duger ik-
ke lenger til noe, men kastes ut og trakkes ned av menneskene. (Jf 7:6. Jes 5:3-7, Klag
1:10f)

Dere er verdens lys! En by som ligger pa et fiell, kan ikke skjules. Og nar en tenner et lys,
setter en det ikke under et kar, men i en stake, sa det lyser for alle i huset. Slik skal ogsa de-
res lys skinne for menneskene, sa de kan se de gode gjerninger dere gjer, og prise deres Far
i himmelen!

Disse Jesu ord har adresse til Jesu disipler i tidens Igp. De er etter Pinsedagen hans kir-
kes lemmer ved tro og dadp ikke ved kvalifikasjon, men av Guds nade. De er fattige i
seg selv (Mt 5:3). Hvordan kan de da veaere «jordens salt» og «verdens lys»?

Svaret er han som priser dem salig. | kraft av sin persons hemmelighet er han himmel-
rikets naerveer i tid og rom. Hans selvhengivende kjaerlighet i en bevitnet historie er
frelsens arsak og derfor troens tilflukt og ingen annen..

Teksten beskriver troens virkning i den enkeltes liv og i kirkens historie. Den bekjen-
nende tro har en ytterside i ord og gjerning (jf Rom 10:6-10). Troen bekjenner Guds
tro, gitt fra himmelen: «Jesus er Herren», 1 Kor 12:3. Med ham til gave, gitt av nade,
trives troen sammen med Kristus til eksempel i gode gjerninger og kristen sgskenkjzer-
lighet (jf Mt 16:16f). Men med tilpasninger til verdens levemate fremtrer den alminne-
lige kirke, uten Guds troverdighet og korsets darskap. Til gjengjeld elsker verden sitt
eget, Joh 14:19.

Dere er jordens salt

Poenget med dette bildet er saltets kraft. En tro som ikke bekjenner Jesu person og
verk, er en kraftlgs forestilling eller mening. Den kan vaere spekulativ, men duger ikke
til mer enn forestillingen «Karlson pa taket». Kirkens gudstro er ikke menneskers pa-
funn. Kilden er «Guds kraft», en gang skjult i Jesu tjenerskikkelse, og oppreist fra de
dgde «ved Faderens veldige kraft» (Rom 6:4). Unntaksvis viste han sin Guddoms kraft
med undergjerninger, nar han selv ville og hans oppdrag tjent med det.

Da Jesu venner tok ham ned fra korset, var «Israels hap og frelser» skjult under korset
(Jer 14:8, 17:13, jf Lk 24:21). En korsfestet Messias var og er et anstgt for jgden. Pa
den tredje dagen avla Gud sitt vitnesbyrd. Med handlende allmakt stadfestet Gud Jesu
undervisning om sin persons hemmelighet og sin dgd til Igsepenge for alle. Den Opp-
standne stadfestet Guds vitnesbyrd da han viste seg for gyenvitnene med sitt forherli-
gede legeme. De pa sin side sa hans Guddoms kraft, hgrte ham undervise, spiste
sammen med ham og tok pa ham. Det gjorde de ved flere anledninger. Sa er Gud selv
kirkens fremste trosforsvar og Jesu fremste vitne. Og lik de f@rste kristne, er ogsa vi
kalt til 3 bekjenne Guds vitnesbyrd med Skriftens ord, laert av ham. Vi er kalt i og med
dapen til Jesu dgd.

Fra den Oppstandne Kristus har apostlene gitt videre «Troens ord» (Rom 10:8, 17).
Det var ikke «klgktig uttenkte eventyr» vi kunngjorde, skrev apostelen Peter (1 Pet
1:16). Samme sak ga Paulus uttrykk for da han sammenfattet Jesus-historien med ut-
trykket «Kristus, Guds kraft og visdom», 1 Kor 1:24. Han er «Guds kraft» til frelse for
hver den som tror. Sa er ikke kirkens tro en lovreligion, hvor frelsen bestar i den fore-
skrevne prestasjonsfromhet, men Guds tro som kommer til oss med Guds rettferdig-
het, oppfylt i Jesu Kristi lidende lydighet inntil dgden pa korset. Han er troens rettfer-
dighet, som gis gratis — av nade.

KSv/Hjelperen, side 194



Evangeliet meddeler Guds gave-rettferdighet, syndenes forlatelse for Kristi skyld.
Hvorfor? For at vi skal leve under hans nadige herredgmme og tjene ham i hans rike
som Guds kjare barn, og felge Jesu eksempel i gjerninger som har Guds ord og befa-
ling for seg. Han er ikke bare frifinnelsens arsak, men ogsa fornyeren. Ved troen for-
nyer han oss med sin And og skaper det nye menneske med en ny vilje, lyst og trang til
a leve etter Guds gode skapervilje. Det gj@gr han ved troen for at vi skal bli likedannet
med ham. N3 er det nye menneske i sin begynnelse, for den onde menneskenatur
strider imot inntil dgd og grav. Men det nye menneske skal oppsta pa den ytterste dag
og leve evig for Gud, liksom Kristus er oppstanden og lever i evighet. Derfor er han
«min Herre» (LK forkl 2 trosart).

Kirkens tro er unik, ikke bare dens begrunnelse i fortid, men ogsa dens kilde i natid —
den Oppstandne Jesus, virksom med evangeliet og sakramentene i den forsamlede
menighet med fullendelsen for gye, nar han kommer med den nyskapte jord og gnsker
velkommen Guds velsignede kirkeskare.

Apostolatets kirke er ikke grunnet pa menneskers visdom, men pa Guds kraft. Basis er
Guds lgfters oppfyllelse i Jesu lidelse, dgd og oppstandelse (1 Kor 2:5). | natid er den
Oppstandne virksom med evangeliet og sakramentene i den forsamlede menighet.
Forvaltet pa troskapens vilkar, gir han oss forsoningens goder i et gjenopprettet sam-
funn med den levende Gud (1 Kor 4:1f)

Det samme vilkar fremhever apostelen Johannes, 1 Joh 1:1-3. Kirkens tro er sikkert
begrunnet i den Oppstandnes fysisk-konkrete tilstedevaerelse blant disiplene. Hvor-
for? Johannes tilfgyer - «for at deres glede skal vaere fullkommen» (v 4). Arsaken gjgr
ogsa kirkens glede unik. Evangeliet tilsier og rekker oss ham som er «Guds kraft til frel-
se for alle som tror /.../ for i det apenbares Guds rettferdighet, av tro og til tro», Rom
1:16f. Kontrasten til den alminneliggjorte kirke taler for seg. Den kan pirre nysgjerrig-
heten med pafunn og tilbud, dempe sorg og savn pa menneskers vis, og tekkes men-
nesker med reformer i samsvar med yndlingsideer i tiden. Kristus har mange etter-
plaprere, men fa etterfglgere, skal Johan Arndt ha sagt. En alminnelig kirke har liten
interesse utover de behov som ogsa andre tilfredsstiller, ofte pa bedre vis.

Hva er problemet? Problemet er forkastelsen, Jer 17:5 — Forbannet er den mann som
setter sin lit til mennesker og holder kigd for sin arm. Vi er svake i Kristus, «men vi le-
ver med ham hos dere i Guds kraft», sier apostelen (2 Kor 13:4). «Du har liten styrke,
du har tatt vare pa mitt ord og ikke fornektet mitt Navn», sier Kristus, Ap 3:8. Var styr-
ke er Lammet som har seiret, han med sin munns sverd (1:16).

Dere er verdens lys

«JEG ER verdens lys», sier Jesus om sin persons hemmelighet, Joh 8:12 (jf 1:4f). Han er
«en utstraling av Guds herlighet og bildet av hans vesen, og han barer alt med sitt
mektige ord», Heb 1:3 (jf 2 Kor 4:4).

Lys-bildet beskriver Guds herlighet, en gang synlig til stede over paktens ark, senere
skjult til stede i Jesu tjenerskikkelse, og i den forsamlede menighet evangeliet og sak-
ramentene forvaltet pa troskapens vilkar. Uanselig var den enbarne Sgnnens fremtre-
den den gang, og uanselig er den Oppstandnes narveer, virksom med ord som hgres
og med vann og vin og brgd som ses. Men midlene gjgr kirken hgrbar og synlig.

KSv/Hjelperen, side 195



Trofaste forvaltere forkynner den fullbrakte frelse i Kristi gjerning «for oss». Det gjgr
de uten forbehold om hans fornyende gjerning «i oss». Men med Kristus som gave,
oppmuntrer de dgpte til a legge vinn pa gode gjerninger (Tit 3:8). Guds unike evange-
lium gj@r Guds kirke lokaliserbar.

Poenget er Guds rene evangelium uttrykt i sakssvarende ord og handlinger. Fgrst den
bevitnede arsak, deretter virkningen i livet pa dapens grunn. Fgrst Kristi gjerning «for
oss», og deretter hans gjerning «i oss» - i livet med ham til eksempel i gjerninger som
har Guds ord og befaling for seg. Uten denne skjelning gar kirkens unike tro tapt. Til-
passet allmenreligion, blir «evangeliet» fylt med alminneligheter og kirken sidestilt
med andre religioner og livssyn, lik et tilbud blant andre i kraft av egenrettferdighetens
lysende meritter.

Han «kalte dere fra market til sitt underfulle lys», 1 Pet 2:9. Kalt fra mgrket til Jesu
persons herlighet, har ikke kirken samfunn med mgrket (2 Kor 6:14). Vart «samfunn er
med Faderen og med hans Sgnn Jesus Kristus», sier apostelen Johannes (1 Joh 1:3f).
Dette samfunn er hans kirkes hemmelighet og rikdom. Troen er i seg selv et mgrke.
Troens hemmelighet er han som troen favner. Eller sagt med ordene i Lille Katekisme:
«Jeg tror at jeg ikke av egen fornuft eller kraft kan tro pd Jesus Kristus eller komme til
ham, men Den Hellige And har kalt meg ved evangeliet og opplyst meg med sine ga-
ver...».

Derfor advarer Herrens apostel mot menneskers klgkt i villfarelsens kunster, Ef 4:15 -
la oss holde oss til sannheten og i alle henseender vokse opp i kjeerlighet til ham som er
hodet, Kristus (e Sv Kyrkobibel. NT). Alternativene tilslgrer det underfulle ved kirkens
tro og gudstjeneste. De skjuler lyset under et kar (Mt 5:15) og gj@r kirken alminnelig.
Den trofaste kirke setter lyset i staken og bekjenner uten forbehold apostelordets lzere
fra gudmennesket Jesus. En annen kompetanse, autoritet eller legitimitet fikk hverken
Herrens apostler eller deres etterfglgere i prekenembetet.

Ulikhet pa Guds vilkar - eller likhet pa verdens vilkar

Anvender man Jesu ord om «jordens salt» og «verdens lys» ved a skille menigheten fra
denne verden, ma den fremtre som den rene menighet i kraft av utvortes hellighet.
Anvender man Jesu ord pa verdens vilkar, anvender menigheten samtidskulturens
normer pa kirkens lzere og liv, som om menigheten er et stykke verden.

Misbruken stiller oss overfor to ytterligheter — pa den ene side det selvoppholdende
isolat, som om syndens farer truer utenfra; pa den annen side den verdsliggjorte kirke,
som tilfredsstiller menneskers behov med magisk-terapeutiske deisme i kristeliggjorte
former. Begge ytterligheter svikter menighetens sendelse, for deltagerne tar ikke Gud
pa alvor, hverken lovens absolutte hellighetskrav eller evangeliet om synderes frifin-
nelse pa grunn av Kristi fortjeneste. Derfor tar deltagerne heller ikke seg selv pa alvor
som syndere og samtidig rettferdige for Gud ved troen pa Jesu Kristi, Guds Sgnns li-
dende lydighet i alles sted.

Gjennom prekenembetets oppdrag blir omvendelse og syndenes forlatelse forkynt i

Jesu navn for alle folk (Lk 24:47). Ved apostelordets laere fra den Oppstandne kommer

mennesker til tro og samles om hans virksomme nzervaer med Ord og Sakrament i et

ordnet gudstjenestefellesskap. Dette fellesskap er ikke er «av verden» (Joh 15:19,

17:15f, 18:36), men sendt «til verden» (17:18) for at mennesker skal tro Faderen sen-

delse av Sgnnen i Jesu skikkelse (17:21, 23) og hans forsoningsverk, fullbrakt i Sgnnens
KSv/Hjelperen, side 196



ded. Gjennom apostelordets laere fra Faderen og Sgnnen er Den Hellige And virksom.
Han opplyser med evangeliet og lar oss kjenne Gud i i hans trofasthet og selvhengiven-
de kjaerlighet, ellers ukjent for menneskene. Dette gjgr den treene Gud for han er den
han er, full av nade og sannhet. Han gjgr det med sitt ord, virksomt i et dennesidig
gudstjenestefellesskap mellom mennesker av kjgtt og blod.

Her stanser jeg ved isolatets fare. Med ensidig vekt pa den ulikhet som bestar i skikker
og tradisjon og utvortes hellighet, gar tendensen i retning det selvoppholdende isolat.
Gruppedeltagerne ser det som sin fremste oppgave a vedlikeholde den etablerte virk-
somhet med sprakbruk, arbeidsformer og ritualer overtatt fra «de gamle». Denne
selvsentrerte malsetting kjennetegner selvforngyde tradisjonalister til alle tider: «Vi tar
vare pa det gamle her hos oss», eller «det me e vane med», er refrenget av frykt for
«forandringer». Med en illusjon later man som om det gamle er godt fordi det er
gammelt, og ikke gammelt og bgr tas vare pa fordi det er bibelsk. Med alderens patina
misbrukt pa fariseervis, gjgr man tradisjonen til sideordnet apenbaringskilde.

Innen de nordiske folkekirker var vekkelsesbevegelsene sin tids motkulturer. De frem-
stod som sosiale produkt med identitetsgivende fasong, hver pa sin mate. Den skje-
matiserte forkynnelse og gruppeadferd definerte forholdet «vi» og «de andre», og
dermed forholdet mellom «kristelig» og «verdslig» levevis. Det sjelesgrgeriske motiv
ble forbundet med kasuistikk-moral om synd og ikke synd, som om synd er en fare som
truer oss mennesker utenfra. Her merker vi oss virkningen generasjonsigpet.

Ser vi forholdet ungdomsgenerasjon og besteforeldregenerasjon i tidsperspektivet, vil
intervjusamlinger gjenspeile bruken av ulike referanserammer nar man bedgmmer
samfunnsforhold i natid. Med hensyn til tradering vil det til enhver tid foreligge en la-
tent normkonflikt mellom «forandring» (modernitetstrykk) og «bevaring» (tradisjons-
trykk).

De gamle vil lett betone de sedvaner og samhandlingsformer som de lzerte av «de
gamle», da de selv vokste opp. Sett i deres perspektiv, vil gnsker om nye former eller
arbeidsmater virke truende og fremmedgjgrende. Bringer nye former nytt innhold,
det vil si lzere og liv i strid med «Guds ord»? Og motsatt: De unge vil i sin identitetssg-
ken ngdig skille seg ut, men markere likhet ved hjelp av de uttrykk som en ungdoms-
gruppe krever med hensyn til mote, adferd, interesser osv. Sett i de unges perspektiv,
ma nedarvet sedvane og gruppeadferd virke «gammeldags» og fremmedgjgrende.

| generasjonslgpet spiller foreldregenerasjonen (el mellomgenerasjonen) den sentrale
rolle. Det kommer saerlig klart til uttrykk i den kristne trosformidling offentlig og pri-
vat. Hvilke adferdsformer, skikker, og sedvaner bgr forandres og hvorfor? Og hva bgr
tas vare pa og hvorfor? | den apostoliske kirke- og leeretradisjon fremgar ikke svaret av
diskusjonen eller samtalen mellom generasjonene, men om begrunnelsen, gitt i be-
gynnelsen.

lllustrasjon: Jesu «g@versteprestelige» bgnn, Joh 17.

Handlingsmgnsteret i den apostoliske Kirke- og laeretradisjon.

Mgnsteret (el paradigmet) er gitt med i det innbyrdet forhold mellom Faderen og Sgn-
nen og Helliganden i deres innbyrdes lovprisning, gitt til kjenne og tilgjengelig for men-
nesker i en bevitnet Jesus-historie om Guds selvhengivende kjeerlighet. Den er kilden

KSv/Hjelperen, side 197



til kirkens laereformidling og medbestemmende i det menighetsbyggende arbeid. i i
hans lidende lydighet medbestemmer kirkens laereformidling i denne verden.

Tradisjonsformidling i ulike posisjoner

Sgnnen i Jesu skikkelse er Faderens Sanndrue og Trofaste vitne, og kirkens fremste
martyr. Trofast til deden ga Sgnnen Faderens ord og laere videre til apostlene. Med
Sgnnen til eksempel ga apostlene Sgnnens laere videre til kirken og la den laeregrunn
som i all ettertid danner kirkens lzereenhet. De er fglgelig kronvitnene i den apostolis-
ke kirke- og leeretradisjon. Den sanndrue og trofaste formidling i disse grunnleggende
relasjoner medbestemmer den laereformidling som senere er det ngdvendige vilkar,
skal Sgnnen bygge sin kirke. Der — og ingen andre steder - gis adgang til Faderen ved
Sgnnen og gjennom apostelordets lzere fra dem (i Anden).

Andens gjerning er indirekte nevnt med henvisning til apostlenes innsikt i Jesu under-
visning om Guds folk i den nye pakt (apostolatets kirke). Endetidens gudsfolk omfatter
dem som gjennom apostelordets leere kommer til tro pa Jesu persons hemmelighet og
hans verk, v 20.

KSv/Hjelperen, side 198



Hensikten med kirkens laeretradisjon er gitt med Sgnnens dgd

Sgnnen helliger seg selv for Faderen. Han er kirkens gversteprest og verdens synde-
bzerer i samme person. Fgr han gar for a fullfgre sitt verk for alle, og oppfylle Faderens
vilje, gar i forbgnn for sien utvalgte apostler og for den kirke som etterfglger apostel-
ordets laere fra ham. Sgnnen har apenbart Guds Navn for de mennesker som Faderen
gav ham. Han ber spesielt for apostlene, at de skal vaere «helliget i sannhet», v 19, og
likesa for dem som ved deres ord fra ham kommer til tro pa ham, v 20.

Apostlene har to kjennetegn: (1) de har tatt vare pd Faderens ord, som Sgnnen har gitt
videre til dem, v 6, 8 og (2) de er kommet til innsikt om Jesu persons hemmelighet, gatt
ut fra Faderen og utsendt av ham, v 8, 25.

Denne innsikt eller kjennskap far ogsa apostelordets mottagere. De leerer den eneste
sanne Gud a kjenne gjennom Jesus Kristus og har evig liv, v 2f. Da er Jesu glede full-
kommen i dem, v 13. Gjennom Sgnnens selvhengivende kjeerlighet lzerer de Faderens
kjeerlighet a kjenne, v 20, 26.

Vi merker vi oss to ting: (1) Sennen har gitt Faderens ord videre til apostlene for g hel-
lige dem i sannheten, «ditt ords sannhet», v14, 17, 19. (2) | sin posisjon som utvalgte
mottagere av den himmelske lzere, er apostlene Sgnnens autoritative kronvitner i kir-
kens laeretradisjon. Hensikten — & hellige i sannheten - blir oppfylt hvor mennesker
mottar apostelordets leere fra Faderen og Sgnnen (Joh 7), og lik apostlene tar vare pa
sannhetens ord.

Sgnnen har i Jesu skikkelse apenbart Guds navn, og ber na for dem som tok vare pa
hans ord da han var hos dem, v 6, 26. Han ber at Faderen ma bevare dem i sitt navn, v
12, liksom Sgnnen bevarte dem i sitt navn da han var hos dem, v 11 (m unntak av Judas
Iskariot). De blir bevart hos Faderen ved d bli helliget i Spnnens ord fra Faderen, v 17.

Bade leerehelhet og lzereenhet

Ordene fra apenbaringsordets Gud beskriver ingen utviklingshistorie. De varsler heller
ingen nyheter ukjent for apostlene. Hva Sgnnen har gitt videre til apostlene, og apost-
lene videre til kirken fra ham, er ord til a stole pa lik Gud selv. Ordene utgjgr til sam-
men bade helhet og enhet. De kan ikke skilles, likesa lite som Faderen og Sgnnen kan
skilles. Ingen ting kan legges til eller trekkes fra uten a oppgi bade helheten og enheten
og ¢delegge dem begge. Da ma man late som om Guds ord er kommet bare til oss,
eller utgar bare fra oss, og stille seg pa verdens side i dens fiendskap mot Gud, v 14f (jf
8:44). | sa fall gjgr man apenbaringsordets Gud til lggner og forkynner en avgud til
menneskers behag (jf 1 Joh 1:10, 2:21f, 5:10, Ap 14:5, 21:27, 22:15).

Faderen er opphavet til Sennens ord. De er personer i den guddommelige enhet som
er Sannhet. Sgnnen formidler sannhetens ord i kraft av sin enhet med Faderen (og
Anden som utgér fra Faderen og Sgnnen, er virksom med apostlenes ord fra dem beg-
ge). Jesu bgnn viser indirekte til inkarnasjonens under i jomfru Marias morsliv. Ordet
tok bolig i blant oss, eller direkte oversatt: slo opp sitt tabernakel i blant oss «og vi sa
hans herlighet», Joh 1:14, 2:11.

Ordene er ikke former som i ettertid ma fylles med innsikter fra en idéverden «bakom»
eller «over» ordene. «Ditt ord er sannhet», v 17. Guds ord formidler kunnskap fra
Gud, sa vi av ordene lzerer a kjenne Guds innerste vesen — hans «herlighet» - i Jesu

KSv/Hjelperen, side 199



ringe skikkelse, v 7f, 25. Med denne kjennskap ble Jesu Guddom forherliget i hans
apostler, v 10, 22.

Ordet «herlighet» (gr doxa, hebr kabod) viser til den lysglans som fylte tabernaklet, 2
Mos 40:34. Lysglansen var skyggebildet av den Kommende i Jesu tjenerskikkelse (jf Fil
2). Sgnnens naervaer, virksom i en bevitnet Jesus-historie, kom hgrbart og direkte til
syne under Jesu dap i Jordan, Mt 3:16f, og likesa for Peter, Jakob og Johannes den
gangen de var sammen med ham pa et hgyt berg, Jf Mt 17:2, 5, 2 Pet 1:16 osv. Ellers
kunne han gi sin persons hemmelighet til kienne med undergjerninger, nar han ville og
hans gjerning var tjent med det. De som i ettertid kommer til tro pa ham gjennom
apostelordets laere, har i likhet med dem lgftet om a fa se hans Guddoms herlighet i
den kommende verden, v 24, jf Ap 21:3.

Hensikten

Jesu undervisning i Skriftene gir innsikt i Jesu persons hemmelighet og det verk han var
sendt for a utfgre, Joh 5:39, 46, 8:40, 45. Denne innsikt har han gitt videre med apos-
telordets lzere for at de som kommer til tro pa ham skal «veere ett, liksom vi er ett», v
22. Her som ellers i Nytestamentet, oppfyller laerehelheten sin hensikt i kirkens laeren-
het pa apostelordets grunn. Eller sagt pa en annen mate: Det er ikke disiplenes inn-
byrdes kjaerlighet som begrunner enheten, for sannhetens ord star ikke i et sekundaert
forhold til kjaerligheten. Her som ellers i Nytestamentet er det ikke kjaerligheten som
begrunner fellesskapet med skjpnnsmessige betraktninger om tilstrekkelig enighet (jf
Ap 2:6, 14f, 20-23).

Jesus ber for den lzereenhet som tar vare pa «ditt ord», v 6, 8, 14, 17. Denne enhet er
gitt kirken i og med apostelordets lzere fra Faderen og Sgnnen. Pa denne lerehelhet
eller grunnvoll oppfyller Guds ord sin doble hensikt, v 20: (1) De som kommer til tro pa
Jesu persons hemmelighet og hans dgd som Guds Lam og verdens syndebzerer, de blir
ett, liksom Faderen og Sgnnen, v 11, 21-23. (2) Da ma verden forsta Jesu persons
hemmelighet er arsaken til den kirkeenhet som bestar i apostelordets laere fra ham, v
3, 23, og at de som tar vare pa Guds ord, er elsket med Guds kjeerlighet, stilt fram for
verden i Jesu dgd, 23, jf v 3, 3:16, 5:24, 1 Joh 4:9 osv. Den kjaerlighet som Faderen har
elsket Sennen med, ma vaere i dem og han i dem, v 26.

Konstantene i den apostoliske kirke- og lzeretradisjon

Det er ikke bare opprinnelsen til kirkens lzeregrunn som er unik. Det er ogsa fortsettel-
sen i den laereenhet som bestar pa den leeregrunn som er lagt i begynnelsen. «Hjgrne-
steinen» i denne grunnvoll er Kristus Jesus selv, skriver apostelen Paulus, Ef 2:20, og
uttrykker hovedsaken i Jesu gversteprestelige bgnn. | kraft av sin Guddoms person,
stadfestet med Jesu oppstandelse fra de d@de, er hans ord og befalinger til apostlene
alle dager konstantene i den apostoliske kirke- og laeretradisjon (jf Mt 28:19f).

Guds kirkes unike kjennetegn er i denne verden prekenembetet med Igse- og binde-
makt fra den Oppstandne, og likesa dapen i den treéne Guds navn (el Jesu navn) og
hans legemes og blods sakrament. Forkynt og forvaltet pa troskapens vilkar, tar hans
delegater vare pa Sgnnens ord fra Faderen og holder hans befalinger, Gud til re.

Apostlenes etterfplgere i prekenembetet er — lik apostlene selv - Kristi delegater. Med
Kristi mandat og fullmakter forvalter de Guds «hemmeligheter» (1 Kor 4:1), og i den
trofaste embetsgjerning formidler de Guds evige goder med ytre midler som hgres og

KSv/Hjelperen, side 200



ses i en dennesidig, jordisk historie. Den trofaste kirke har ingen andre guder enn den
eneste sanne Gud, apenbaringsordets Gud, som hun kjenner og setter all sin lit til. Hun
er den kirke som Gud helliger med sitt ords sannhet, v 17, 3:5, jf Ef 5:26f, Tit 3:5 (jf LK,
Luthers forkl 1. bud). Hun er det folk som fglger Lammet, hvor enn det gar gjennom
endetidens trengsler, Ap 14:4b.

Sennens forhold til Faderen, og apostlenes forhold til Sgnnen medbestemmer og legi-
timerer menighetens sendelse og virksomhet under alle forhold i tidens Igp. Dgptes
forhold til Sgnnens ord fra Faderen skal i natid veere det samme som for aposteltidens
kristne. Malestokk og rettesnor er for alle tider gitt i og med apostelordets lzere fra
Faderen og Sgnnen. Denne relasjon kommer til uttrykk giennom hele Nytestamentet,
og i apostolatets kirke i tidens Igp. Alternativene kjennetegner den falske forbrgdring i
villfarelsenes listige kunster, Ef 4:14.

Jesu formaninger i apenbaringene for Johannes

Apenbaringsboken rommer Jesu &penbaringer for den gamle apostel Johannes ved
aposteltidens slutt. Jesu sendebrev til de syv menighetene i Lille-Asia lar oss se
apostolatets kirke i et tilbakeskuende perspektiv pa kirkens leereenhet, gitt i begynnel-
sen. De syv er hver for seg handlende subjekter i Guds universelle kirke, som de repre-
senterer i tidens lgp. Problematikken varierer, men treffer menighetssituasjoner uan-
sett tid og sted. Oppfordringen gjentas, lik et refreng: «Den som har grer, md hgre hva
Anden sier til menighetene». Med Kristi gjenkomst og den kommende verden for gye,
blir lokalkirken oppmuntret og formant til utholdende tro.

Ap 2:10 - Vaer tro til daden, sa skal jeg gi deg livets krone! 3:11 - Jeg kommer snart. Hold
fast pa det du har, sa ingen tar fra deg din krone!»

Hva er «det» vi skal holde fast p3, lik en fager skatt? (2 Tim 1:14.) Det nytestamentlige
svar er apostelordets leere fra Faderen og Sgnnen. Den som agerer kristen med forbe-
hold tilpasset «verden», begrunnet i dypere innsikt, vender det dgve gre til apostelor-
dets laere og forfgrer mennesker med idéer i strid med den gode Skaperen. 1 Kor
14:34-36, 15:1-3, 1 Tim 2:11f, 1 Kor 11:8f. Jf 1 Mos 1:27, 2:18, 22.

Guds kirkes unike kjennetegn fra begynnelsen begrunner kirkens trosformidling i ti-
dens lgp. De er usammenlignbare og derfor evig-unge nyheter formidlet gjennom de
handlinger som gudmennesket Jesus innstiftet og befalte fgr han ble opptatt til Fade-
rens nadeside. | tidens Igp er han til stede og virksom i den forsamlede menighet, hvor
som helst den holder hans befalinger uten forbehold og menneskepafunn.

Anm. Da kirken i den nye pakt stod frem pa Pinsedagen, var alt gjort klart med befa-
lingene fra den Oppstandnes side. Luther regner opp syv kjennetegn. Det fremgar
av rekkefglgen at de kirkegrunnleggende tegn er «Guds ord», eller den rett utlagte
Skrift fra dens Herre og sakramentene: Dapen i den treéne Guds navn hvor Guds
ord er forent med vannet, Herrens Nattverd hvor Kristus med sitt ord virker den
sakramentale forening, og «Himmelrikets Ngkler» offentlig forkynt i prekenen og
privat i skriftemalet.

Til slutt nevner han biskop- og presteembeter til a forkynne offentlig, dgpe, medde-
le absolusjon og forvalte Herrens Nattverd, sa fglger bgnn og lovprisning, til sist
«korset» eller de prgvelser som Gud tillater for a gjgre de troende likedannet med
kirkens hode Jesus Kristus.

KSv/Hjelperen, side 201



Tvilens teologi forfalsker klenodiene med kirkeimitasjoner pa tilstrekkelig grunnlag,
alt etter skjgnn og behov. Imitasjonene ligner drivtgmmer pa en flomdiger elv.

Luthers Lille Katekisme formidler «dgrens» teologi fra kirkens Herre (Joh 10:1-10).

| sentrum for menighetens virksomhet star den gudstjeneste han innstiftet «i den natt
han ble forradt». Det gjorde han for a fortsette sitt naervaer hos sine venner, og i den
forsamlede menighet veere virksom med sin And i prekenembetets gjerning slik han
har befalt. Begrunnelsen i den rett utlagte Skrift fra Faderen og Sgnnen er gitt hver
menighet i og med apostelordets leere. Denne begrunnelse stiller krav til kirkens Kris-
tus-bekjennelse i liturgiske ordninger, fri til & uttrykke den himmelske laere med saks-
svarende uttrykk. lkke formene, men innholdet er kirkens kontinuum inntil Jesu kom-
me som verdens dommer pa den ytterste dag, synlig for alle i sin guddoms makt og
majestet (Ap 1:7.

«Kirken ma alltid reformeres», skal den veere «lys» og «salt» i verden

Et kristenmenneskes frihet medfgrer konfrontasjon og oppgjer med den loviske tradi-
sjonalisme. Den fglger kirken som en skygge. Det var dette oppgjgr Luther siktet til
med ordene «kirken ma alltid reformeres, for i samvittighetene skal Kristus rade med
syndenes forlatelse. Den er hans fortjeneste, og han alene.

Et kirkefellesskap av «Den uforandrede augsburgske konfesjon» har ingen annen be-
rettigelse enn den uforbeholdne og hengivne tilbakemelding pa apostelordets lzere fra
Faderen og Sgnnen. Her gjelder Jesu programord for kirken i denne verden - 3 vaere
«lys» og «salt» i verden. Da settes lyset i staken med de gudgitte ord og handlinger
som er hans kirkes unike tegn pa hans virksomme naerveer i den forsamlede menighet.
Og med Kristus til gave gver kristne troen i gjerninger som har Guds ord og befaling for
seg. Da virker saltet med kraft og driver dem til den enbarne Sgnnen og har «nade
over nade», Joh 1:16. Lyset og saltet, gitt i begynnelsen, er det samme hele veien.

Den trofaste formidling av Sannhetens ord begrunner den gammellutherske forkjzer-
lighet for saksvarende riter og skikker fra den gamle kirke. Da er ikke poenget de ytre
formene, men den rett utlagte Skrift fra dens Herre. Hans ord lar den forsamlede me-
nighet fremsta som apostolatets kirke i liturgiske ordninger, hvor som helst og nar som
helst i tidens Igp. Men formene fra den gamle kirke er jo overtatt fra Romerkirken,
innvender noen! Hvor skulle de ellers komme fra? Vi bruker det bibelske innhold ut-
trykt i sakssvarende former.

Allerede de nord-tyskere som sa Luther under messen i Wittenberg, undret seg over
Luthers adferd under Nattverdens Liturgi. Med geberder og handlingsuttrykk fra den
gamle kirke viste han zerefrykt for Nattverdens Herre, virksom med sitt ord over frem-
satt brgd og vin. Med sitt skapende ord kommer han til syne med sitt ofrede legeme
og blod rakt fram i jordiske skikkelser. Men den som ikke tar pa alvor Kristi presise
tydningsord, ma late som om min egen kropp ikke vedkommer dens skaper og gjenlg-
ser.

Med reservasjoner mot Kristi ord fra Faderen rar menneskers fornuft og kraft. Den
skjelner ikke mellom lov og evangelium, men gjgr evangeliet til en ny lov. Med forbe-
hold om lovgjerninger mister saltet sin kraft. Med prestasjonsfromhet tilpasset egen-
rettferdighetens behov blir ingen drevet til Kristus Jesus, Den Hellige og Rettferdige.
Han tilhgrer dem som ikke har lovgjerninger a rose seg av for den hellige Gud.

KSv/Hjelperen, side 202



40. HVA ER «FRIE SYNODER» I APOSTOLATETS
KIRKE? Noen ledetrader

«En fri synode» (el fritt konsil) er et teknisk uttrykk fra oldkirken, brukt om preste- eller
bispemgter, kommet sammen for a treffe vedtak i laere- og ordningssaker. Deres for-
bilde er Jerusalem-synoden — «den fgrste synode» (Apg 15).

En fri synode er «fri» til 3 bekjenne apostelordets leere, gitt kirken i begynnelsen, og
dermed fri til 3 utgve kirkens rett i samsvar med prekenembetets mandat og fullmak-
ter fra kirkens Herre. Det skjedde Nikea-synoden ar 325 — det fgrste gkumeniske kon-
sil (consilium generale). Deltagerne ga til kienne at de var uten Guds myndighet til a
vedta ny lzere, eller forandre den laere som beviselig var formidlet i kirken fra Herrens
utvalgte apostler. Denne frihet utelukker innblanding fra andre myndigheter med krav
om rettslig overhgyhet, enten statlig eller kirkelig. Underkastelse kjennetegner «rg-
versynoder» gjennom kirkens historie (jf Joh 10). Samme frihet utelukker gudsdyrkelse
med menneskers leerdommer (f eks helgenpakallelser, messeofferteorier, forvand-
lingsepiklese og andre heresier).

Kirkens synodalrett medfgrer frihet for statsmakten til 3 utgve godkjennende myndig-
het og inkorporere synodevedtak i statens lover, og ellers «verge og beskytte» kirkens
virksomhet. Kirkens synodalrett medfgrer likesa frihet for den lokale menighet - Guds
kirkes handlende subjekt, fri til 8 motta (recipere) og iverksette synodevedtak.

Synoden apner med en gudstjeneste, da forsamlingen konstituerer som rettsforsam-
ling i Guds naderike, hvor den utgver guddommelig rett. Konstituering skjer med hil-
senen (salutatio) — «Herren vaere med dere — og med din and». Synoden fortsetter
med den laeresak som er synodens «substans», for deretter a gi rom for ordningssaker
av praktisk-kirkelig art. Noe lignende skjer under den felles menighetsgudstjeneste, da
kristne utgver Guds naderett, gitt i ddpen. (Hans Dubois.)

Frie synoder i apostolatets kirke

Kirkesituasjonen i var tid ligner forhistorien til Nikea-konsilet. Det kryr av kristne kirker
og trossamfunn, isaer innen den protestantiske kristenhet. Den som sier, var kirke hol-
der seg til «Bibelen alene», vil straks fa gjensvaret «det gjgr vi ogsa!» Man velger for-
kynnere som utlegger bibeltekster etter eget skjgnn og opptrer med den autoritet og
kompetanse de har fra mennesker. Forvirringen reiser spgrsmalet om en forenende
spiritualitet (el andelighet) uavhengig av konfesjonsgrenser og i utvikling religionenes
fellesskap begrunnet i opplevelsesmystikk.

Alternativet synes enkelt: A stadfeste og istemme den lzere som beviselig er gitt videre
til kirken i og med apostelordets laere fra Jesus Kristus, fra ham som er Skriftens Herre
og kirkens Laerer. Derfor sier vi «Bibelen alene» - «Kristus alene». Det er hva Konkor-
dieobokens bekjennelser gjgr i kraft av Kristi ord, Joh 10:4 — sauene falger ham, for de
kjenner hans stemme (Ordets regel) — Den Gode Hyrde sammenfgyer, forener og gir
kirkevekst.

Ef 4:15ff — la oss holde oss til sannheten og i alt vokse opp i kjeerlighet til ham som er ho-det,
Kristus (e Sv Kyrkobibel). Fra ham kommer hele legemets vekst; det sammenfayes og holdes

KSv/Hjelperen, side 203



sammen av hvert stgttende band, alt etter den oppgave som er tilmalt hver en-kelt del, og slik
vokser legemet og blir bygd opp i kjeerlighet. Jf 2:20-22.

| den norske kirkeprovins er det vokst frem en flora av kristelige virksomheter og me-
nigheter ved siden av gudstjenestefellesskapet i sognemenighetens ordninger (territo-
rialmenigheter). Blant dem finnes ogsa varianter under benevnelsen «luthersk», men
formet av pietisme og reformert kristendom, og av biblisisme og liberal teologitradi-
sjon. Den felles motivering er gnsket om a fgre videre den reformasjon som Luther
stanset pa halvveien.

Velmente initiativ ble selvbergingstiltak i et giennompolitisert kristenliv ledet av «hgv-
dinger». Etter a ha gdelagt evangelisk-lutherske kirker innenfra, er de selv blitt kirker i
krise under skinn av «uenighetskultur» uten motkulturell kraft. Selvbergingsstrategier
kommer til uttrykk i stadig nye arbeidsformer, alltid pa etterskudd i modernitetens
samfunn. Problemet er den indrekirkelige fremmedgjgring for Guds kirkes unike kjen-
netegn. Den fremmedgjgr dgpte mennesker for den nademiddelkristendom, som i
Guds kirke pa jorden er normalen - som i begynnelsen og hele veien (Mt 28:20, Apg
2:42, 1 Kor 4:1f osv).

Den apostoliske kirke- og laretradisjon krever frie synoder

Apostelordets laere fra Kristus krever den utholdende formidling (el tradering) i gene-
rasjonslgpet. Denne formidling - med hapet for gye, er lett a bryte fra den ene sgndag
til den andre.

Heb 10:13, 36 — La oss holde urokkelig fast ved bekjennelsen av vart hap; for han som gav

lgftet, er trofast. /.../ Dere trenger utholdenhet, sa dere kan gjere Guds vilie og vinne det som
er lovt.

Kirkens bekjennelse har kun en oppgave - a8 samle kristne om den oppstandne Kristus,
virksom med Ord og Sakrament i den forsamlede menighet. Denne oppgave er pa-
trengende hvor kristnes troverdighet blir anfektet fordi de medvirker i et gudstjeneste-
fellesskap med rom for reservasjoner mot apostelordets laere. Med politikervisdom og
lojalitetsbindinger til «de gamle» fortsetter man virksomheten som fgr og medvirker i
gudstjenestefellesskap med rom for vrang leere. | tillit til menneskets evner i la&eren om
kirkefellesskap, vender man det dgve gre til Jesu varselrop, Mt 16:11 — Ta dere i vare
for surdeigen til fariséerne ...

Den rest som fins av bekjennelsestro prester i den norske kirkeprovins bgr komme
sammen til en provinssynode — fri til 8 stadfeste og istemme Konkordiebokens bekjen-
nelser til apostelordets lzere fra Skriftens Herre, og fri til 8 gjenopprette gudstjeneste-
felleskap med kirkens bekjennelse og rett, uten menneskepafunn og uten folkestyre og
statskontroll. Tillgp til kirkedannelser fins allerede. En forberedende konferanse bur-
de avklare den lzeresituasjon hvor veiene skilles, og hvem de er som uten forbehold
istemmer Konkordiebokens bekjennelser fra oldkirken og den wittenbergske reforma-
sjon.

Jeg hgrer innvendingen fra konservativt hold: «Vi trenger en bredere plattform». Et
motspgrsmal: Hva skulle den bibelske begrunnelse vaere? En annen innvending viser
til mangfoldet: Er det virkelig ngdvendig a gjenreise det evangelisk-lutherske gudstje-
nestefellesskap? Det ma da veere tilbud nok! Men en rest er tilbake. Noe er pa gang.

Rom 11:2-10 - Gud har ikke forkastet sitt folk, det folk han hadde vedkjent seg. Vet dere ikke
hva Skriften sier i fortellingen om Elia, der han star fram for Gud og anklager Israel? Herre,

KSv/Hjelperen, side 204



Dine profeter har de drept, og Dine altere har de revet ned. Jeg den eneste som er igjen, og
na star de meg etter livet. Men hva er Guds svar til ham? Jeg har holdt sju tusen mann igjen
som ikke har bgyd kne for Ba'al.

Pa samme mate er det ogsa i var tid blitt en rest igjen som Gud har valgt ut av nade. Og er
det av nade, er det ikke pa grunn av gjerninger. Ellers ville jo naden ikke veere noen nade.
Hva sa? Det Israel strever etter, har de ikke oppnadd; men de utvalgte har oppnadd det. De
andre er blitt forherdet, slik det star skrevet:

Gud har gitt dem en slgvet and, gyne som ikke ser og @rer som ikke hgrer, helt til denne dag.
Og David sier: La deres bord bli en snare og felle, sa de snubler og far sin straff. La det bli
markt for gynene pa dem, sa de ikke kan se, og la deres rygg veere bayd for alltid.

Gud utvelger seg en rest. Denne frelseshistoriske kjensgjerning ma vi ha in mente nar
Herrens apostel formaner og paminner i andre sammenhenger: Kristus er den som
sammenfgyer og sammenholder kirken i den leereenhet hvor han selv den levende
hjgrnestein. Ef 2:19ff og 4:14-26. La oss holde oss til Guds ords sannhet og vokse i
kjeerlighet til ham som er kirkens hode, Kristus. Her fglger noen ledetrader i form av
teser:

e Et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap representerer ingen ny kirke, men
er apostolatets kirke i den skriftbundne laeretradisjon fra Bibelens Herre og kir-
kens Leerer, Jesus Kristus.

Begrunnelsen er Jesu undervisning om sin persons hemmelighet og det verk han var
sendt for a fullfgre med sin dgd pa korset. Denne undervisning har Gud stadfestet da
han reiste Jesus opp fra de dgde pa den tredje dag, slik «Skriftene» har sagt. Hva Gud
har stadfestet, det stadfester den bekjennende kirke med apostelordets leere fra ham.
Det er hva vi gjgr med Konkordiebokens bekjennelser fra oldkirken og
reformasjonstiden, samlet og utgitt i 1580. Deres gyldighet bestar i det Guds ord de
istemmer og stadfester pa apostolisk vis — og ikke av noen annen grunn.

Utelukket er gudstjenestefellesskap med rom for menneskepafunn og tids- og
kulturbestemte lzeretilpasninger.

e Et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap er innordnet Guds tjeneste og hen-
sikt med evangeliet og sakramentene.

Gud vil gi menneskene det evige liv ved a laere ham a kjenne - den eneste sanne Gud,
ved den han utsendte, Jesus Kristus (Joh 17:3). | tillit til Guds lIgfte, gitt i dapen, tror vi
syndenes forlatelse og har evig liv, og med ham til gave etterfglger vi hans eksempel i
gjerninger som har Guds ord og bud for seg.

Utelukket er andre formal. Lk 24:47 - i Jesu navn skal omvendelse og syndenes
forlatelse forkynnes for alle folkeslag.

Jesu marsjordre omfatter apostlenes etterfglgere i prekenembetet (1 Pet 5:1-3).
Kristus er virksom med sin Hellige And i prekenembetets gjerning og bringer
forsoningens goder nar og hvor han vil til dem som hgrer Kristi ord (Rom 10:17. CA 4
og 5).

Utelukket er misjonskall begrunnet i Guds skapervilje, for forskjellen mellom lov og
evangelium tjener kun prekenembetets oppdrag.

¢ Prekenembetets autoritet, kompetanse og gyldighet bestar i den rett utlagte
Skrift fra dens Herre.

Jesus Kristus er kirkens Lzerer, og hans ord er kirkens regel (Joh 10:4). Derfor unnflyr vi
kirkefellesskap med rom for vrang laere (Rom 16:17

Utelukket fra fellesskapets basis er troserklaeringer av privatrettslig karakter, og likesa
private bibeltolkninger uansett motiv.

KSv/Hjelperen, side 205



Guds troverdighet er menighetens troverdighet.

Gud har oppreist Jesus fra de dgde pa den tredje dag, slik Skriftene har sagt, og
stadfestet |gftenes oppfyllelse i Jesu person og lidende lydighet (Apg 4:20). Derfor
@rer vi Gud i Treenheten, og Treenheten i enheten, og tror og bekjenner at var
Herre Jesus Kristus, Guds Sgnn, er Gud og menneske, fodt av Faderen fgr alle tider
og sant menneske av sin mors vesen, fgdt i tiden (Athanasianum 3, 28f). Noen
annen legitimitet har ikke det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap.

Utelukket er den legitimitet som begrunner menighetens virksomhet med henvisning
til menneskers behov, kirkens virkningshistorie i tidens Igp og menighetens rolle i det
sosiale liv. Slike legitimeringsmater tilslgrer menighetens sendelse og erstatter
syndsforlatelsens evangelium med lovreligion (Gal 1:8).

Et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap bekjenner Jesus som kirkens hode
og HERRE under utgvelse av dgptes naderett i den felles gudstjeneste, og ellers
med bibelbruk og bgnn, enhver i sitt kall.

Pa naderettens grunn, gitt i dapen, fremtrer vi som bekjennende kirke i
sakssvarende ordninger (jf pkt 2).

Utelukket er ordningenes gyldighet i kraft av menneskelig rett, og likesa ordninger til
vern om lzere og liv i strid med apostelordets lzere fra kirkens Herre.

Guds Ene Hellige Kirke er a finne pa ethvert sted for kristne samles om Guds rene
evangelium og sakramentene blir forvaltet i samsvar med Kristi befaling.

Den oppstandne Kristus er til stede i den forsamlede menighet, virksom med «Guds
hemmeligheter» forvaltet pa troskapens vilkar (1 Kor 4:1f). Guds kirkes unike
kjennetegn stadfester den Oppstandnes virksomme narveer og motiverer til
kirkegang og deltagelse i liturgien.

Utelukket fra kirkens grunnleggende kjennetegn er flertydige trosytringer til vern om
reservasjoner mot apostelordets laere, og likesa kristnes trosytringer, mer eller mindre
beheftet tvetydighet pa grunn av den onde menneskenatur.

Hverken gode tilbud eller godt miljg begrunner det evangelisk-lutherske gudstje-
nestefellesskap, men kirkens uforbeholdne bekjennelse til den rett utlagte Bibel
fra dens Herre, gitt kirken i og med apostelordets lzere.

| sentrum for menighetens virksomhet star den oppstandne Jesus, virksom med
evangeliet og sakramentene i den felles gudstjeneste. Derfor gis undervisning og
instruksjon med sikte pa dgptes modenhet i tro, vitnesbyrd og tjeneste for ham.
Tilslutning forutsetter undervisning etter regelen: Dette er hva en evangelisk-
luthersk menighet handler om og hva tilslutning innebzrer. Sgker du noe annet,
finner du det ikke her.

Utelukket fra kirkens grunn er den praktiske fornuft og tilfredsstillelse av menneskers
behov.

Troens rettferdighet for Gud bestar i Sennens lidende lydighet i Jesu skikkelse, gitt
den enkelte i dapen med Guds lgfte om salighet for hver den som tror.

Gal 3:26f — Dere er alle Guds barn ved troen pa Kristus Jesus, for dere som er blitt
dépt til Kristus, har kledd dere i Kristus. Med Kristus til gave star vi «hellige og
ulastelige for (Guds) asyn /.../ hans herlighet til pris», Ef 1:4, 12. Denne barnerett
har Gud gitt oss for at vi skal tjene ham i hans hellighet og rettferdighet, alltid ivrige
etter gode gjerninger med Kristus som eksempel, enhver i sitt kall. Fglgelig ma
undervisningen om Jesu Kristi person og verk sikte mot dapens rette bruk. Pa
apostolisk vis ma dapsformaningen fglge evangeliets laere og oppmuntre til gode
gjerninger, som behager Gud ved troen (1 Pet 2:21, Rom 12:1f, Tit 3:8, osv).

Utelukket fra frifinnelsens arsak er enhver kvalifikasjon fra var side, og utelukket er
den moralske slapphet med syndenes forlatelse til sovepute.

KSv/Hjelperen, side 206



¢ Troen bekjenner Guds kirkes hellige tro og lever pa dapens grunn som lemmer i
Guds Ene Hellige Kirke.

Menighetens samling om Ord og Sakrament angar alle dgpte, for alt i
menigheten/kirken handler om dapens betydning. Dette samspill blir gdelagt med
vantroen og dens frukter. Den 3penbare og uoppgjorte synd angar
gudstjenestefellesskapet pa en destruktiv mate. Den legende medisin er
apostelordets leere. Den krever formidling i grupper og avpasset deltagernes evner
og kunnskapsniva.

Utelukket er gruppevirksomheter Igsrevet fra den felles samling om Ord og Sakrament.

o Et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap viser omsorg for mennesker i ngd og
praktiserer privatskrifte i et legende fellesskap.

Under gudstjenesten bes for den eller dem som har bedt om forbgnn. Presten
benyttes i sognebud for dem som er avskaret fra kirkegang. Under forberedelsen til
Herrens Nattverd er det ordnet adgang til privatskrifte. Det hgrer med til prestens
jevnlige gjerning a undervise om skriftemalet og invitere til det. Det vil alltid finnes
noen som ikke har frimodighet til 3 anvende evangeliet pa seg selv, hva grunnen enn
matte veere. | slike livssituasjoner kommer skriftemalet til hjelp med Kristi
fullmaktsord (Joh 20:23). De som strever med nervgse lidelser, blir henvist til
sakkyndig hjelp.

Utelukket er sjelegransking med forbehold om angerens smerte, oppregning av
syndene og godtgj@ring for begatte synder. Og utelukket er den kvasiterapeutiske
sjelesorg i et selvoppnevnt oppdrag.

e | sentrum for menighetens virksomhet star Herrens Nattverd, hvor alterets sa-
krament styrker de troendes samfunn med den treéne Gud.

En evangelisk nattverdliturgi kjennes pa dens gavestruktur «ovenfra», og pa
bekjennelsen til Kristi allmaktsord over fremsatt brgd og vin. Hva han sier, det skjer pa
underfullt vis, og tjener sine venner med sitt legeme og blod i sakramentets skikkelser.
De mottar med munnen det underfulle pant pa syndenes forlatelse, liv og salighet hos
den levende Gud.

Utelukket er kirkesamfunn i en sideordnet kirkestruktur, lgst fra Kristi ord og enhetens
sakrament, og likesa pastanden om Kristi legemes og blods sakramentale neaerveer i
kraft av menighetens nattverdfeiring og «<ssammen med» brgdet og vinen.

e Det liturgiske rom er vigslet til menighetens samling om kirkens Herre, virksom til
stede med Ord og Sakrament.

Bruken ma derfor tjene menighetens sendelse og prekenembetets oppdrag, Gud til
®re og pris. Prestens tilsynsansvar omfatter bruken av det gudstjenestelige rom.
Dette er stedet hvor dgpte samles som liturger for Gud, og blir utsendt derfra som
diakoner for sin neste, hver i sitt kall.

Utelukket er kirkerommets bruk i strid med prekenembetets oppdrag og menighetens
sendelse, unntatt i ngdssituasjoner, da koret dekkes til.

e Menighetens samling om Ord og Sakrament skal i ord og handling forkynne Guds
undergjerninger i en bevitnet Jesus-historie i fortid og natid.

| sentrum star den Oppstandne Kristus. Virksom med sin Hellige And bereder han oss
til Lammets bryllup pa den nye jord. Han sammenfgyer og forener oss, og lar oss
vokse som lemmer i Guds Ene Hellige Kirke (Ef 2:20f, 4:12ff). Her samarbeider prest og
lekfolk om bruken av Ord og Sakrament. Alle har medansvar for menighetens
gkonomi, og alle informerer og innbyr venner og bekjente til gudstjeneste og
gruppeundervisning.

Utelukket fra Kristi befalinger er den selvbestemte gudsdyrkelse med dens pafunn
og falske andelighet.

KSv/Hjelperen, side 207



41. HVOR FINS «DEN GAMLE UDELTE KIRKE»?

Pastanden om «den gamle udelte kirke» stammer fra anglikansk kirkehold. Den Nor-
disk Katolske Kirke har gitt den sin tilslutning (Scranton-erkleeringen i 1987), men
tankevekkende nok, fins den ikke i Den katolske kirkes katekisme.

lllusjonen en synlig kirkeenhet

Pastanden forutsetter at «den udelte kirke» fantes fram til aret 1054, da kirkefelles-
skap opphgrte mellom Romerkirken i vest og den byzantinske kirke i gst. Den udelte
kirke skal da ha veert en synlig, dokumenterbar st@rrelse for kristne i ettertid. Men
hvor var den?

Det kirkebeskrivende ord «synlig» fins ikke i de oldkirkelige bekjennelser, men er typisk
for kirker i den reformerte tradisjon siden Zwingli, Calvin og Bucer. Fglgelig kan de ikke
ha kirkefellesskap med lutheranere uten den megetsigende endring i Den augsburgske
bekjennelse art. 7: - «kirken er de helliges synlige forsamling, hvor Guds ord blir rett
forkynt og sakramentene rett forvaltet» osv. Synlig ma de helliges samfunn vaere hvor
teologiens gjenstand er Helligdndens umiddelbare gjerning, gitt til kjenne i trosytringer
og kirkenes tradisjoner.

Eksempler pa luthersk kirkemark er hgykirkelige svermerier og pietismens troende-
grupper under reformert innflytelse. Tilslgrende er den virksomhet som bestar i me-
ningsutvekslinger i en psykososial prosess, hvor malet er det kirkefellesskap som for-
midler evangeliets «kjerne» i nye former, relevant for menneskene i det sekulzer-
liberale samfunn. Denne reduktive fremgangsmate sikter mot det felles multiplum i
aeren, klassifisert som «tilstrekkelig» til kirkefellesskap og gjort forpliktende for felles-
skapets medlemmer. Den uenighet som fortsatt bestar i laeren, er her rangert som ut-
fyllende aspekter pa Bibelens innhold med rom for gudsdyrkelse og kristenliv i ulike
«former». Denne uenighet har status som «ikke kirkesplittende». Slike tankeoperas-
joner er Bibelen fremmed, og resultatene forvirrer med tilslgrende ordbruk.

Pastar man at den gamle, udelte kirke fremstar «hos oss», er det et uegentlig svar.
Problemet bestar: Hvor er Guds Ene Hellige Kirke a finne? Den romersk katolske kirke
svarer: Hos oss! Den Nordisk Katolske kirke svarer: Hos oss! De ortodokse kirker sva-
rer: Hos oss — med henvisning til kirkens hele tradisjon hvor lzeren er innhyllet i mystik-
kens take. Ogsa baptistene svarer: Hos oss! Samme svar avgir karismatikere og kristne
gjenfgdt i vekkelsens opplevelsesmystikk og forent pa inderlighetens grunn. Angloka-
tolikker siden 1800-tallet svarer med henvisning til kirkens tre forgreninger; den orto-
dokse kristenhet i @st, Romerkirken i vest og dertil den anglikanske kirke (Church og
England).

En buddhist som i var tid vil konvertere til kristendommen, star overfor det samme
problem som i oldkirkens Roma eller Antiokia: Hvor er Guds Ene Hellige Kirke?

Visjonen omsatt i et pkumenisk program
Den moderne gkumenismes far, greven Nicolaus von Zinzendorf (d 1761) presenterte
en annen type gkumenikk, da han organiserte «den apostoliske menighet» i Herrnhut,

KSv/Hjelperen, side 208



forent i Jesus-mystikk pa inderlighetens grunn og befridd fra konfesjon. | den tro at
den filadelfiske sammenslutning (el societet) gjorde synlig den apostoliske menighet i
aposteltiden, presenterte han en modell for kristenhetens gjenforening gjennom ver-
densomspennende misjon. Her er laeremotsetninger rangert som «meninger» som
krever kristnes overbarenhet. Brgdremenighetens medlemmer i Herrnhut kom fra
ulike kirkehold og ble modell for «misjonskirker» i ettertid. Tankegangen fikk omfat-
tende virkninger i moderne gkumenikk siden 1850-arene, blant annet med «open
communion», apen for alle pa eget ansvar, men fremmed for kirkens rettspraksis
siden aposteltiden.

Anglikanere, nykatolikker, hgykirkelige - og mange med dem, synliggjgr troens
fellesskap i samlingen om biskopen. | kraft av «den apostoliske suksesjon» av
handspaleggelser tilbake til apostelen Peter, forvalter han rkens enhetsarv. Med
denne fiksjonshistorie vil man foregripe kirkens synlige gjenforening (Reunion).

Enten man samles om biskopen eller kirkefellesskap begrunnet i den felles troserfa-
ring, ma visjonen om en gjenopprettet kirkeenhet gjgre moderne gkumenikk til en kris-
tenplikt. Dette svermeri har Luther beskrevet slik:

«Entusiasmen bor i Adam og hans etterkommere fra begynnelsen til verdens ende. /.../
Og den er opprinnelsen, kraften og makten i alt kjetteri, ogsa i pa-vedgmmet og
muhammedanismen. Derfor skal og ma vi holde fast pa at Gud vil ikke ha noe med oss
mennesker & gjare annet enn ved sitt ytre ord og sakrament. Men alt man roser seg av
uten Ord og Sakrament, er av djevelen. (SA 8:10. Merk skriftbegrunnelsen.)

Med entusiasme (el svermeri) siktes til enhver fromhet som fglger andre stemmer enn

Den gode hyrdes stemme (Joh 10:5, jf Ap 2:2, 9, 13, 24f, 3:3f, 8, 10f.

Svaret «hos oss» utelukker «bekjennelse» i nytestamentlig mening (homologi), og
dermed bekjennelsestro lutherdom, som ikke har noen annen berettigelse enn a veere
talergr for Guds Ene kirke i den apostoliske laeretradisjon. Guds kirke frem-trer som
apostolatets kirke i den hengivende tilbakemelding pa apostelordets lzere fra Herren
Jesus Kristus (1 Tess 2:13f).

Allerede Nytestamentets skrifter dokumenterer Jesu varselrop mot fariseernes og sa-
duséernes leere (Mt 16:6, 12, jf v 16, 22f), virksom med kirkegdeleggende kraft allerede
i aposteltiden (1 Kor 5:6, 7:8, Gal 5:9). Allerede den gang fremstod falske profeter og
selvkloke superapostler, som om Guds ord utgikk fra dem. Jer 8:4-13, jf 14:14, 27:15,
28:15. 1Kor 10:1-13, 14:36, 15:1-3, 1 Tess 2:13f.

Tyatira-menigheten lot seg besnaere av satans dypsindigheter (Ap 2:24). Den selvtil-
fredse Laodikea-menigheten (3:14ff) foretrakk det likegyldige leeremangfold (indiffe-
rentisme) fremfor Helligdndens gjerning med Krist ord — som lik gull lutret i ild ikler
fattige, blinde og nakne syndere Guds rettferdighet ved tro alene. Alt star og faller
med Kristi himmelske lzere, gitt videre i og med det apostoliske ord: «Den som har gre,
ma hgre hva Anden sier tils menighetene!» Formaningen gjentas lik et refreng til de
sju sendebrevene, for han alene er Den Sanndrue og Hellige, og det troverdige vitne
(Ap 3:7, 14).

KSv/Hjelperen, side 209



Jesu formaninger i sendebrevene gjentar varselropene hans i begynnelsen, Mt 7:15 -
Vokt dere for de falske profeter, som kommer til dere i saueham! Advarselen hgres
gjennom apostelordets laere i endetiden (Rom 16: 17f, 15, 2 Tim 3:1-9, osv). Heller ik-
ke i aposteltiden fremstod kirken uten splittelser og frafall. Guds kirkes fremtreden pa
denne jord vil i tidens Igp alltid veert truet av trossamfunn og bevegelser med rom for
reservasjoner mot apostelordets lzere, gitt videre til kirken fra kirkens Herre.

Jesu varselrop mot sadduséernes og fariséernes leere lyder gjennom kirkens historie,
men later til @ bli overhgrt. Matteus har i sin redaksjon plassert advarselen mot fa-
riséernes og sadduséernes surdeig naer kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse (Mt 16: 6,
12, 16). Surdeigen motsier Kristus-bekjennelsen, begrunnet i Det gamle testamentes
Messias-vitnesbyrd om Jesu persons hemmelighet og hans verk, og stadfestet med
Guds vitnesbyrd, som reiste ham opp fra de dgde.

Hvorfor vender man det dgve gre til Jesu varselrop? Med hvilken autoritet og kompe-
tanse tilslgrer man Jesu og apostlenes kamp mot vranglerernes kirkegdeleggende
virksomhet? Hvorfor overser man den stgrste kirkefare — antikristens virksomhet
gjennom endetidens trengsler? Jesu visitas i Apenbarings-bokens sendebrev gjelder
hans kirke pa jorden i tidens Igp —ingen menighet eller prest unntatt.

Er de kristnes synder arsaken til verdens vantro?

Kristentroen er Den Hellige Ands suverene verk hos dem som hgrer Kristi ord fra Fade-
ren, Joh 17:20. «Verden» er i her den stolte menneskenatur — «den gamle adam» med
sine lggner i stadig motstand mot dpenbaringsordets Gud, v 6, 8, 9, 12.

Like lite som verden kan se Sgnnens herlighet fra Faderen, kan verden se den herlighet
som kirken har i Kristus Jesus. Den bevitnet han med de undergjerninger han gjorde
nar det passet ham, og med sin oppstandelse fra de dgde pa den tredje dag. Lik de
kristne i aposteltiden, er ogsa vi henvist til apostelordets leere fra Faderen og Sgnnen (v
20), for ved «deres ord» er Helligdnden suveren og virker den tro som anvender Guds
velgjerninger i Kristus, enhver pa seg selv i troens lydighet. Og dessuten er vi henvist til
kirkens kjennetegn, innstiftet og befalt av den oppstandne Kristus. Tegnene gj@ér Guds
universelle kirke lokaliserbar og tilgjengelig i samlingen om Ord og Sakrament, forval-
tet pa Kristi vilkar. Der er Guds tempel og Andens bolig. Der er den oppstandne Krist-
sus virksom til stede. Vi vandrer ikke beskuelse, men er henvist til tegnene fra den
korsfestede og oppstandne Kristus.

Lik Kristi guddoms herlighet, er kirkens herlighet alltid skjult under korset i denne ver-
den (Apol 7/8:19-20). Bibelord om Sgnnens herlighet i Jesu skikkelse ma vi lese i lys av
hans oppstandelse og opptagelse til Faderens hgyre, og vente dagen da han kommer
som verdens dommer, synlig i sin Guddoms herlighet. Vil vi skjelne mellom den synlige
og usynlige kirke, sa gjelder denne distinksjon kirkens fremtreden for Guds asyn i den
kommende verden.

Kirkens enhet er Guds Ene Hellige Kirke i himmelen og pa jorden. Hun har aldri veert
«den udelte kirke», og kan heller ikke bli den «gjenforente kirke», for kirkens synlige
enhet er Kristi verk pa Dommens dag. Da skal verden se Jesus i hans Guddoms herlig-
het, og gjenkjenne ham p& sarmerkene med grat og klage, Ap 1:7, og alle erkjenne at
han er HERREN, til Gud Faders aere, Fil 2:10. Da fgrst apenbarer han sin kirkes herlig-

KSv/Hjelperen, side 210



het, nar han lar Faderens velsignede ga inn i det rike som er beredt dem fra verdens
grunnvoll ble lagt, Mt 25:33.

| mellomtiden er det svermeri a fremsta som talergr for «den gamle udelte kirke», og
svermeri a gjgre det til en kristenplikt 8 medvirke til «den gjenforente kirke». Jesu for-
bgnn - «at de alle ma veere ett liksom vi» - Faderen og Sgnnen, hgrer sammen med or-
dene «hellige dem i sannheten, ditt ord er sannhet», Joh 17:11 og 17.

Kirkefellesskap oppnas ikke med oppkontruerte avtaler pa «tilstrekkelig» grunnlag,
men ved den tro som Helliganden skaper ved evangeliet uten var fornuft eller kraft.
Denne tro gir seg til kienne pa Abrahams vis - i barnlig tillit til «ditt ord» - Faderens ord
til Sgnnen, gitt videre til kirken i og med det apostoliske ord, Joh 17:8, 14, 20.

Menighetens sendelse pa ethvert sted er ikke begripelig pa annen mate enn i den tro-
faste formidling, hvor dgpte leerer av det apostoliske ord a holde alle Herrens befa-
linger i en dennesidig, bevitnet menighetshistorie. Den er historien om dgpte men-
neskers bruk av Guds Ord og Sakrament i dette sogn eller pa dette sted. Men frem-
stod apostolatets kirke pa dette sted? Et bekreftende svar gir troskapen mot apostel-
ordets laere. Den bevitner troens gudstjeneste, som omfatter den himmelske gudstje-
neste allerede (1 Kor 10:16f). Vi er henvist til Guds kirkes kjennetegn. Vi ser mennes-
ker bruke Guds ord og sakramenter, og vi hgrer hva de bekjenner og ber, men Gud ser
i hjertene.

Konklusjon

Skjult under korset er «de helliges samfunn» a finne «der hvor evangeliet blir leert rent
og sakramentene forvaltes rett», CA 7. Der er den oppstandne Kristus virksom til ste-
de, hvor dgpte mennesker etterfglger ham i troskap mot det apostoliske ord «som
Guds ord, som det i sannhet er», 1 Tess 2:13, jf Mt 10:40, Lk 10:16, 1 Kor 15:1f.

Ambisjoner om a gjenopprette «den gamle, udelte kirke» eller gjenforene de kristne
tilslgrer og gir rom for vrangleeren, forvirrer og forfgrer, og forvrenger og omdanner
kikens fremtreden pa menneskers vilkar. Ambisjonene vitner om antikristens forfg-
rende virksomhet over prekestoler og leerekatedre.

Liksom Guds Ene Hellige Kirke var en virkelighet i aposteltiden og oldkirken, tross
mange splittelser, sa er hun ogsa en virkelighet i var samtid, tross flere konfesjoner,
mange denominasjoner og utallige trossamfunn. «De helliges samfunn» ma veere
gjenstand for tro, hvor Guds evangelium blir forkynt og mottatt med munnen i sakra-
mentets skikkelser.

Sann gkumenikk kaller oss fra svermeriets kirkedrgmmer tilbake til kirkehistoriske
kjensgjerninger under syndefallets kar. Her er det kristnes skyldighet a bekjempe
ukjeerlighet, oppklare misforstaelser og avvise reservasjoner mot apostelordets laere
fra Herren. Det er var skyldighet a bekjenne Kristi ord mot de tre kirkesvermerier:

- mot alle forsgk pa a synliggjgre «de helliges samfunn», skjult under korset.

- mot alle dndeliggj@rende drgmmer om «en platonsk stat» bekjenner vi at Guds Ene
Hellige Kirke «virkelig er til, nemlig de sant troende og rettferdige som er spredt utover
hele jorden. Og vi fgyer til dens kjennetegn: Evangeliets rene leere og sakramentene.
Denne kirke blir med rette kalt «sannhetens stgtte» (1 Tim 3:15), for den bevarer det
rene evangelium og det som Paulus kaller «grunnvollen» (1 Kor 3:12). Apol 7/8: 20.

KSv/Hjelperen, side 211



- mot det relativiserende svermeri om kirkefellesskap etablert pa «tilstrekkelig grunn-
lag», og dermed rom for reservasjoner mot «evangeliets laere og om forvaltningen av
sakramenteney, gitt kirken i og med det apostosliske ord.

Herren Jesus vet hva som bor i mennesket, og derfor ber han for sin troende kirke at
hun ma veaere ett. Og laert av Guds lov og evangelium ma vi be: «Hellige oss i sannhe-
ten, ditt Ord er sannhet».Joh 17:11, 17.

OPPGAVE: EN TEKST TIL ETTERTANKE OM «BIBEL OG BEKJENNELSE»

Concilium Nicaenum Il ar 787. Vedtakene om tradisjonene i kirken.

Kilde: Denzinger: Enchiridion Symbolorum MCMLX s 146-150. Oversatt av Willy
Abildsnes. (Kursiv her.)

Actio VIl og VIII
302

Idet vi likesom gar den kongelige sti og fglger vare hellige fedres gudgitte leere og den
katholske kirkes overlevering, for vi vet at kirken er den Hellige Ands som bor i den, -
(og derfor) avgjer vi med all ngyaktighet og omhu:

| likhet med avbildningen av det dyrebare og levendegjgrende kors skal de zerverdige
og hellige bilder, som er semmelig fremstilt med malerfarver, mosaikk-biter eller annet
materiale, settes pa hellige kar og klzer, pa vegger og tavler, pa hus og ved veier, bade
var Herre og Gud og frelsers Jesu Kristi bilde og bildet av var ubergrte herskerinne, den
hellige gudfgderske, av de arefulle engler og av alle hellige og fromme menn. For jo
oftere de skues gjennom billedmessig gjengivelse, jo mere oppvekkes de som betrakter
disse bilder til ihukommelse av og til lengsel efter originalene.

Bildene skal gis hilsen og aerbgdig tilbedelse, dog ikke den sanne dyrkelse ifglge troen,
som tilkommer alene den guddommelige natur, men pa den mate det gjgres overfor
det hellige korsets bilde, de hellige evangelier og de gvrige sakrale gjenstander. For a
ere bildene skal det frembeeres rgkelse og lys, som de gamle fromt hadde for skikk.
«For den aere som vises bildet, gar over pa originalene («prototypene»).

303

Slik befestes vdr hellige fedres laere, ja den katholske kirkes overlevering, den som fra
jordens ene ende til den andre har mottatt evangeliet; slik fglger vi Paulus, som talte i
Kristus, og hele den gudelige apostoliske forsamling og den fedrene hellighet, idet vi
fastholder de overleveringer vi har mottatt.

Slik synger vi profetisk seiershymner for kirken: Gled deg sare, datter Sion, rop ut Jeru-
salem, fryd deg og juble av hele ditt hjerte! Herren har tatt bort fra deg dine motstan-
deres urettferdige gjerninger, han har forlgst deg av dine fienders hand; du skal ikke
mere se noe ondt, der skal vaere fred over deg til evig tid.

KSv/Hjelperen, side 212




304

Derfor: de som vdger a tenke eller laere annerledes, eller i likhet med bannsatte vrang-
leerere @ forakte de kirkelige overleveringer og tenke noe nytt, eller G forkaste noe av
det som er overgitt kirken: evangeliet, avbildningen av korset, billedkunsten eller mart-
yrens hellige levninger, eller falskt og listig G p@gnske ut noe for G kullkaste noe som
helst av den katholske kirkes rettmessige overleveringer, eller G bruke til verdslige for-
madl de dyrebare sakrale gjenstander eller de hellige klostre: er de biskoper eller klerike-
re, byder vi at de skal avsettes; er de munker eller legmenn, skal de utelukkes fra kom-
munionen.

Actio VIII
306

Vi anerkjenner de hellige bilder. De som ikke mener slik, legger vi under bann -

308

Om noen forkaster noen som helst kirkelig overlevering, skreven eller uskreven, han
veere forbannet.

Det var en kaotisk kirkesituasjon da det fgrste gkumeniske konsil kom sammen i Nicea
i ar 325. Kanskje keiseren kunne komme biskopene til hjelp? Nei, keiser Konstantin
hadde innkallingsrett, men ingen laeremyndighet i kirken. En delegasjon kom tilbake
med uforrettet sak. Konsilfedrene kom til erkjennelse at de var uten myndighet og
kompetanse til a treffe gyldige laerevedtak, annet enn a stadfeste og istemme den lzere
som beviselig var blitt lzert i kirken siden aposteltiden. Denne erkjennelse gjorde et
sterkt inntrykk pa Martin Luther da han studerte konsilvedtakene (canones) fra oldkir-
ken.

| kraft av apostelordets laere fra Kristus er Nytestamentets skrifter kirkens kanon eller
rettesnor og malestokk for kristnes lzere og liv. Nar en synode (el et konsil) stadfester
og bekjenner og stadfester apostelordets lzere mot vrang leere, fremstar synoden med
apostolisk autoritet og kompetanse, og en menighet kan i den gudstjenestelige ordning
stadfestet laerevedtakets guddommelige gyldighet. Pa dette ngdvendige vilkar aner-
kjenner den bekjennelsestro lutherdom de fire fgrste gkumeniske konsil og identifise-
rer seg med den gamle kirke. Senere fulgte den glidning i begrepene som ga rom for
leerdommer og tradisjoner i strid med det apostoliske ord fra kirkens laerer Krisstus Je-
Sus.

Ovenstaende sitater gir anledning til 3 anvende Nytestamentet som malestokk og ret-
tesnor, og med det apostoliske ord besvare fglgende spgrsmal:

e Med hvilket middel er Den Hellige And virksom i kirken? (302)

e Hva er den kristnes frihet i bruk av bilder, skikker og seremonier? (302)

e Hvordan stadfester vi og bekjenner Guds kirkes laeregrunnvoll lagt i be-
gynnelsen? (303)

e Hva er troskapens malestokk i Guds kirke pa jorden? (304)

e Hvorfor anerkjenne billedbruk i kirkens liturgiske rom? (306)

e Hvorfor forkaste noe av kirkens sedvaner eller tradisjoner? (308)

e Hvilken tradisjon har Kristi ord og befaling?

KSv/Hjelperen, side 213




Den bekjennelsestro lutherdom har avvist Nicenum Il fordi de siterte vedtak strider
mot prekenembetets myndighet og kompetanse fra kirkens Herre, og er fglgelig uten
gyldighet i kirken.

Fiksjonen «den udelte kirke» omfatter Nicenum Il og frister med antikkens sannhets-
kriterium, anvendt pa kirken med henvisning til Vincent av Lerin (d ca 434): «Vi holder
fast ved det som er blitt trodd over alt, alltid og av alle». Fanget i antikkens sannhets-
bevis og uten begrunnelse i apostelordets lzere, taler her det «vi» som uten skriftbevis
fremstar som den rettroende og katolske (allmenne) kirke. Da kan hanflir veere en be-
timelig reaksjon pa den uhgrte nyhet - Guds sannhetsbevis, som reiste Jesus opp fra de
dgde. Apg 17:32 — Da de hgrte om oppstandelse fra de dagde, gjorde noen narr av
ham... Gud har stadfestet sine Igfter til fedrene, utlagt i Jesu undervisning om sin per-
son og det verk han matte gjgre.

Sa er ikke problemet ikke overleveringer i og for seg, men overleveringer som motsier
eller tilslgrer den «sunne lzere» fra Herren Jesus. Det dpenbare uttrykk er de gdelagte
kirkehjem, hvor gudstjenestelige ordninger gir rom for menneskers pafunn og tradisjo-
ner under skinn av kristendom. De bedrar med tradisjsoner fra en dapenbaringskilde
ved siden av «Skriften alene» og den rett utlagte Skrift fra «Kristus alene».

Jf Jesu oppgjer med de skriftlaerde og fariséerne, Mt 15:1-20, 23:1-33 og Joh 8. Se
videre Gal 1:14, Fil 3. 1 Kor 11:2 og 14:36-38 mot den falske emansipasjon.

Kol 2:1-8 beskriver den trofaste kirke i apostelordets etterfglgelse, som saklig sett

beskriver den konfesjonelle Iutherdom, dens begrunnelse, anliggende og

berettigelse. 1 Tess 2:13-14, jf 2 Tess 3:6. Skriftmaterialet er stort.
Jesu utvalgte apostler ga «den fagre skatt» videre til kirken (2 Tim 1:14) — den rett ut-
lagte Skrift fra dens Herre. De gjorde de utrustet pa Pinsedagen med Andens gaver
mer enn andre kristne. Denne skatt har vi mottatt for & gi den videre til vare et-
terkommere. Den trofaste kirke gser ikke av sprukne brgnner (Jer 2:13, jf 6:7, Ap 9:1f),
men fra frelsens kilde, klar og ren (Jes 12:3, jf, Ap 21:10-12, 22:1). Kilden er «Gud og
Lammet», og apostelordets lzeretradisjon er elven med «livets vann», og innholdet
kort kort fremstilt i Luthers Lille Katekisme.

Med var bruk av sakssvarende uttrykk fra den gamle kirke bevitner vi var evangeliske
identitet i den apostoliske lzeretradisjon. «Lutherske» kristne er fglgelig ingen ny kirke,
men den gamle kirke i den bundne skrifttradisjon. Den trofaste formidling gjorde den
wittenbergske reformasjon tvingende ngdvendig.

Da skulle vel saken vezere klar? Dessverre ikke. Mennesket er menneske, og en kristen
bestar som kjent av «to deler» (E Solli). | vart indre gjgr arvesynden motstand mot
apenbaringsordets Gud. Vi foretrekker vart eget (Esek 11:2, jf Mt 7:15, Joh 5:43, 7:18,
1 Kor 10:24, 1 Pet 1:20, osv). Det er Guds barns erfaring nar troen gves i gjerninger
lagt foran oss i Guds ord (Ef 2:12). | denne gode strid kommer Den Hellige And oss til
hjelp med Kristi ord, lik duen med det friske oljeblad (1 Mos 8:11, Gal 5:17).

En leerdom er denne: Kirkens reformasjon ma paga i hjertenes re-formasjon, hvor fa-
riséervisdom ma vike for Guds ubetingede nade (favor Dei). Saken gjelder den nytes-
tamentlige tro, alltid med Jesu varselrop i grene, Mt 16:12 — Pass dere for fariséernes
og sadduséernes lzere! Denne advarsel har evangelisten Matteus plassert like forut for
Jesu spgrsmal til de tolv: «Hvem sier menneskene at Menneskesgnnen er?»

KSv/Hjelperen, side 214



42. HAR ALLE RETT TIL PREKENEMBETET?

«Lavkirkelig», kaller man det embetssyn» som hevder at alle kristne har rett til 3 utgve
det offentlige hyrde- og leereembete, lik en kake som settes fram med et «vaer sa god».

Omsatt i praksis, har lavkirkelige kristne siden 1800-tallet sluttet seg sammen i fore-
ninger etter mgnster fra det liberale folkedemokrati. Gjennom medlemskap i fore-
ninger ble interessefellesskap og landsdekkende nettverk etablert som basis for kriste-
lige organisasjoner. Det fremstod en sideordnet kirkestruktur med den stats- og folke-
kirkelige virksomhet som rammeverk. Det synlige uttrykk er virksomheten pa bedehu-
set innen sognemenighetens ordninger.

Norge er det land i Norden som er bedehus-landet fremfor de andre. Med naermere
ettersyn er benevnelsen szerlig relevant for Skagerak-kysten, Rogaland og videre nord-
over pa Vestlandet. Bedehusenes tetthet og den samlede virksomhet tatt i betrakt-
ning, etablerte en folkelig «bedehuskultur» ved siden av Guds ord og sakramenter for-
valtet av sognemenighetens «rettelig kalte» prest.

Forholdet artet seg pa mange vis, kalt «spenningen i norsk kirkeliv. Karakteristisk er
ordparene «prest og predikant» eller «kirke og bedehus», og likesa talen om det «fri-
villige» arbeid ved siden av den «offisielle» kirke. Ordbruken vitner om pietismens inn-
flytelse gjennom et par arhundre, da kristne med erfaringer i «frelsens orden» kom
sammen i private smasamlinger (konventikler), og med tiden uavhengig av sognepres-
tens ledelse eller tilsyn. Vi bgr ikke se oss blind pa de laeremessige implikasjoner, men
utvide perspektivet pa forutsetninger gitt i en forhistorie.

Gjennom hgymiddelalderen ble kirkens virksomhet etablert i en befolkning inndelt i
territorielle menigheter. Sognemenigheten fremstod i gudstjenestelige ordninger un-
der sogneprestens ledelse, og med tiden fikk han ansvaret for den geistlige betjening i
flere sogn i et prestegjeld. Vi ma ha for gye de kirkegeografiske og sosiale forutset-
ninger for en sideordnet kirkestruktur i vart land.

Under hgymiddelalderkirkens virksomhet fgr «Manndauden» (1349), skal det ha veert
om lag 200 innbyggere pr prest. | 1814 var tallet gkt til om lag 800 pr prest. Omkr ar
1900 var forholdstallet gkt med flere tusen i kirkens disfaver, szerlig i byene. Foruten
befolkningsvekst er det nok a vise til industrialisering og tilflytting til de stgrste byene.
Samfunnsendringene medfgrt et indrekirkelig frafall kalt «sekularisering». Omkr 1950
satte man navn pa problemet «de kirkefremmede». | dag er folkekirken fremmedgjort
for sin egen basis, mens det sekulzer-liberale samfunn har erstattet den konfesjonelle
stat.

| vart land mangler vi kirkegeografiske oversikter over endringene i den kristelige folke-
tradisjon pa sogneniva. De tradisjonsvitenskapelige og landsdekkende intervjusam-
linger mangler. Og likevel star vi overfor den kirkelige folketradisjon hvor lekfolk sam-
arbeider med sin prest i den felles gudstjeneste om nddemidlenes bruk. Dette samar-
beid forutsetter naerhet og jevnlig bruk. Tilbake til forhistorien i mangt et landsens
sogn: Var sognekirken tillagt atte gudstjenester i aret og stod tom vinters tid, sier det
seg selv at alternativet til det kirkesosiale menighetsliv ble troendegruppen og bede-
huset samlingspunkt for folk pa stedet. Mange steder pa S@r- og Vestlandet ble bede-
huset reist i et samarbeid mellom troendegruppen og bygdefolket (Andr Ropeid). For-
holdene varierte og virksomheten pa bedehuset ble et sosialt produkt av ulik karakter.

KSv/Hjelperen, side 215



| vidstrakte prestegjeld med tungvinte kommunikasjoner ble sognepresten — bosatt
ved hovedkirken, en marginal langt unna det lokale kristenliv i den private sfaere. Un-
der omstendighetenes tvang matte han agere embetsmann i en kongelig forvaltnings-
kirke. Desto viktigere ble lekfolks engasjement i den kristne trosformidling.

De gamle talemater ser ut til 3 vaere pa hell under endrede samfunnsforhold. Selv om
mangt et bedehus sjelden blir brukt, eller solgt til andre formal (muslimer?), er de vik-
tige paminnelser om det kristelig-sosiale vilkar, skal trosformidling finne sted i et byg-
gende menighetsarbeid. Hva skjer med kirkens trosformidling i den folkelige sammen-
heng? | grisgrendte strgk? | byer og tettbefolkede strgk?

Den felles gudstjeneste forutsetter et interaktivt forhold til en etablert undervisning pa
alle aldersniva. Et nettverk av gruppearbeid eller «kirkeskoler» er av grunnleggende
betydning, skal det ordnede gudstjenestefellesskap kunne fremsta som apostolatets
kirke pa dette sted og veere et kirkehjem pa Guds kirkes ubeskarne grunn.

Troens bekjennere star overfor oppgaven a fornye lzeren om de troendes prestedgm-
me, og om det hyrde- og l&ereembete som Kristus innstiftet og ga videre til kirken (pas-
tor/prest). Jeg viser til professor Sverre Aalens vektige bidrag (FBB’s ressurssider,
www.fbb.nu). Det bgr bearbeides med henblikk pa gruppeundervisning.

Forestillingen om et prekenembete som lik et verv gar pa omgang, den var apostelti-
dens kirke fremmed, og derfor ukjent ogsa for den gamle kirke og den wittenbergske
reformasjon. Kristus utvalgte sine apostler, og de innsatte i sin tur biskoper eller pres-
ter (Apg 14:23), som igjen gjorde det samme (Tit 1:5). Dette selvrekrutterende hyrde-
og leereembete er «Andens embete» (d geistlige embete, 2 Kor 3:8).

Med apostelordets laere fra Kristus (Kristi ord) vitner Anden om Kristus og ham korsfes-
tet, og oppmuntrer oss til frimodig tro og utholdende bekjennelse (Joh 14:26, 16:17f,
Rom 10:13f, osv. CA 5:1).) La meg f@grst kommentere Luther-bruken i denne sammen-
heng, og deretter pietismens abstrakt-funksjonelle tankegang.

Martin Luther

Ble i Ippet av arene 1520-23 drevet til skarp polemikk mot pavedgmmet og dets offer-
prester. Til den historiske bakgrunn hgrer Cluny-reformen pa 1100-tallet, da “den kir-
kelige myndighet” (potestas ecclesiastica) ble overfgrt til paven alene. Dermed ble
biskopene i den europeiske kristenhet degradert til pavens delegater som utgvere pa-
velige fullmakter.

Den unge Luther protesterte med henvisning til dapen, og hevdet at den kirkelige
myndighet var gitt alle dgpte. Noen trakk slutningen umiddelbart: Det prekenembete
som presten utgver, er "alle dgptes prekenembete” (Martin Brecht). Luthers elever og
medarbeidere var ikke overbevist. | Luthers skrifter siden 1524 er dapsargumentet
kraaftig nedtonet og lite fremme, og mot slutten av sitt liv advarte Luther mot ukritisk
lesning av skrifter fra hans unge ar.

Konkordiebokens bekjennelser fra reformasjonstiden illustrerer forholdet. | de sam-
menhenger hvor embetslaeren er utfgrlig behandlet, er det abstrakt-funksjonelle em-
bete fraveerende (CA, Apol og Tractatus). Her er det viktig @ veere klar over at bekjen-
nelsesskriftenes status som ”avledet norm” (norma normata) ikke er avledet av Lu-
thers skrifter, men den rett utlagte Skrift, gitt kirken i og med det apostoliske ord fra
Skriftens Herre. Det er denne utleggelse "lutheranere” stadfester med Skriftens ord.

KSv/Hjelperen, side 216



Men lar man kirkeleeren veere avgjort med Luther-sitat, eller med et kompendium av
Luthers teologi (hvilket?), har man tillagt ham en autoritet som han kontant avviste
som Antikristens leere. Pa samme mate som det finnes en naiv og en lzerd biblisisme,
finnes en naiv og en leerd Luther-misbruk.

Pietismens fedre

ville fgre reformasjonen "videre”, og grep fatt i den gamle kritikk fra spiritualistisk hold
— mot Luther som stanset reformasjon pa halvveien. Na stod man overfor oppgaven a
ga "videre fram” og fullfgre reformasjonen i "fromhetens praksis” (praxis pietatis).
Men hva er fromhet?

Et vendepunkt ble Philip Jacob Spener’s ”Pia Desideria” (1675). Hans leere om “det al-
minnelige prestedgmme” gjorde sogneprestens gjerning overflgdig i troendegruppen.
Lekfolk ble gjort til smaprester og troendegruppene til smakirker (ecclesiola). Med stor
konsekvens ble presteembetet (pastorembetet) oppfattet som et menneskepafunn
(radikal lavkirkelighet). Med forkjeerlighet for «gode» bibelord ble pastoralbrevene
stilt i skyggen av den selektive bibellesning. De ble snart oppfattet som uttrykk for «in-
stitusjonalisering» mot slutten av aposteltiden. Dap, privatskriftemal og nattverd ble
oppfattet som "ytre” ting, til forskjell fra — eller i motsetning til den gjenfgdtes “indre”
liv. Den svake sakramentforstaelse var tydelig allerede hos Johann Arndt (d 1621);
hgyt aktet og et kronvitne i pietistisk sammenheng.

Den pietistisk-lavkirkelige tradisjon tillegger kristne en dobbeltrolle. Pa den ene side
utgver de troende prekenembetet i den private sfaere, pa den annen side er hyrde-
funksjonen forbeholdt dem som har troendegruppens kall, representert ved forening,
organisasjon o |. Kallspraksis forutsetter at Kristus har opprettet et abstrakt embete,
og overlatt til kristne selv @ bestemme utforming og oppgaver alt etter omstendighe-
tene (jf adiafora i betydningen ”likegyldige” ting). Derfor kan lavkirkelige meget vel
tale om Guds innstiftelse av en hyrdetjeneste til a forvalte evangeliet og sakramente-
ne, samtidig som man avviser kall til hyrdetjenesten i bestemt form og med bestemte
kjennetegn. Det ville jo medfgre utskillelse av noen fa (klerus) til et embete som andre
ikke har, i strid med distinksjonen mellom offentlig og privat. Det er nettopp hensikten
med distinksjonen a avvise det hyrde- og leereembete som etterfglger Herrens apostler
med Kristi mandat og fullmakter. Man avviser det embete som er blitt bevart i kris-
tenheten siden aposteltiden.

En rekke bibeloversettelser oversetter uten videre "diakonia” med «tjeneste», og til-
slgrer de steder der benevnelsen ordet brukt om det faste, apostoliske hyrde- og lzere-
embete (apostel, aposteldisippel, biskop/prest). Da bgr man for leserens skyld over-
sette med ordet “embete”, f eks "Amt” (tysk), “virka” (finsk), osv. Straks kan leseren
oppfatte hva slags “diakonia” Timoteus, Titus og andre var betrodd. Kall og innsettelse
i prekenembetet gjorde forskjellen mellom pastor og andre menighetslemmer.

Eksempler:

Diakonia brukt om apostelembetet (apostolatet): Apg 1:17, 20:24, 21:19, Rom 1:5, 1
Kor 9:2, Gal 2:8, 1 Tim 1:12.

Om hyrde- og biskopembetet (pastoratet) i forlengelsen av apostolatet: 2 Kor 3:6-9,
5:18, 6:3, Ef 4:12, Kol 4:17, 2 Tim 4:5.

Forskjell pa embeter: 1 Kor 12:5, Rom 12:7.

KSv/Hjelperen, side 217



Den abstrakte-funksjonelle tankegang

Den er forestillingen om prekenembetet som summen av ”“lederoppgaver” i den felles
virksomhet. “Lederne” for hvert sitt arbeidsomade (el aktivitet) utgver hvert sitt verv
som representanter for prekenembetet “som helhet” — lik tilmalte stykker i en kake.

Karakteristisk er distinksjonen mellom hyrdetjenestens innhold og form. Innholdet
krever tankeoperasjonen konkretisering i organiserte former. Tjenesten er i sin mest
omfattende form kjent under benevnelsene pastor, forstander o I. Men siden kristne
ikke er bundet til former (det spiritualiserende moment), star fellesskapet fritt til a ut-
forme prekentjenesten alt etter tid og sted, interesser og behov. Denne frihet gjgr
prekenembetet til et verv pa omgang. Praksis svarer godt til det liberale folkedemo-
kratis idéer om individers medlemskap, rettigheter og valgbarhet.

Slutninger fra innhold til form fglger tre faser: (1) Abstrahering — a forestille seg inn-
holdet i en gudvillet hyrdetjeneste uten form. (2) Konkretisering - a forestille seg hyr-
detjenestens former alt etter behov og hensiktsmessighet. (3) Applisering — a omsette
hyrdetjenestens innhold i praksis, ved kall (og innsettelse) til bestemte lederoppgaver.
Resonnementet forutsetter at en pastor (el menighetshyrde) ma vi ha, men bare som
en blant flere tjenester. Ogsa de andre utgver prekenembetet, bare i en annen form, f
eks en sgndagsskolelzerer, kantor, kateket, gruppeleder, osv.

Tankegangen hviler pa et taushetsargument: Siden det ikke finnes noen overdragelses-
formel i Nytestamentets skrifter, og siden Skriften ikke foreskriver det offentlige pre-
kenembetet i en bestemt “form”, trekker man slutningen: Formene er overlatt til var
frihet. Men et taushetsargument beviser ingenting. Det gjgr heller ikke slutningen fra
det som er — prekenembetets innhold - til det som bgr vaere, nemlig former etter be-
hov. Ord om behov og hensikt er legitimerende maktsprak om politiske beslutnings-
prosesser, som til sist reiser spgrsmalet: Hva skal vi med presten?

Man trenger ikke Guds ords opplysning for a forsta at en menighet trenger en ”leder” -
"for ordens skyld”. Den abstrakt-funksjonelle embetside er et stykke herlighetsteologi.
Den utfordrer det menighetsbyggende arbeid pa det avgjgrende punkt: A holde fast
ved Guds orden for skapelse og kirke. Guds orden er omfattende. Like lite som inkar-
nasjonen er et tenkt tilfelle, er heller ikke Jesu utvalgte apostler og deres etterfglgere
tenkte tilfeller. De er hyrder i kjgtt og blod. Holder vi fast ved ekteskapet mellom en
mann og en kvinne i kjgtt og blod, ma vi holde fast ved Guds kall til mannen som Jesu
Kristi og apostlenes etterfglger i prekenembetet — ogsa han en mann i kjgtt og blod.

Underkjenner man «noe» i apostelordets leere, forvrenger man alt, og virkningen blir
noe annet enn apostolatets kirke. Alt henger sammen. Utelukket er frihet for “den
praktiske fornuft”, med frihet til &3 anvende, utforme og praktisere et tenkt prekenem-
bete alt etter behov og hensiktsmessighet.

| alle laeresaker stiller fornuften med bundet mandat — bundet av det apostoliske ord
fra kirkens Herre, sann Gud og alles bror. Men binder vi slike saker til den praktiske
fornuft, I@ser vi prekenembetet fra dets lovkritiske oppdrag — a vitne om livet i Guds
ordninger for sitt skaperverk og sin Kirke pa jorden. Dette oppdrag holder fast ved
Guds kirkeorden, bekrefter Guds skaperorden, og vitner sant om den gode Skaperen i
det prekenembete som bestar inntil Kristi dag, like fra den dag Ordet ble menneske.
Underveis frister den praktiske fornuft, lik en skjgge.

KSv/Hjelperen, side 218



Den filosofiske implikasjon

Det abstrakt-funksjonelle embete omfatter funksjon og form. Ngdvendig vilkar er
funksjonen, krevd vilkar er formen. Men hva har prioritet? Pa den ene side er “forme-
ne” underordnet evangeliet og sakramentene i funksjon (el bruk). Pa den annen side
er bruken underordnet de former som sosiale og ideologiske endringer krever, f eks
ordinasjon av kvinner til prester/biskoper. Eller vigsel av likekjgnnet partnerskap, osv.

Praksis taler for seg. Avgjgrende vekt far hensynet til krevd vilkdr (endret utforming),
alt etter behov og omstendigheter. Logisk sett er slutningen gitt med forestillingen om
et moralens ingenmannsland hvor alt er likegyldig i og for seg, men blir gyldig ved be-
slutninger begrunnet i skignn og allmennytte (stoisk adiaforon-laere).

Et springende punkt er ordinasjonsigftet. | Den norske folkekirke ma ordinanden for-
plikte seg pa "kirkens ordninger” som om de er Igst fra det skapte og begrenset til
funksjonen i en tenkt og konstruert virkelighet. Ordinasjonslgftet forplikter presten pa
en byrakratisk lederidé med omfattende fglger for prestens oppdrag og fullmakter i
menigheten. Det er hensikten a sikre frihet for kirkereformer, men allerede ordina-
sjonslgftet binder presten til kreative og velmenende aktgrer, og til de vedtatte former
som markedet etterspgr og overordnet myndighet vedtar. Den handlingsfrihet man
praktiserer, er underlagt omstendighetenes tvang og aktgrenes skjgnn om hensikts-
messighet, allmennytte osv. Kort sagt: Den praktiske fornuft agerer i rollen som Kkir-
kens Herre. Det er en utagerende og kirkepdeleggende rolle.

| strid med apostelordets lzere fra Kristus
Nar man forsvarer det abstrakt-funksjonelle embete, hevder man to ting:

(1) Det "alminnelige” prestedgmme er prekenembetets fundamentale forutsetning.
(2) I aposteltiden fantes ulike tjenester med frihet for menigheten til & praktisere
dem.
Jeg har alt nevnt det problem som bibeloversettelser reiser uten a skjelne mellom fas-
te embeter og tidsbetingede tjenester. Problemet bunner i apostolatets opprinnelse i
kirken. Den inkarnerte Guds Sgnn kalte og utsendte de tolv til et bestemt oppdrag, og
ga dem bestemte fullmakter til & forkynne og handle som Kristi medarbeidere i Kristi
sted (Mt 10, Joh 20:21, 1 Kor 4:1f, 2 Kor 5:18-20, etc).

Liksom Sgnnen tok manndom pa og utvalgte tolv menn til apostler, omga ogsa de seg
med aposteldisipler og sgrget for at skikkede menn ble innsatt til prester/biskoper i
menighetene. Prekenembetet ble opprettholdt i samsvar med Guds orden for skapel-
se og kirke.

Konfliktsituasjonen

Kirken bekjenner den gode Skaperen, som menneskene laerer a kjenne i Kristus Jesus
(1 Tim 2:15, 3:15f). Denne kjennskap krever stadig undervisning i menighetens virk-
somhet, og den medfgrer dessuten spenninger og apne konflikter i forholdet til den
sekulzer-liberale stat.

Den virkelighetstydning som apenbaringsordets Gud har gitt, vekker motstand med
utspring i den sekulaer-liberale overtro pa individers selvrealisering og likestilling. Kon-
fliktsituasjonen ligner kirkens posisjon i de fgrste arhundrer, da kirken kjempet for sin
apostolisitet i mgtet med gnostiske sekter og keisermaktens overhgyhetskrav.

KSv/Hjelperen, side 219



43.

| likhet med gnostikerne, viser liberalister til «mennesket» i abstrakt mening — den
androgyne idé. Karakteristisk er den prinsipielle argumentasjonen for «individers» li-
kestilling og rettigheter. Resultatene i lovs form sementerer konflikter med skapergit-
te, biologiske realiteter i forholdet mann og kvinne. Noe lignende skjer med det abs-
trakt-funksjonelle embete. Ogsa det neglisjerer det skapergitte forhold mellom mann
og kvinne, som om det er kirken uvedkommende. Begge ideer er uttrykk for humanis-
tisk utopisme i strid med bibelsk skapertro og syndefallsrealisme.

Det religisse moment er omfattende pastander om likestilte individer. Lik gnostikerne
den gang pastar man a ha stgrre innsikt enn den tydning som er gitt med Kristi
apostolat fra Faderen, og senere anskueliggjort med Herrens utvalgte apostler og de-
res etterfglgere i prekenembetet. Det abstrakt-funksjonelle embete rgper en villet
korreksjon av Guds kirkeorden, men virkningen er omfattende - et annet apostolat og
en gjennomgripende omdanning av kirkens laere og liv. Tidlige eksempler er skriftene
«Paulus og Hekla», og «Apokryfon loannis» med sin speilvendte framstilling av leeren i
1 Tim 2:8-15 (Jukka Thurén).

Hvor fornuften overstyrer kirkens kristokratiske struktur og dens prekenembete, der
ma fornuftsbestemte ordninger innholdsbestemme embetsutgvernes oppdrag og
fullmakter (jf Joh 17:6b, 8a, 11, 14-17, 20f). En nyttig paminnelse gir kirkefedrenes vit-
nesbyrd om kjgnnenes tjenestefordeling. Begrunnelsen var allerede gitt med apostle-
nes leerepraksis fra begynnelsen (Seppo Teinonen).

Apostelordets lzere fra kirkens Herre — gitt kirken i begynnelsen - representerer det
konstante alternativ til abstraherte embetsidéer og de former som skiftende lserdoms-
veer krever. Kristus kaller skikkede menn til den apostoliske tjeneste for a forvalte
Guds hemmeligheter med troskap, og tjene hans kirkebrud med Kristus som eksempel
i selvhengivende kjeerlighet (1 Kor 2:1f, Ef 5:20).

"Ecclesia semper reformanda est”, sa fader Luther, og siktet til Kristi i stadige kamp
med Guds fiendemakter om herredgmmet i samvittighetene. Her vil han alene rade
ved troen pa syndenes forlatelse. Med Kristus som KYRIOS i samvittighetene fglger
den reformasjon som er kirkens redning under alle kultur- og samfunnsforhold: Han
samler kristne i dapens nadepakt, forener dem og bygger sin kirke pa apostelordets
leeregrunn hvor han selv er den levende hjgrnestein. Utelukket er kirkefellesskap til
vern om vrang laere. De bruker kallsretten. De kaller og innsetter rettskafne prester
for a veere apostolatets kirke i gjenopprettede nademiddelfellesskap. Med Den Hellige
Ands hjelp sier de av hjertet «<amenn» til kirkens Herre.

PIETISMENS KIRKEKRITIKK TIL LAZARDOM
FOR LUTHERANERE

Et reformasjonsjubileum gir anledning til 8 komme sammen for a feire den rettferdig-
het som evangeliet apenbarer uten lovgjerninger: Guds gaverettferdighet i Jesu Kristi,
Guds Sgnns lidende lydighet, som har oppfylt Guds lov i alle deler, og derfor oppstod
fra de dgde pa den tredje dag, erkleert rettferdig i alles sted. Egentlig er den ukentlige
hgymesse en anledning til a feire arsaken til synderes rettferdighet for Gud, gitt av na-
de. La oss takke Gud for evangeliets rene lzere, og istemme den nye sang:

KSv/Hjelperen, side 220



Ap 5:12 - Lammet som er slaktet, er verdig til 2 motta kraft og rikdom og visdom og styrke og
&re og herlighet og velsignelse.

Gud er i Kristus Jesus en forsonet Gud, og Kristus er Guds gaverettferdighet. Gaven er
gitt de enkelte til del i ddpen med Guds Igfte om salighet for hver den som tror. Gaven
har vi fatt til bruk hver bidige levedag. Den Hellige And vitner med evangeliet - du er
Guds kjaere barn for Kristi skyld, og gir frimodighet til 3 anvende Kristi lidende lydighet
og for Gud, kledd i Kristi hellighet og rettferdighet. Med Kristus til gave, tjener vi ham i
gjerninger som har Guds ord og befaling for seg, enhver i sitt kall. Troens glade gjen-
svar alle dager istemmer englesangen i natten: «£ren er Guds i det hgyeste, og fred pa
jorden, til mennesker Guds velbehag.»

Kristi evangelium har alltid mgtt innsigelser. Problemet er «korsets anstgt» - alt er
gjort ferdig. Frelsen er fullbrakt, og gitt av ndde i var dap. Men gis ikke frelsen med
forbehold om kvalifikasjon, om aldri sa liten? Nei, naden er uten forbehold. | motsatt
fall er det ikke tale om nade, men om lovgjerninger.

Jeg spurte min leerer professor Leiv Aalen (d 1983): «Hva er Den norske kirke?» «En
pietistisk kirke», svarte han . «Men hva er «kristenfolket» for noe», ville jeg vite.
Han svarte: «Et gjenstridig folk.»

Et gjennompolitisert kirkeliv

| Norge oppfattet en del kristne allerede i 1860/70-arene at en luthersk kirkefornyelse
umulig kunne vinne fram innen det statskirkelige rammeverk, underlagt den suverene
kongemakt (Grl § 16). Denne erkjennelse fgrte til dannelsen av Den evangelisk-
lutherske Frikirke med dens fgrste menighet i Moss 1877. Men var den «evangelisk-
luthersk»? Frikirkens organisasjon og gudstjenestelige virksomhet gjenspeiler den re-
formerte innflytelse, siden 1970-tallet tilpasset «moderkirken» (Dnk).

Innen Den norske kirke ble de konservatives kirkeredderstrategi forsterket av konfron-
tasjonen med liberal teologi. Institusjoner ble bygd opp, iseer diakoni-institusjoner og
kristelige ungdomsskoler (senere folkehgyskoler). Opprettelsen av Det teologiske Me-
nighetsfakultet (MF) i 1908 fikk etter hvert stor betydning for presterekrutteringen til
Den norske kirke.

Mitt fgrste mgte med mangfoldet i norsk kirkeliv fikk jeg pa det gamle Menighetsfakul-
tet i St Olavs gt 29, hvor diskusjonene gikk pa «avisrommet». Leeremotsetningene i lae-
rerkollegiet - den gang pa 1960-tallet - medfgrte stadige diskusjoner om kirkesyn,
gkumenikk, bibelsyn, embetssyn, osv. Forvirrende var mgtet med gjennompolitiserte
kirkeforhold. Det gjaldt @ posisjonere seg ved a ta stilling til idéer.

En annen problematikk ble patrengende mot slutten av studiet, for utdanningen mang-
let refleksjoner over den kirkegeografiske tilbakemelding fra kirker og bedehus pa sog-
neniva. Hvordan formidle kirkens tro under ulike menighetsforhold? Hvor vaere
evangelisk-luthersk prest uten patvungne forbehold? Og hvordan laere dgpte a holde
alle Kristi befalinger i en statskirkelig ordning under press fra det sekulzer-liberale sam-
funn? Vi leerte ingenting om de sosiokulturelle vilkdr som ma veere til stede for at tra-
dering skal finne sted og kontinuiteten i den apostoliske kirke- og leeretradisjon besta i
tidens Igp. Den praktiske teologi ved MF var i mangt og meget underlagt den praktiske
fornuft.

KSv/Hjelperen, side 221



Sett i ettertid tjente Menighetsfakultetet i hovedsak to formal av politisk art: (1) A be-
vare Den norske kirke som rammeverk om «kristenlivet» i folket, og (2) sikre kirkens
lutherske profil ved a rekruttere konservative prester. Bordet fanget. En gjennompoli-
tisert kirkevirksomhet er en kulturtilpasset kirke, tilpasset de dominerende idéer i sam-
tiden og apen for den moderne gkumenisme. Et forelgpig resultat (2017) er Den nors-
ke folkekirkes «indrekirkelige» frihet pa folkesuverenitetens nade. Spillereglene gir
meningsfrihet, men ikke handlefrihet til 3 etterfglge apostelordets laere i menigheter
av evangelisk-luthersk bekjennelse. Den norske folkekirke er ingen kirke av Den ufor-
andrede augsburgske konfesjon, men en Leuenberg-kirke. | ettertid vil man fundere
over denne transformasjon uten a kunne dokumentere fragmentering og opplgsning
av kirkens trosformidling pa sogneniva.

Et tradisjonsarkiv i kristen folketradisjon. Et framstoti 1979

Da jeg hgsten 1958 var skogpraktikant i Lapua, ble jeg interessert i finsk kirkehistorie
generelt og vekkelsesbevegelser spesielt. Denne interesse ble fulgt opp med et par
sommeropphold og et stipend-opphold i Helsingfors 1966/67. Oppbyggingen av
landsdekkende intervjusamlinger pa 1960- og 70-tallet fanget min interesse for folkeli-
ge tradisjoner knyttet til kirke og bedehus. Spennende var samarbeidet mellom tradi-
sjonsvitere i Abo og teologer i Helsingfors.

Noen ukers permisjoner somrene 1971-73 ga som forelgpig resultat en intervjusamling
fra den lestadianske bevegelses forgrening over Lyngen til Nord-Troms, Vest-Finmark
og gruppevirksomheter i Ofoten og @st-Varanger. Luther-leseri og bruk av Konkordie-
boken kom til 3 prege forkynnelse og virksomhet. Historien om forgreningens etable-
ring, selvstendiggjgring, utbredelse og arbeidsformer er fremdeles et hull i lestadia-
nisme-forskningen.

Nye muligheter ga seg under min stipendiattid ved Menighetsfakultetet (1977-80).
Hgsten 1979 deltok jeg i noen dagers kursing for innsamlere ved Det teologiske fakul-
tet i Helsingfors. Etter mgnster fra intervjusamlinger derfra, laget jeg to intervjuskje-
ma, ett for kirkelig folketradisjon knyttet til kirkehusets bruk — med en sosiologisk
problemstilling, og ett for gruppetradisjoner knyttet til bedehusets bruk — med en
antropologisk problemstilling. Begge la vekt pa kildekritiske krav for gye. Kirkehisto-
rie-seksjonen stgttet prosjektet, men fikk ikke stgtte i Norsk almenvitenskapelig forsk-
ningsrad. Mere interessant var Leererrddets negasjon. En av professorene ga ved en
anledning indirekte til kjenne at han foretrakk religionssosiologi fremfor normativ
praktisk teologi.

Min overordnede problemstilling var fglgende: Hvilke sosiokulturelle vilkar ma veere til
stede, skal den nytestamentlige trosformidling bestd i tidens Igp og et gudstjenestefel-
lesskap veere apostolatets kirke? Denne motivering var beslektet med pietismens
praktisk-teologiske anliggende, men med en annen motivering. Ved hjelp av den tradi-
sjonsvitenskapelig arbeidsmate ville jeg dokumentere det sakssvarende uttrykk og be-
dgmme innholdet i lys av apostelordets laere, bevitnet i Konkordiebokens bekjennelser
fra oldkirken og reformasjonstiden. Motivering og dokumentasjon ville gi prestene et
redskap til & diagnostisere karakteristiske trekk ved det lokale kristenliv og dermed
formulere og vektlegge langsiktige oppgaver i forkynnelse og sjelesorg (jf sendebreve-
ne, Ap 2-3).

KSv/Hjelperen, side 222



Hvilket veivalg?

Konkordieformelens presiseringer av Confessio Augustana (1530) samlet det gammel-
lutherske kirkefellesskap i kraft av enhet i l&eren. Med hensyn til den gudstjenestelige
praksis var menighetene blitt avhengig av provisorier fra den wittenbergske reforma-
sjon. Ved inngangen til 1600-tallet ga flere til kjenne at her var behov for reformer,
men med sprikende motiv. Forskjellen mellom bekjenneren Luther og diplomaten Me-
lanchton ble tydeligere.

Luthers arvtagere fulgte den bibelteologiske bekjennelseslinje og utgvet kirkens rett i
skriftbunden tradisjon. Avgjgrende for dem var kirkefellesskap begrunnet i den ufor-
beholdne bekjennelse til den rett utlagte Skrift fra dens Herre. Bare slik kan man vaere
menigheter under Kristi herredgmme.

Melanchtons arvtagere fulgte den kompromiss-spkende forhandlingslinje med avgjg-
rende vekt pd den organiserte kirkevirksomhet i lojalitet mot fyrstemaktens lovgivning
i kirkesaker. Den uunngaelige virkning ble sammenblanding av de to myndihetsomra-
der — det andelige og verdslige omrade (toregimentleeren). Med basis i tilstrekkelig
enighet fulgte den kirkevirksomhet som legitimerer sitt samfunnsneaerveer med all-
mennytten (kirkepragmatisme).

Formelt sett kan man fremdeles tale om «bekjennelse» og «kirkerett», men med et
innhold som er apostolatets kirke fremmed. Denne tradisjon har sa langt veert det
ferste hinder i arbeidet for @ gjenoppbygge evangelisk-lutherske gudstjenestefelles-
skap i vart land. Problemet er ikke bindinger til stats- og folkemakt, men den gruppe-
sentrerte tradisjonalisme som pa grunnleggende vis medbestemmer leeren om Bibe-
len, prekenembetet og sakramentene dap, absolusjon og nattverd. Tradisjonalister
legger avgjgrende vekt pa det strategivalg som «de gamle» gjorde i en annen kirkesi-
tuasjon, som regel uten noen bibelsk begrunnelse. Dens preferanse anvender en side-
ordnet apenbaringskilde, i seg selv et frafall fra konfesjonell lutherdom. Dette frafall
blir ikke mindre med_gkumeniske avtaler om prekestol og nattverdfellesskap med kir-
ker i den reformerte tradisjon.

Vi kan vel undres over at det skjedde sa fort, men forhistorien er hjertenes frafall. Det
er nok a vise til apne leerekonflikter ved Det teologiske Menighetsfakultet 1970-tallet
(kvinneprest-spgrsmalet og «dissentersaken» (adpen kommunion)).

lllustrasjon: «Dette frafall er verre enn den liberale teologi», sa Leiv Aalen (sept
1977), da vi pratet sammen utenfor inngangen til det nye Menighetsfakultetet.
Med en resignert handbevegelse pekte han opp mot navneskiltet pa den hvite
fasaden: «En hvitkalket grav!»

Man kan late som om alt er som fgr, og fortsette virksomheten som om ingenting er
hendt. Senvirkningene gir Leiv Aalen rett i hans diagnose. Hadde han den gang tatt
initiativet til 3 gjenopprette det konfesjonelle gudstjenestefellesskap, hadde flere
fulgt ham. Det var ikke bekjennermot som hindret ham.
| en annen retning pekte spiritualistenes Luther-kritikk, med pastanden at Luther i
sakramentlaere og rettferdiggjorelsesleere hadde stanset kirkens reformasjon «pa halv-
veien». Under parolen «videre fram» ville de fullfgre reformasjonen. De syntes det
var talt lenge nok om troens rettferdighet. Na var tiden inne til helliggjgrelse i praksis.

| konlikten mellom ortodoksi og pietisme var Konkordieboken fra 1580 alles referanse-
ramme, om enn med ulike motiver og glidende overganger. Ortodoksiens teologer

KSv/Hjelperen, side 223



brukte Konkordieboken til forsvar for den wittenbergske reformasjon, nedfelt i den
uforandrede Confessio Augustana. Dette anliggende forklarer hvorfor den gammel-
lutherske reaksjon ble sa intens og volumings.

Forskere har betraktet ortodoksiens reaksjon som uttrykk for en generell teori om fe-
nomenet «konfesjonalisering» innen konfesjonene. Det frister til spekulasjoner a for-
klare hvorfor likartede fenomen viser samtidighet i ulike land eller geografiske omra-
der. Tesen «konfesjonalisering» tilslgrer det gammellutherske anliggende: A bekjenne
i nytestamentlig mening den rett utlagte Skrift fra dens Herre (homologein). Her star vi
overfor valget mellom Luther eller Melanchton (Jirgen Diestelmann, d 2015).

Pietismens begrunnelse og mal

Benevnelsen «pietisme» omfatter en historie som i hovedsak har tre varianter: Den
kirkelige pietisme, radikalpietismen og herrnhutismen. Deres felles anliggende gjelder
to saker:

(1) A begrunne frelsesvisshet med opplevelsesmystikk og nadevirkninger, som
kristne med lignende erfaringer er de rette til 3 bedgmme.

(2) A fullfgre kirkens reformasjon i et hellig liv (praxis pietatis). (Jf spiritualistenes
Luther-kritikk i 1520-arene.
Pietismens gjennombrudd er serlig knyttet til Speners bok ”Pia Desideria” (utg 1675).
Med impulser fra flere hold, blant dem reformert menighetsliv under et opphold i
Sveits, redegjorde Spener for de lerestykker som ble normgivende for pietistisk for-
kynnelse og praksis:

(1) ”Alle dgptes prestedgmme”, (2) frelsens orden (ordo salutis), og (3)
troendegruppenes virksomhet i en sideordnet kirkestruktur — ecclesiola in ecclesia.

«Alle dgptes prestedgmmen.

Denne lzere gjelder et abstrakt-funksjonelt prekenembete som alle kristne har rett til a
utgve. Det var en nyhet, til da ukjent i kirkens historie og derfor ukjent for reformato-
rene. Tidlig i 1520-arene var Luthers polemikk rettet mot Romerkirkens offerprester,
og Luther trakk slutninger som pietismens teologer stgttet seg til. Luther ma ha er-
kjent at det bibelteologiske grunnlag sviktet, for laeren finnes ikke i senere Luther-
skrifter, og heller ikke i Konkordieboken.

Mot pavedgmmets offerprestedgmme argumenterte Luther med dapen, som gir ad-
gang til Faderen ved Sgnnen i en And (Ef 2:18, 3:12, jf Joh 10:9, 14:6, Heb 10:19f osv). |
dapen ble vi vigslet til liturger for Gud og diakoner for var neste. Da er det tale om «de
troendes prestedpmme, og ikke om et nytt apostolat til erstatning for det evangeliske
presteembete, som blir overgitt til skikkede menn ved kirkens kall og vigsel. De er
«forvaltere av Guds hemmeligheter» (1 Kor 4:1f), og med Kristus som mgnster, er de
hyrder og biskoper for menighetene (1 Pet 5:2, Apg 20:28).

Pietismens laere om alle “smaprestene” gjorde menighetens prest (pastor loci) over-
fledig — iallfall prinsipielt sett. Tendensen til & klerikalisere lekfolket var tydelig og
virkningen fikk kirkeomdannende kraft. Lekfolket i den sideordnede kirkestruktur ble
fremmed for det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap i den apostoliske kirke-
og leere tradisjon. Og med fremmedgjgrelsen fulgte konklusjonen: Hva skal jeg med
bekjennelsen? Jeg har jo Bibelen! Med pietisme og liberalisme ble avkirking og seku-
larisering en indrekirkelig prosess pa smagruppeniva.

KSv/Hjelperen, side 224



«Frelsens orden»

Den fremstiller frelsen som en prosess gjennom flere stadier. Her blir ikke forholdet
lov og evangelium forstatt som samtidige, men pdfaglgende stgrrelser i et psykologise-
rende utviklingsskjema. Med «tro» forstar man opplevelse, fglelse, valg, overgivelse
og et hellig levnet i nadevirkninger synlig for andre, og pa stadig jakt etter selvbekref-
tende nadevirkninger. Jf Jesu ve-rop mot fariséerne, Mt 23. Tro forstatt som en kvali-
fikasjon fra var side, lar dapen vaere av underordnet betydning. Guds fullbrakte frel-
sesverk, gitt den enkelte til del i dapen, ma tre til side for var overgivelse, troserfaring
og selvbestemte tro. Guds suverene gjerning i dapen, med Igfte om salighet for hver
den som tror, blir uten betydning i dgptes dagligliv.

Tro i bibelsk mening synger av hjertens lyst: «Jeg er frelst og dyrekjppt Og til
saligheten dgpt /.../ Faderen har givet meg salig barnekar hos seg /.../ Gjennom
tidens ve og vel Er hans And min trgst og del.»
Anden vitner med Kristi ord, og gir frimodighet til & anvende Kristi velgjerninger, en-
hver pa seg selv. Jeg er et Guds barn fordi Guds ord sier det. Har jeg ikke denne fri-
modighet, hva grunnen enn ma veere, far jeg ga til skrifte, bekjenne min synd og blir
Igst fra den (absolusjonen). Alterets sakrament er Guds synlige pant pa «nadens
stand» og samfunn med Guds kirke i himmelen og pa jorden.

Leeren om frelsens orden krenker Guds kirkeorden med opplevelsesmystikk og nade-
virkninger som andre kan bedgmme, og gjar troen til kvalifikasjon og pressmiddel for
Gud. Flere stadier avigser hverandre, men i sentrum star gjenfgdelsen i angerens
smerte, bade synlig og hgrbar. Forut for gjenfgdelsen gar den vakte tilstand under lo-
vens anklager gjennom lang tid, inntil gjenfgdelsen skjer.

Mens Spener forstod gjenfgdelsen som en «forvandling». Francke brukte senere ut-
trykket «troens gjennombrudd» om gjenfgdelsen, da et Guds barn trer fram i nadens
stand og lever et nytt liv i hellighet og renhet for Gud. Det nye i denne sammenheng
er en asketisk-puritansk livsstil i tradisjonen fra Augustin, og derfor i tydelig kontrast til
verdslige menneskers forfengelighet (Hermann Francke/Halle-pietismen). Med pietis-
men fikk humanismens dannelsesideal en kristeliggjort variant. De hgyeste dyder ble
manifestert i kristelig-etiske personligheter.

En forkynnelse av gammelpietistisk type beskriver gjerne lovens virkninger i det vakte
stadium. Dette anliggende er ogsa dens styrke. Svakheten er etter mitt skjgnn forkyn-
nerens autoritaere posisjon i Den Hellige Ands sted, nar forkynneren utgver det andeli-
ge prestedgmmes domsmyndighet. Har den vakte tilstand vart lenge nok? Huvis ikke,
legger man pa «en stein til».

Med herrnhutismens innflytelse ble ikke lzeren om frelsens orden oppgitt, men forkor-
tet. Det avgjgrende moment var ikke lenger kravet til den «vaktes» loverfaringer gjen-
nom lang tid, men «blodsnaden» i gyeblikkets opplevelsesmystikk, da den vakte opp-
lever Jesu blods naerveer i hjertet og fgler seg tilgitt eller frelst i samme gyeblikk («Mi-
nutenbegnadigung», jf metodisme og nyevangelisme). Med basis i denne hjertere-
ligion oppstod brgdremenigheter (el societeter) av interkonfesjonell type. Denne tra-
disjon gjgr seg gjeldende i var tid med kirkefellesskap begrunnet i enighet om «det
sentrale». Da er det ikke den uforbeholdne bekjennelse til apostelordets laere som
samler, men kirkepolitiske og skjpnnsmessige betraktninger om kirkefellesskap med
rom for laeremotsetninger rangert som alvorlige, men ikke kirkesplittende. | likhet
med den liberale teologitradisjon fikk «liv» prioritet fremfor «leere», og i likhet med
KSv/Hjelperen, side 225



reformert teologi ble «menigheten» og dens troserfaringer utgangspunkt for teologisk
refleksjon.

Troendegruppen

Den er i pietismen noe mer enn et gruppefellesskap om Guds ord og bgnn. Pa pietis-
tisk vis er den kirke i egentlig mening med sognemenighetens ordninger som ramme-
verk. Med benevnelsen konventikkel (el smasamling) siktes til samlinger eller «opp-
byggelser» uavhengig av eller pa siden sognemenighetens felles gudstjeneste. Men
mange troendegrupper organisert om forkynnervirksomhet og andre oppgaver, opp-
stod en sideordnet kirkestruktur av privatrettslig karakter.

Troendegruppens basis er den erfarte frelsesorden. Madlet er en kirkefornyelse med
utspring i nadevirkninger. Troendegruppens berettigelse eller legitimitet er «ngden»
for de vantro, ogsa kalt «misjon» i de dgptes vrimmel uten troens brann. Men hvor-
dan medvirke til kirkens fullendte reformasjon i et hellig levnet? Spgrsmalet apnet for
ulike strategier.

| lojalitet mot sognemenighetens ordninger ville den «kirkelige» pietisme fornye sog-
nemenigheten gjennom kirkegang og annen deltagelse. Sett fra troendegruppens side
var dens medvirkning ngdvendig. Med dens medvirkning i sognemenighetens ord-
ninger, representerte den det dynamiske og misjonerende moment. Strategien ble
forsterket hvor presten var en av deres egne.

Radikalpietistene kritiserte heftig denne form for uavhengig avhengighet, vesentlig
fordi den fullendte reformasjon krevde den enkeltes dapne brudd med sognemenighe-
tens ordninger (Johann Conrad Dippel, d 1735). Sett utenfra, ble tilhengerne omtalt
som «separatister» (jf benevnvelsen «dissentere»). Det er her tale om en individsen-
trert fromhet uten menighetsdannende kraft. Slike grupperinger gikk snart i oppl@gs-
ning, og dokumentasjonen beror ofte pa erindringer og tilfeldige kilder — om de finnes.

| motsetning til den radikalpietistisk brudd-lgsning, representerer herrnhutismens his-
torie glidende overganger fra konventikkel-strategi til selvstendige misjonskirker av in-
terkonfesjonell type.

| 1722 hadde greven Nikolaus Ludwig v Zinzendorf tillatt en gruppe emigranter fra @s-
terrike a sla seg ned pa godset Herrnhut. Tross ulik konfesjonell tilhgrighet, organiser-
te han kolonien som menighet i 1727 og med seg selv som leder. | 1734 lot han seg
ordinere til luthersks prest, til tross for sitt overflatiske kjennskap til «kkonfesjonen». |
1737 ble han utvist fra Tyskland i 1737, men til hans fordel. Zinzendorfs ideer om en-
detidens «apostoliske» menighet ble spredt vidt omkring.

Da Zinzendorf ti ar senere vendte tilbake til Herrnhut, innledet han en toarig «siktel-
sestid». Dens kjennetegn var intens forsoningsmystikk (blodsnaden) og emosjonelle
utbrudd (rgrelser). Med stor konsekvens ble menigheten i Herrnhut opprinnelsen til
menigheter forenet i Jesus-i-hjertet-religionen.
(Rarelser i vid mening siktet opprinnelig til troserfaringer. Med pietismen ble ordet
«r@relser» brukt om ekstatiske utbrudd, da endog hele forsamlingen kunne bli revet

med i rop, grat, latter, dans, osv — ofte omtalt av utenforstaende som tumulter,
ordensforstyrrelse, osv).

Her bgr en merke seg at forholdet ortodoksi og pietisme omfatter fglelser og erfaring-
er pa begge sider. Den avgjgrende forskjell gjelder forholdet mellom troens arsak og

KSv/Hjelperen, side 226



dens virkninger. Mens lutheraneren taler om rettferdiggjorelse og helliggjgrelse i den-
ne rekke fglge, taler pietisten om gjenfgdelsens synlige virkninger i livets rettferdighet.
Saken gjelder den nytestamentlige tro og dens begrunnelse i en bevitnet Jesus-
historie, og til den hgrer «det vi har sett og hgrt», Apg 4:20. Denne begrunnelse om-
fatter kirkens unike kjennetegn (CA 7), befalt av den oppstandne Kristus til et vitnes-
byrd om hans virksomme naerveer i den forsamlede menighet.

Kritikkverdige nyheter

Til tross for sammenfallende motiv etablerte vekkelsesbevegelser ulike kollektivtradi-
sjoner begrunnet i opprinnelse, utbredelsesomrader og arbeidsformer. De fremstod
som sosiale samhandlingsprodukt med ulike identiteter og tilhgrigheter. Disse relasjo-
ner ble ytterligere forsterket hvor lzerekonflikter oppstod og ble sementert.

Samtidig oppstod et vi-og-de-andre-forhold i den kirkespkende menighet. Forholdet
varierte alt etter budskapssiden i gruppens virksomhet, like fra identifikasjon med kir-
kens bekjennelse, begrunnet i Luther-leseri, og til det motsatte forhold — fremmedgjg-
relse overfor det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap. Noe misvisende er al-
ternativet til kirkelig folketradisjon ofte kalt for «sekularisering». Da overser man at
denne prosess foregar i den kirkespkende menighet pa smagruppe-niva.

Nevnte reservasjoner overfor konfesjonell lutherdom ble i samtiden oppfattet i sam-
svar med betraktningsmater i den lokale el regionale kristentradisjon, og ofte begrun-
net i moderne idéer om individers likestilling og rettigheter. Historisk og saklig sett er
det tale om oppbrudd fra den lutherske identifikasjon - den gamle kirke i skriftbunden
tradisjon siden aposteltiden, men sjelden erkjent eller oppfattet.

Hverken det abstrakt-funksjonelle prekenembete eller det psykologiserende frelses-
skjema «frelsens orden» finnes i Nytestamentet. Det gjgr heller ikke en sideordnet kir-
kestruktur. Men Jesu marsjordre star fast - a forkynne omvendelse og syndenes forla-
telse for alle folkeslag. Forholdet ortodoksi og pietisme gjelder ikke troserfaringer og
sjeleomsorg, men uforlikelige laeremotsetninger i spgrsmalet om kirkefellesskapets
begrunnelse.

En Igsning kunne veere rangering av typen «problemene er alvorlige, men til 3 leve
med», og helst i kombinasjon med den form for bibellesning som foretrekker «gode
steder» og unngar ubekvemme tekster og bibelord. - En annen Igsning kunne vaere
rangeringen av ytre ordninger som likegyldige ting (adidfora) — pa stoisk vis i et mora-
lens ingenmannsland, hvor vranglaerens problem anses avgjort med hensynet til all-
mennytten.

Luthers bekjennelseslinje vant ikke vant fram i kirkeordninger underlagt fystemaktens
jurisdiksjon, og under press fra ulike hold — ogsa i den folkelige sammenheng. Pietis-
mens kirkeomdannende kraft — og likesa den liberale teologitradisjon - hgrer sammen
med modernitetens frembrudd i europeisk kultur- og samfunnsliv (el opplysningsti-
den). Andenes kamp om Guds ord er uoverskuelig, men et par fellestrekk synes a vaere
sannhet begrunnet i empiri og observasjon, og en kristendom formet av dominerende
idéer i samtiden.

Fremveksten av sosieteter eller gruppevirksomheter vitnet om opplysningsidéer pa
fremmarsj til nytte for mange. Pa luthersk kirkemark ble det viktig a sikre kontroll over
gruppeinteresser. Pietismens individsentrerte erfaringsteologi begrunnet kristentro-

KSv/Hjelperen, side 227



ens sannhet med erfaringsbevis i samsvar med modernitetens krav. Praksis viste
sammenfall med rasjonalistenes interesser for gudstjenestelige reformer: Bort med
liturgiske ledd som smakte av «katolsk» overtro og forstyrret andakten! Sammenfall
medfgrte samspill. Det er mye snusfornuft i pietismen. - Men la oss na ga videre og
spkelyset mot foranledningen til pietismens kirkekritikk.

Kritikkverdig nattverdpraksis

Med pietismen fulgte stgrre pagdenhet i praktisk-kirkelige spgrsmal. Radikalpietister
fulgte linjen fra reformasjonstidens spiritualister og ville fjerne skikker fra den gamle
kirke og alt som minnet om papistisk sakramentlzere.

Andre ble provosert av kritikkverdige episoder, for massealtergang og skriftemal var og
er en darlig kombinasjon. Det hendte at personer som levde i dpenbar strid med Guds
ord, fikk adgang til Herrens Nattverd. Slike episoder vakte forargelse og folkesnakk, og
ga grobunn for laeren om det «alminnelige» prestedgmme, og med tiden ogsa legitimi-
tet til lekpredikanter kalt av troendegruppen. Det vokste fram en kristen identitet av
individsentrert og biblisistisk type (jf haugianismen og konventikkelplakaten, opphevet
i Norge 27. juli 1842).

Den etablerte nattverdpraksis ved inngangen til 1600-tallet var et provisorium fra
1520-arene. | en ngdssituasjon ble nattverdberedelsen belastet med flere motiv, som
hver for seg er bibelske: det kateketiske, det kristelig-sosiale og det liturgiske motiv.
Problemet oppstod nar presten skulle ivareta dem alle pa en gang, samtidig som alle
strommet til. Et lite innblikk gir allerede Confessio Augustana (kursiv her):

«For ingen far adgang uten at han er prgvet og forhgrt pa forhand. Menneskene
blir ogsa pdmint om sakramentets verdighet og om den rette bruken av det, hvor
stor en trgst det gir de skremte samvittigheter, sa de kan laere a stole pa Gud og
vente og sgke alt godt fra Gud. /.../ en slik bruk av sakramentet narer fromheten
overfor Gud»(CA 24:6-8).
| Apologien gir Melanchton et livaktig innblikk i den evangeliske messe slik den ble
praksis i Wittenberg aret 1530:

«Messen blir nemlig hos oss feiret hver spndag og alle hgytidsdager. Der blir
sakramentet rakt dem som vil bruke det, etter at de har skriftet og fatt avigsning.
/.../ Men seremoniene ma bli overholdt slik at de underviser mennesker i Skriften
og ved Ordet blir fgrt til tro - og gudsfrykt, sd de ber i samsvar med dette, for disse
ting er seremonienes mal» (Apol 24:1, 3. Kursiv her).
Det provisorium som sitatene beskriver, var belastet med fglgende motiv: katekese,
nattverdformaning, skriftemal og det litugiske motiv. L@sningen lot seg praktisere sa
lenge nattverdgjestene var fa, i Wittenberg maks 16 i 1520-arene (Jirgen Diestel-
mann). Problemene viste seg med massealtergang og ofte altergang fra begynnelsen
av 1530-arene. Dette sgndaglige fenomen i «martinistenes» kirkehus, og iszer i byene,
vakte oppsikt. Noe lignende hadde ikke skjedd siden kirkens fgrste arhundrer. Frem-
deles star lutherske prester overfor pastorale motiver som vi bar ha et gjennomtenkt for-
hold til. Denne problematikk kan synes underlig hvor kommunikantene er fa, og pres-
ten ser i benkene hvem de er som i dag kommer til Herrens Nattverd.

Privatskriftemdlets plass i nattverdberedelsen ga den enkelte anledning til a fa tilsagt
Guds tilgivelse (jf formelen «Sa forlater jeg deg dine synder, i Faderens osv») . | den
offentlige preken blir evangeliet kunngjort og tilhgrerne oppmuntret til 3 tro syndenes

KSv/Hjelperen, side 228



forlatelse for Kristi skyld, og med Kristus til gave gve troen i gode gjerninger, enhver i
sitt kall. Men blant tilhgrerne fins det — den gang som na — noen som strever med a
anvende Kristi fortjeneste pa seg selv, selv om han led og dgde for alle, og har oppfylt
Guds lov i alles sted. Privatskriftemalet er for dem, for evangeliet har adresse til den
enkelte.

Massealterganger gjorde «innskriving» ngdvendig av to grunner: For det fgrste ma
presten pa forhand fa vite antallet kommunikanter for & konsekrere riktig mengde
brgd og vin, og for det andre kunne dokumentere i ettertid hvem kommunikantene var
og hvor ofte de mottok alterets sakrament.

Pa reformasjonstiden ble lutherske prester kjent for sin iver etter a holde messen.
Lordagen gikk med til «a hgre skriftemal», og da kunne det danne seg kg i midtgangen.
Nar ngdvendig, matte presten hgre skrifte ogsa for hgymessen pa sgndag. (JDiestel-
mann.)

Selve skriftemalet tar liten tid, slik det fremgar av Luthers anvisning i Lille Katekisme.
Skriftebgnnen ga anledning til 8 nevne en synd eller to, og la det veere med det, for
den ubetingede absolusjon er hovedsaken. Men et skriftemal som tilgodeser andre
oppgaver, kan ta lang tid. Typisk for var tid er prestens rolle som terapeut i «sjelesorg-
samtalen» - i et selvoppnevnt kall. Da faller det naturlig @ misbruke De ti bud som
skriftespeil, med vekt pa oppregning av synder, bud for bud. Det skjer en vektforskyv-
ning fra den ubetingede absolusjon til dens mentale virkning. Det er fglgelig en ut-
bredt oppfatning at privatskriftemalet er for mentalt syke folk. Nei, en luthersk prest
viser dem til sakkyndig hjelp og lar skriftemalet for «xnormale» folk, som har evnen til 3
felge skyld og skam i behold. De kjenner den onde lyst i deres innerste, for de vet om
sine hverdagssynder og strever med a tro syndenes forlatelse allikevel. La meg kom-
mentere det gammellutherske sjelesorgmotiv.

Det gammellutherske sjelesorgmotiv:

Gud har gitt seg til kienne i Jesu lidelse, dgd og oppstandelse. Gud er en forsonet Gud.
| dapen gjgr han den enkelte delaktig i det fullbrakte forsoningsverk og reiser oss opp
fra dgden i vare synder. Fra dapen kommer vi som Guds kjaere barn, frelst av nade og
med barnerett hos Gud.

Her er syndefallsrealisme pa sin plass. Forskjellen mellom troende og vantro beror ikke
pa synd, for det er syndere vi er. Forskjellen beror pa vart forhold til Guds gaverettfer-
dighet, nemlig Guds enbarne Sgnn i sin lidende lydighet i alles sted. Troen har ham til
gave som er virksom ved troen og gj@r to ting: Med sitt ord og sin And dgder han den
onde menneskenatur, og skaper av ingenting det nye menneske som skal leve evig for
Gud. Vantroen har ingenting, annet enn dgden i sine synder.

Denne syndefallsrealisme medbestemmer kirkens sjelesorg med syndenes forlatelse.
Denne gave er unik. Den finnes ikke noe annet sted enn i Guds kirke pa jorden. Derfor
hgrer det med til prestens oppdrag a veere skriftefar, det vil si a hgre skriftemal og tilsi
absolusjonen: «Jeg forlater deg dine synder, i Faderens, osv.» En luthersk prest utfgrer
sitt oppdrag med Kristi fullmakt og meddeler ekte saker.

Gud er en forsonet Gud, men hvordan leve forsonet med ham, nar var onde mennes-
kenatur — «den gamle Adam» - stikker hodet fram? Her kommer privatskriftemalet oss
til hjelp med den ubetingede syndsforlatelse for Kristi skyld. Denne gave lar oss vaere

KSv/Hjelperen, side 229



gjester ved Herrens bord, hvor alterets sakrament er pantet pa samfunn med Gud og
hans kirke i himmelen og pa jorden.

Utelukket fra frifinnelsens arsak er gjerningene — ogsa de gjerninger som vi har gjort i
troens rettferdighet (Tit 3:5). Med Kristus til gave, blir dgpte oppmuntret til 3 gve
troen i gode gjerninger (v 8). Slik praktiserer vi dapen fra dag til dag — i forsakelse og
tro sa lenge vi lever her. Syndenes forlatelse for Kristi skyld begrunner troens lovsang
fra det dype: Zren er Guds i det hgyeste! Halleluja!

Det er sagt om bekjennelsestro lutherdom at den er «nddemiddelkristendom». Be-
nevnelsen markerer gaveperspektivet «ovenfra», nemlig Den Hellige Ands gjerning
med evangeliet. Den som vil vende tilbake til Guds Igftepakt i dapen, eller bli bevart i
den, ma hgre Guds ord. Med evangeliet opplyser Den Hellige And var forstand og gir
nade til 3 anvende Guds velgjerninger i Kristus, enhver pa seg selv. Noen taler om «sa-
kramental fromhet» og legger vekten pa mennesket. Nar lutheranere taler om nade-
middelkristendom, taler de om Guds gjerning med ytre midler.

Vil jeg bli bevart i barnekar hos Gud, ma jeg bli opplaert i Kristi befalinger: Hgre Guds
ord og leere a bruke det, - hgre Guds lgfte, gitt i dapen og anvende det, - hgre syndsfor-
latelsen tilsagt meg pa grunn av Kristi fortjeneste og sammen med menigheten motta
alterets sakrament med munnen. Alt sammen i tillit til Guds ord og lgfte, gitt den en-
kelte i dapen. En evangelisk-luthersk messeliturgi er i sin enkelhet og gavestruktur
farst og fremst den Oppstandnes tjeneste for oss, virksom i den forsamlede menighet.
Oppfordringene i liturgien er paminnelser om var skyldighet for Gud: La oss takk og be,
la oss bekjenne osv. (Rom 12:1f.)

Nademidlene minner oss om det unike og usammenlignbare ved kirkens tro og dens
begrunnelse. De er paminnelser om Guds vitnesbyrd, som reiste Jesus opp fra dede,
og dermed stadfestet pa endegyldig vis Jesu undervisning i Skriftene: Jesus fra Nasaret
er sann Gud og sant menneske, lovens oppfyller i alle deler og i alles sted, og han er
den rettferdighet som evangeliet apenbarer uten lovgjerninger, til frelse for hver den
som tror. Dette er sentrum i den gammellutherske sjelesorg, begrunnet i en bevitnet
Jesus-historie og hans naervaer, virksom med de handlinger han innstiftet fgr han ble
opptatt til Faderens nadeside. | sentrum star kjensgjerninger utenfor oss.

@yenvitnene til den oppstandne Jesus stadfestet Guds vitnesbyrd i Igpet av de forti
dagene for Kristi synlige opptagelse til Faderens hgyre. Den Oppstandne mgtte dem
ved flere anledninger da han underviste dem i Skriftene om de ting som hgrer med til
Guds rike (Apg 1:3). Ved en anledning var de over 500 samlet, og av dem lever de fles-
te enda, skrev apostelen Paulus ca 25 ar senere (ar 55 el 56, 1 Kor 15:6).

Troens begrunnelse er den samme for oss som for de fgrste kristne, og likesa vart for-
hold til den Oppstandne, virksom i den forsamlede menighet. Det var den oppstandne
Kristus som innstiftet Igse- og bindemaktens embete, ga misjonsoppdraget med befa-
lingen a dgpe og undervise. Og Herrens Nattverd, innstiftet «i den natt da han ble for-
radt», tok sikte pa hans fortsatte naervaer hos sine venner etter sin oppstandelse. Han
sa fram til samfunn med dem pa en ny og underfull mate — med sitt ofrede legeme og
blod i sakramentets skikkelser vil han ha samfunn med dem hvor enn de samles i ti-
dens lgp.

Den bevitnede Jesus-historie fortsetter alle dager og avsluttes med hans gjenkomst i
sin Guddoms herlighet, synlig for alle. | natid blir «Guds hemmeligheter» forvaltet pa
KSv/Hjelperen, side 230



troskapens vilkar (1 Kor 4:1f) i den forsamlede menighet. Der er han virksom med teg-
nene som hgres og ses, og gir sine venner forsoningens goder. Derfor tier ikke kristne
om det vi har sett og hgrt (Apg 4:20).

Konventikkelplakatene i Norden

Den skisserte bakgrunn belyser arsak og hensikt med «konventikkelplakatene» i Nor-
den pa 1700-tallet. De ble utstedt i gvrighetskirker stater for a forby eller vinne kon-
troll over pietistenes «konventikler» i noe som lignet en sideordnet kirkestruktur.

| Sverige-Finland

Kirkeloven fra 1686 forbgd a utpgnske og utbre "villfarande meningar”. Enevolds-
kongen Karl 12 innskjerpet loven med Lusuc-ediktet (1706), senere stadfestet i 1721
med forbud mot hemmelige sammenkomster (konventikler).

Forbudet ble ytterligere innskjerpet med konventikkelplakaten fra 1726, som forbgd
oppbyggelige samlinger under dekke av husandakt. Til gjengjeld ble prestene palagt a
holde arvisse “husforhgr” i bibelhistorie og katekisme. Denne samlingsform ble tradi-
sjon i bygdene til langt ut pa 1900-tallet. Kirke og stat hadde sammenfallende interes-
ser, men med presten som lovlig aktgr, ble troendegrupper drevet i radikalpietistisk
retning.

Kongens kirkestyre ville med verdslig myndighet bevare “enheten i religionen”. Dette
skjedde uten forbud mot den “byabdn”-praksis som var etablert med synodalrett i Ves-
terbotten («Vaster-Norrlanden») omkr ar 1600. Med kirkens reformasjon stod preste-
ne overfor praktisk-kirkelige utfordringer i tynt befolkede omrader, hvor mobiliteten
dessuten var stor pa grunn av tamreindrift og fiskeriene langs norskekysten fra Ofoten-
Lofoten til Varanger. Da vedtok en prestesynode en «stadga» som pala folket i hver
bygd a samles om Guds ord og kristelige bgnner og salmer pa samtlige helligdager. Ri-
tualet var en lesemesse etter mgnster fra orddelen i messen. Den som forsgmte seg —
enten leser eller husbond — skulle betale 3 gre i bot, og uvillig ungdom bli nektet
kveldsmat den dagen. (Valitalo 1964: 22, 25f)

Vi merker oss det gvrighetskirkelige perspektiv. Byabgnen var en konsekvens av kir-
kens reformasjon i Sverige-Finland. Under Uppsala-mgtet aret 1593 - som var en bis-
pesynode el provinssynode, ble kirkens bekjennelser fra oldkirken og reformasjonsti-
den antatt (resipert) som Svenska Kyrkans normerende norm for lzere og liv. Med stor
konsekvens fulgte nevnte prestesynode med sin forordning ti ar senere.

Lesemessen (el byabgnnen) var ingen konventikkel i en sideordnet kirkestruktur, men
en del av sognemenighetens ordning. Lesedyktige "finnar” ble palagt a lese for sam-
lingsfolket fra godkjent postille, og dertil overhgre ungdommen i emner fra Luthers Lil-
le Katekisme. Overgangen fra overhgring til samtale (kanssapuhe) medfgrte glidende
overgang fra «samtale» til tale. Tross pabud og trussel om bgtlegging, var denne ord-
ning en anledning til 3 sosialisere kirkens tro. Ifglge finske minnesamlinger ble den ut-
bredt i Finnland fra @sterbotn og nordover. (Samme, 22)

| Harndsand stift ble byabgnen fornyet med reguleringer og biskopelige pabud til folk
med lange kirkereiser. Stgrst utbredelse fikk byabgnnen i siste halvdel av 1600-tallet
(Valitalo, 23). Erkebiskop Olof Svebilius” gammellutherske forklaring fra 1689 ble over-
satt til finsk og samisk og fikk stor betydning for den kirkelige folketradisjon i svensk og
finsk Lappland.

KSv/Hjelperen, side 231



Pietismens konventikkelvesen kunne medfgre apen konflikt med den etablerte
byabgn-praksis. Som regel fungerte den til pietismens fordel. Tiltakene mot Viklund-
vekkelsen i Tornedalen utlgste domkapitlets forsvar for bya-bgnen med status som kir-
kens arbeidsform. Den var ikke i strid med konventikkelplakaten, selv om pietister del-
tok i dem for a utbre sine oppfatninger. Siden byabgnen var bygdefolkets eneste sam-
lingsform, dekket den flere behov ved siden av Ordets og bgnnens bruk. Dette forhold
fikk stor betydning for den lestadianske bevegelse i 1850- og 60-arene, da den ble ut-
bredt og etablert i byabgnnen og gjorde den til sin samlingsform i flere varianter, en
rekke steder til langt ut 1900-tallet. (Valitalo, 23)

Byabgn-ordningen minner om Martin Luther funderinger over kirkeforholdene i Sach-
sen pa 1520-tallet. Ved hjelp av "partene” i Lille Katekisme etablerte Luther et samar-
beid med husfedrene i den private sfaere. Hver for seg var de — lik Adam — konge og
biskop for sitt husfolk. Luther fulgte den pedagogiske og sjelesgrgeriske linje. Heller
lek og lyst enn tvangstiltak. Uvitenhet og apenbar ugudelighet ble en sak for presten
under pamelding til nattverd, da anledning bgd seg til “overhgring”, skriftemal eller
utsettelse av altergang (CA 24:1-10). Luthers fremgangsmate endret seg da det evang-
eliske presteembete ble integrert i Kongens embetsverk.

Kilder:

Svebak Kare: Brever og sanger under vandringen. Documentaria til Lyngen-
lestadianismen. 288 s. 1978.

Valitalo, Pekka: Muonionlaakson kylarukouksista 1800- ja 1900-luvuilla. Pastoraal-
ikirjoitus. Haapavesi. (Om byabgnnene i Muonio-dalen pa 1800- og 1900-tallet.
Pastoralavh) 1964.

| Danmark-Norge

ble radikalpietistisk (el kirkefiendtlig) virksomhet forbudt i 1706 (jf Karl 12’s Lusuc-
edikt). Samtidig fikk pietismens reformideer og frelseslaere gkt tilslutning og utbredel-
se, isaer fra 1730 av, da Christian 6 (1730-1759) ble Halle-pietismens ivrige tilhenger og
beskytter. Kongens kirkestyre forsgkte a bringe herrnhutenes filadelfia-virksomhet til
opphegr med konventikkelplakaten 12. januar 1741.

| likhet med fremgangsmaten i Sverige-Finland, ble konventiklene lagt inn under sog-
neprestens kontroll, mens enevoldskongens kirkestyre - i Danmark-Norge siden ar
1660 - kunne kontrollere menighetene uten noen samlingsform a ta hensyn til pa
grendeniva. | Kongeloven fra 1665 var kongens myndighet i kirkesaker begrenset av
bekjennelsesplikten i samsvar med den «uforandrede» Augsburgske konfesjon fra
1530, og stadfestet i Norges Lov 1687 (ovf s 202). Det er ikke kirkens reformasjon som
representerer kirkerettens vendepunkt i Norden, men innfgring av enevoldsmakten — i
Norge stadfestet med Hgyesteretts dom i liturgisaken, den 9 april 1987.

| slutten av 1660-arene opphgrte menighetenes rett til a velge prester, ifglge Ribeartik-
lene fra 1542 ved syv av de eldste og mest aktede menn i sognet og samrad med pros-
tens rad og samtykke. Valgretten opphgrte som fglge av den sentralisering som fulgte
oppbyggingen av kongens embetsverk. Utenom den offentlige gudstjeneste var from-
hetslivet begrenset til bruken av salmebok og andaktsbgker i den private sfaere.

Uten en samlingsform a ta hensyn til utenom kirkehusets bruk, 13 landet apent for en
sideordnet virksomhet, best kjent som «bedehus-Norge» med basis i vekkelsens opp-
levelsesmystikk. Denne privatrettslige kirkestruktur hgrer sammen med «almuens»

KSv/Hjelperen, side 232



motstand mot embetsmannsveldet, en motstand som for en stor del berodde pa fat-
tigdom og avmakt, og behovet for a sosialisere kristentroen uavhengig av sogneme-
nighetens felles gudstjeneste i dens kirkehus — ogsa kalt den «offentlige» gudstjeneste.

Det kristelig-sosiale vilkar

Pietismens historie er en paminnelse om trosformidling i den private sfeere. Der er
smdgruppen den sosiale motor av grunnleggende betydning i formidlingen av kirkens
tro (Mt 18:20).

Luther innsa tidlig behovet for et supplement til sognemenighetens ordninger. Snart
ble han klar over husfedrenes betydning for kirkens trosformidling. Med Lille Katekis-
me viser Luther hvordan en husfar (el alenemor) skal laere familien Bibelens innhold i
kortform. Bibelhistorie og katekisme hgrer sammen. Dette samarbeid mellom prest
og husfar var ikke tilfeldig. De er husfedre hver i sin orden — presten i Guds kirkeorden,
familiefaren lik Adam - biskop i Guds skaperorden, og hustruen hans dronning og med-
tjener.

Byabgn-tradisjonen i Svensk og Finsk Lappland fikk etter ca 250 ar stor betydning for
den lestadianske vekkelse. Den ble utbredt gjennom predikanter i byabgn-samlingene,
og gjennom den revitaliseringer som skjedde i 1860-arene, ble den virksomhet etablert
som kalles «lestadianismen».

| Danmark-Norge uteble en lignende ordning. Under norske kirkeforhold matte man
ga forsiktig fram uten stgtte i en folkelig bevegelse. Fremgangsmaten ligner Luthers
pedagogiske strategi i 1520-arene. Ved siden av kirkehelg-tradisjonen fikk husandak-
ten stor betydning for trosformidlingen i den private sfeere. Den ble utfylt med kate-
dralskoler for gutter (Bergen, Stavanger, Oslo og Nidaros) og etter hvert med almue-
skoler i kirkelig regi. De er paminnelser om en strategi som bgr fornyes i det sekulaer-
liberale samfunn. En nzerliggende mulighet er konfesjonelle «kirkeskoler» i samarbeid
mellom menighet og dapsforeldre.

Den demografiske utvikling gikk i kirkens disfavgr. Den sosiale avstand mellom prest
og menigmann gkte. Det ble tydelig utover pa 1800-tallet. En prest pa farten ble for-
bundet med sognebud og dgd. | grisgrendte prestegjeld kunne gamle og syke kristne
klage sin ngd; de var ngdt til & leve som hedninger utenfor kirkens samfunn.

Den skjulte kirkengd la landet apent for troendegrupper i en sideordnet kirkestruktur.
Deres fremvekt er en viktig paminnelse: Det er ikke laeretilpasninger, men misjon som
er det evangelisk-lutherske svar pa nyreligigsitet og sekulaer-liberal overtro pa men-
neskets evner i trosspgrsmal. En annen paminnelse er den mulighet som ligger i dia-
konale tjenester.

En illustrasjon gir Misjonskollegiets virksomhet fra 1720-arene av i 13 «misjonsdistrikt
— fra Snasa i sgr (Finnlierne) og nordover i Sameland. Sgrsamene sgr for Snasa var ute-
latt. 11724 disponerte kollegiet 10 misjonzerer og 26 laerere. Det var bygd 9 kirker, 26
korshus og 11 skolehus. Virksomheten i flere misjonsdistrikt opphgrte i 1770-arene,
de to siste i 1814 (Lgdingen, Skjervgy og Kvaenangen). Da hadde 144 misjonaerer veert i
kollegiets tjeneste. (Notater basert pa Adolf Steen: Samenes kristning og Finnemisjo-
nen til 1888. Rapportene danner kildeunderlaget for en vitenskapelig undersgkelse pa
lokalniva.)

KSv/Hjelperen, side 233



Samarbeidet mellom sogneprest og leerere i kirkeskolen ga den organiserte trosformid-
ling breddevirkning. Kirkeskolen hadde konfirmasjonen som mal, men fikk fagkretsen
utvidet med almueskolen fra 1860. Fremdeles var sognepresten skolevisitator og sko-
lekommisjonens formann. Folkeskolen fra 1889 beholdt den kristne malsetting, hvor
kristendomskunnskap, morgensalme og bordbgnn preget skolens hverdag. La kirkehu-
set i skolens nabolag, markerte skolegudstjenesten semesteravslutningen. Den norske
kirke var beholdt sin karakter av folkekirke fram til 1968, da kristendomsfagets status
som kirkens ddpsundervisning ble opphevet. Samtidig mistet sognepresten den faste
plass i skolestyret. Den norske kirke forsvant fra den kommunale offentlighet. Nar
kirkeorganisasjonens talergr i var tid «apen folkekirke», er det ruinens apenhet med
hensyn til lzere, liv og nominell oppslutning.

Fa lot til 3 oppfatte konsekvensene av tradisjonsbruddet i 1968, og de som gjorde det,
ble overhgrt. Ingen tok initiativ til & gjenopprette kirkeskoler i et forpliktende samar-
beid mellom hjem og menighet. Kirkens katekumenat var i krise, og bispevisitasene
likesa. Prestens sp@grsmal til foreldre og faddere under dapsliturgien — om oppseding i
den kristne forsakelse og tro — ble som regel fulgt av et uforpliktende «ja». Uten et
kontraktfestet samarbeid om oppseding med et konkret innhold, ble oppsedingslgftet
som oftest prisgitt relativismens terror. Ordningen var opphgrt.

Interessant i denne sammenheng var det «frivillige» barne- og ungdomsarbeid i regi av
kristelige organisasjoner. En oversikt over hjelpemidlene i 1980-arene avslgrte in-
teressegrupper i satellitt-baner omkring sognemenighetens samling om Ord og Sakra-
ment. Som regel var de innordnet mgtevirksomheten pa bedehuset. Andre var aktivi-
tetstilbud overlatt til seg selv. Med andre ord sagt: Dapen ble i kristen sammenheng
fulgt opp med fremmedgjgring for det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap, for
lengst i oppl@sning. (Min innsamling, biblioteket ved Hggskolen i Alta.)

Noen ledetrader i et bekjennelseskirkelig menighetsarbeid

Oppbygging av lutherske gudstjenestefellesskap er ikke mulig uten det bevisste valg av
Luthers bekjennelseslinje og utgvelse av kirkens gudgitte rett. Da samles kristne om
prester som bekjenner apostelordets lzere uten forbehold og forvalter «Guds hemme-
ligheter» pa troskapens vilkar. Da kan pietismens historie vaere en paminnelse om
forutsetningene for et samarbeid mellom prest og lekfolk om gudstjenestelige og di-
akonale oppgaver. Samarbeidets forutsetning er samling om Bibel og bekjennelse. En
rekke undervisningsoppgaver peker seg ut, skal Kristus forene kristne i et byggende
menighetsarbeid pa kirkens grunn:
1. Kristentroens unike begrunnelse legitimerer menighetens gudstjenestefellesskap:
Guds Messiaslgfter i den gamle pakt - oppfylt i en bevitnet Jesus-historie, stadfestet

med Jesu oppstandelse fra de dgde, og hans fortsatte neervaer i den forsamlede
menighet, virksom med de handlinger og tegn han innstiftet og befalte. Apg 4:20.

2. Bibel- og katekismearbeid i nabogrupper innordnet den felles gudstjeneste.

3. Hva «bekjennelse» er i nytestamentlig mening, og hva det vil si @ vaere «lutheraner».
Den uforbeholdne bekjennelse krever sakssvarende ord og uttrykk.

4. Laeren om kirkefellesskap.

5. Kilden til kristen samfunnstydning: Den omfattende basiskunnskap fra apenbarings-
ordets Gud - om Gud, verden og mennesket.

6. Arsaken til frelsesvisshet: Guds frelsesverk for alle i Jesu Kristi lidende lydighet, gitt
den enkelte til del i ddpen med Igfte om salighet for hver den som tror.

KSv/Hjelperen, side 234



44,

7. Forskjellen mellom frifinnelse og fornyelse, eller rettferdiggjorelse ved tro alene og
Kristi fornyende gjerning i de troendes liv (helliggjgrelsen). Hva det vil si & vaere
«samtidig synder og rettferdig» for Gud.

8. Forskjellen mellom prest og menighetslem beror pa ulike kall — presten er Kristi de-
legat og apostlenes etterfglger, et menighetslem samarbeider med sin «rettelig kal-
te» prest om nademidlenes bruk.

9. Dgptes ndderett: A & hegre Kristi bibelundervisning, laere den eneste sanne Gud &
kjenne, og leve som Guds kjaere barn i hans kirke pa jorden.

10. Ddpsformaning: Med Kristus til gave, leve med Kristus til eksempel i gjerninger
som har Guds ord og befaling.

11. Privatskriftemdlets fornyelse i nattverdberedelsen, frigjort fra massealtergang og
forvaltningskirke, og med et legende fellesskap for gye.

12. De troendes prestedgmme. Begrunnelse, instruksjon og @velse - som liturger for
Gud, som diakoner for sin neste.

13. Utvikle diakonale tjenester: Kantordiakon, kirkevergediakon, sosialdiakon, kate-
ketdiakon og media-diakon.

14. Misjonerende kristne: «Vi er utsendt! Ga i fred!» - «l var Herres Jesu Navn.» In-
formere, innby og bygge kontaktnett i menighetens virkeomrade.

BISKOP - PREST - DIAKON? Et notat

Benevnelsene biskop (episkopos) og prest (presbyteros/eldste) er i nytestamentet sy-
nonymer om samme embetsutgver. Menighetens prest(er) er dens biskop(er), Apg
20:17, 28 (jf 1 Clem 42, 44).

En diakon har ikke mottatt prekenembetet, men et diakonembete, 1 Tim 3:11, jf Apg
6:1-7. Med hensyn til oppgaver, star diakonen i en mellomstilling mellom prest og
menighet. Diakonen frigjgr presten/biskopen "til bennen og Ordets embete”, Apg 6:4,
og tjener menigheten i betrodde oppgaver, jf Fil 1:1, 1 Tim 3:8-13.

Benevnelsen biskop brukt om prestenes prest og menighetenes visitator, beror pa gra-
dering av det samme prekenembete i ulike ansvarsomrader. Et kirkefellesskap star
fritt til 3 gradere embetsutgverne og fordele oppgaver mellom dem (jf kapellan, sog-
neprest, prost, biskop), men reguleringene skal ikke skje vilkarlig, etter godtykke.

Fellesskapet er ved bekjennelsen bundet til kirkens kristokratiske struktur og apostel-
ordets laere fra Kristus. Ansvars- og myndighetsomrader reguleres etter “menneskelig
rett”, men uten a bryte med det mgnster som fra begynnelsen er gitt med Kristi for-
hold til de tolv og deres forhold til sine aposteldisipler.

Eksempel: Paulus etterlot sin disippel Titus pa Kreta for at han skulle “ordne det som
ennd manglet og i hver by tilsette prester, i samsvar med det jeg pdla deg”, Tit 1:5 (jf
Timoteus, 2 Tim 2:2). Titus ble palagt tilsynsoppgaver som vi av historiske grunner
forbinder med en biskop. Men etter guddommelig rett var bade han og de prestene
han tilsatte, betrodd samme embete. Jf Apg 14:23.

Apostelordet formaner kristne til 3 unndra seg kirkefellesskap med dem som laerer i
strid med den «laereform» de har mottatt giennom Herrens apostel fra Kristus, Rom
6:17, 16:17, Gal 1:6ff. Veien til kirkeenhet er den uforbeholdne bekjennelse til apos-
telordets lzere, og kirkebot for l,erdommer i strid med Guds ord.

KSv/Hjelperen, side 235



Fem svermerier

1. ”Det treleddete embete” blir forsvart med henvisning til en historisk utvikling
under Andens ledelse. Argumentasjonen vitner om evolusjonismens innflytelse
og kirkepolitiske prioriteringer.

2. Sidestillingen Skrift og tradisjon, nar man i tviholder pa «det gamle» som om
kristne er forpliktet pa menneskelige tradisjoner fordi de er gamle.

3. Man gjor prestegjerningens gyldighet avhengig av biskopenes «vigselssuksesjon»
i en ubrutt rekke av handspaleggelser tilbake til apostelen Peter. Denne (hgy-
kirkelige) ordinasjonsteori er Nytestamentet fremmed, Apg 20:17, 28, Tit 1:5.
Teorien innebaerer at et kirkefellesskap uten den biskopelige vigselssuksesjon
mangler “Andens fylde”, "virkekraftig” nattverdfeiring, osv.

4. Man sideordner prest og predikant som representanter for hver sin kirkestruk-
tur — en «offisiell» og en privatrettslig eller «frivillig» karakter. Ogsa denne teori
er Nytestamentet fremmed, og fglgelig ukjent ogsa for de lutherske bekjennel-
sesskrifter.

5. Laeren om det abstrakt- funksjonelle prekenembete som alle kristne pastas a ha
del i, sa det star mennesker fritt & utforme eller konkretisere prekenembetet i
ulike verv alt etter behov. Virkningen er interessekonflikter og kamp om inter-
essekontroll i politiserte kirkefellesskap.

45. KALLSRETTEN I EN BEKJENNELSESSITUASJON

Den norske kirke bestar i kraft av gudstjenestelige ordninger med rom for reservasjo-
ner mot apostelordets leere fra kirkens Herre. Et slikt fellesskap har opphgrt d bestd
som laereenhet pa nytestamentlig vis - i enig bekjennelse til den rett utlagte Bibel fra
dens Herre, gitt kirken en gang for alle i og med apostelordets leere. Reservasjonen
stiller evangelisk-lutherske kristne overfor et veivalg kalt «en bekjennelsessituasjon».
Skal man fglge ordninger til vern om vrang leere, eller skal man bruke kallsretten til a
gjenopprette det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap?

En bekjennelsessituasjon handler om prekenembetets autoritet, kompetanse og gyl-
dighet, for hvem bestemmer hva «mellomting» er, som hverken er pabudt eller for-
budt av Gud? Er til eksempel ordinasjon av kvinner til prekenembetet en mellomting?
Er velsignelse av likekjgnnet partnerskap en mellomting? Eller er forvandlingsepiklese i
Nattverdens Liturgi en mellomting? Hva bekjennelsessituasjon er, fremgar av Konkor-
dieformelen (1577):

«Den ene part har ment at man i en forfglgelsestid og i en bekjennelsessituasjon,
nar fiendene av det hellige evangelium ikke er kommet til enighet med oss i leren,
likevel med uskadd samvittighet igjen - ndr motstanderne forlanger og krever det,
kan innfgre noen avskaffede seremonier som i seg selv er mellomting og verken er
pabudt eller forbudt av Gud, og at man pa den maten kan komme til enighet med
dem i slike adidfora eller mellomting.

Den andre part har imidlertid hevdet at i en forfglgelsestid og i en
bekjennelsessituasjon, og seerlig ndr motstanderne forsgker enten ved makt eller
tvang eller ved list G undertrykke den rene laere og litt etter litt igjen fa innsmuglet
sin falske laere i var kirke, kan det heller ikke pG noen mdte skje med uskadd

KSv/Hjelperen, side 236



samvittighet og uten skade for den guddommelige sannhet selv nar det gjelder

mellomtingene.» (FC SD art 10:2-2. Kursiv her.)
Benevnelsen «adidforon» el «mellomting» erstatter her uttrykket «menneskelige over-
leveringer», brukt i CA 7 (dvs «skikker eller seremonier som er fastsatt av mennes-
ker»). CA 7 definerer ved hjelp av Guds kirkes kjennetegn hva som «er nok» (satis est)
til kirkefellesskap, nemlig evangeliets rene laere og sakramentene forvaltet i samsvar
med Kristi befaling i de helliges forsamling? Uklart er forholdet mellom «menneskelige
overleveringer» og kirkens kjennetegn. Ved hjelp av den nytestamentlige lzere om kir-
kefellesskap presiserer Konkordieformelen forholdet, slik sitatet viser.

Ferstnevnte posisjon refererer til Leipzig Interim Gr 1548, det vil si under Tridentiner-
konsilet (1545-63) og etter Luthers dgd (1546). Uten at laereenhet var oppnadd, ble
Melanchton og flere Wittenberg-teologer enige om et kompromiss for 8 komme Ro-
merkirkens krav i mgte. Viktigere enn leereenhet var den ytre orden. Heller organisa-
sjon enn konfesjon! Denne prioriteringsmate er til denne dag typisk for «filipistisk»
kirkepolitikk, for eksempel nar konservative «av «kjaerlighet til kirken» sgker hand-
lingsrom for prester og menigheter med luthersk profil. Den frafalne lutherdom og
falske kirke kjennes verdenstilpassede kirkevirksomheter bestemt av mennesker.
Denne prioriteringsmate virker med kirkegdeleggende kraft. Da gjelder den apostolis-
ke formaning, Rom 16:17 - Dra dere unna dem!

Sistnevnte posisjon representerer Luthers prioriteringsmate. Han var bekjenner i ny-
testamentlig mening, og avskydde derfor den hyklerske enighet med falske brgdre.
Ikke prekestol- og nattverdfellesskap uten laereenhet under enhetens Herre over enhe-
tens sakrament! Konfesjon fremfor organisasjon. | denne nytestamentlige betrakt-
ningsmate har «den guddommelige sannhet» prioritet fremfor ordninger. Gudstjenes-
tefellesskap forutsetter den uforbeholdne bekjennelse (homologi) til apostelordets lae-
re fra Skriftens Herre.

Den som drar seg unna gudstjenestefellesskap i frafallskirken, sgker ikke dit hvor man
fgler seg hjemme. Kirkefellesskap er en frukt av Guds ord — i enig bekjennelse til Guds
ord. Det skjer hvor kirkens Herre er virksom med sitt ord, samler og forene kristne i
bekjennelsen til kirkens ubeskarne grunnvoll hvor Kristus selv er den levende hjgrnes-
tein. En frukt av Guds ord er kallsretten brukt til & gjenopprette det evangelisk-
lutherske gudstjenestefellesskap hvor Kristus er virksom med Ord og Sakrament. Der
er apostolatets kirke — ikke bare i navnet, men som Kristus-virkelighet og Ordets tje-
nerinne. Der far dgpte leere @ holde Kristi kirkebefalinger og leve under Kristi herre-
dgmme i hans naderike. Dgren ditt inn er den rettferdighet som evangeliet apenbarer
uten lovgjerninger, for noe Guds evangelium med forbehold finnes ikke.

Apostlenes lare eller «kjernen» i evangeliet?

Det gode formal samler nar kristne spker enhet og en virksomhet som er relevant for
menneskene i det sekuleere samfunn. «Det sentrale» i Bibelen ma da vel veere nok?
Eller «kjernen» i evangeliet ma vel veere samlende nok. Sa innbyr superapostler til ar-
beidsfellesskap for a legge kirkens grunnvoll pa ny. Slike enhetsbestrebelser gir rom
for innsigelser mot apostelordets laere fra kirkens Herre og Leerer. Innsigelser og for-
behold rangeres som «alvorlig uenighet, men ikke kirkesplittende». Metoden er likesa
reduktiv som den er kirkegdeleggende. Den begrunne enhetskonstruksjoner, men

KSv/Hjelperen, side 237



samler ikke om kirkens gudgitte bekjennelse, stadfestet med det apostoliske ord. De
er menneskers illusjonsnumre eller blendverk.

Til sitt forsvar anfgrer man CA 7: «Det er nok» (satis est) til kirkefellesskap a veere enig
om evangeliets laere. Altsa kan det organiserte kirkefellesskap besta som tjenestefel-
lesskap «pa tilstrekkelig grunnlag». Ved hjelp av lojalitet og tjenesteplikter semente-
rer man den kirkesituasjon hvor alle undergraver hverandres troverdighet og frakjen-
ner apostelordet dets leereautoritet, kompetanse og gyldighet fra Kristus. Mange har
interesse av a beskjaere den laerehelhet som Kristus overgav fra Faderen til sine utvalg-
te apostler, og ved dem gitt videre til kirken i all ettertid. Denne leerehelhet bekjenner
vi med henvisning til «evangeliets lsere», utlagt av Kristi undervisning i Det gamle tes-
tamente og stadfestet med Guds vitnesbyrd, som reiste Jesus opp fra de dgde.

Joh 17:8, 20 — De ord som du gav meg, har jeg gitt dem, og de har tatt imot dem /.../ jeg ber
ogsa for dem som ved deres ord tror pa meg, at de alle skal veere ett, likesom du, Fader, i
meg 0g jeg i deg, for at ogsa de skal veere ett i oss, sa verden tror at du har sendt meg.

Joh 7:16f, 8:28, 12:49, osv. Apg 2:42, Rom 10:17, 1 Kor 3:5, 15:1f, Ef 2:20, osv. Se Jesu
sendebrev til Laodikea-menighetens likegyldige leerediplomati, Ap 3:14ff.

Herrens apostel formaner: La dere ikke atter legge under trelldommens dk (Gal 5:1).
Guds kirke fremtrer som apostolatets kirke, fri til a8 stadfeste uten forbehold evangeli-
ets laere fra Skriftens Herre og kirkens Leerer.

Kirkens gudgitte laeregrunn er ingen miniteologi begrunnet i menneskers skjgnn.
Apostelordets lzere fra Kristus sier ikke alt — det er heller ikke mulig, men ordene med-
deler kirkens grunn, hel og ubeskdren (Apg 2:42, 1 Kor 15:1-3, 1 Tim 3:15f, 2 Tim 3:16f,
osv). Alternativet legger en annen grunnvoll, Mt 7:24ff, jf 1 Mos 49:24, 1 Sam 2:2, 2
Sam 22:3, 32, 47, Sal 18:3 osv. Alle lzerestykker henger sammen med bekjennelsen til
«Kristus og ham korsfestet», 1 Kor 2:2. Den Ene for oss alle, og Guds Ene Hellige Kirke
for Den Ene.

Kirkens tro er Abrahams tro — den uforbeholdne tillit til Guds Igfte. 1 Mos 12:1-3. Ab-
rahams tro er Guds barns tro i den gamle og den nye pakt. Ved troen er Guds barn av
samme tt i den gamle og nye pakt. Joh 8:39, Rom 4:12f, 16. Heb 2:11ff. Det er den-
ne gudgitte tro Konkordiebokens bekjennelser fra oldkirken og reformasjonstiden,
stadfester i den hengivne tilbakemelding til dpenbaringsordets Gud, Bibelens Herre.
De som tror Guds Igfte lik Abraham, oppfylt i Kritus Jesus, er ingen ny kirke. Guds barn
— Israels rest, tror lik Abraham pa Ham som er den universelle velsignelse i egen person
— Guds inkarnerte Ord i Jesu skikkelse (Joh 1:14).

Felgelig har ikke Konkordiebokens bekjennelser noen annen oppgave enn den a samle
de troende pa apostlenes og profetenes grunnvoll i den samstemmige bekjennelse til
den korsfestede og oppstandne Kristus Jesus, den levende hjgrnestein (Ef 2:20). Ved a
holde oss til sannhetens ord fra ham, vokser vi opp i kjeerlighet til ham som er kirkens
hode, Kristus (3:15f). Denne eksklusive kirkegrunn - lagt i begynnelsen, utelukker bgn-
ne-, prekestol- og nattverdfellesskap «pa tilstrekkelig grunnlag», begrunnet i mennes-
kers skjgnn.

En illustrasjon: Den syngende sogneprest Bgrre Knudsen pa vei ut fra
presteinnsettelsen i Balsfjord kirke - alene. Kirkens rom der inne var okkupert av «den
apne folkekirke», forfgrt og fanget, og anfgrt av statsminister og biskop..

KSv/Hjelperen, side 238



Mennesket er og blir «<homo religiosus», alltid pa sgken etter harmoni og mening i sitt
liv, alltid ved hjelp av fornuft og egen kraft. Frafallskirken vil med tilpasninger til livs-
synsmarkedet alltid fglge apostolatets kirke som en skygge, og alltid fremsta som kul-
turinstitusjon og forvalter av den magisk-terapeutiske deisme. Men apostolatets be-
kjennende kirke star ikke i«i gjeld til kjpdet» — den onde menneskenatur (Rom 8:12).

Et utkast til bibelarbeid om kalls- og vigselsrett

Det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap samtenker bekjennelse og rett pa ny-
testamentlig vis. Forbilder i dette arbeid er Luther og hans elever i Igse- og bindemak-
tens embete, som en prest er betrodd ved kall og vigsel i samsvar med Herrens bud.
Kallet gj@r forskjellen mellom prest og lekfolk, og begrunner samarbeidet om Ord og
Sakrament.

Andre har arbeidet med saken fgr oss. Jeg knytter traden tilbake til evangelisk
kirkerett med utstrakt bruk av Martin Chemnitz og hans handbok fra 1593 (1981):
Ministry, Word, And Sacraments. An Enchiridion. Oversetter : Luther Poellot. St
Louis 1981. Jeg begrenser meg til 18 lzerepunkter:
Guds Ord avgrenser prekenembetet, ogsa kalt det geistlige embete el «Andens
embete», 2 Kor 3:8 (embete = en fast, varig tjeneste). Avgrensningen skjer pa tre ma-
ter:

Mot verdsliggjgring, Lk 22:25f, 2 Tim 2:4,
mot usynliggjgring, 2 Kor 1:24, 1 Pet 5:3, og
mot vinnings gyemed, 1 Tim 3:2f, 8 og 6:5b. 1 Pet 5:2b.

Gud overdrar prekenembetet gjennom kirkens kall. Likesom Guds Sgnn tok mann-
dom pa i Jesu skikkelse for a oppfylle en bestemt gjerning, sa utvalgte Jesus tolv apost-
ler og innstiftet prekenembetet til bestemte gjerninger i kirken pa jorden. De menn
som blir funnet skikket, blir kalt og vigslet til prekenembetet. De er utskilt til & veere
Guds tjenere og forvaltere av "Guds hemmeligheter”, 1 Kor 4:1, Kol 1:25, 2 Kor 4:5.

Presten er rettmessig (rettelig) kalt til apostlenes etterfglger i prekenembetet, nar kall
og vigsel er i samsvar med Herrens bud og apostolisk ordning.

Jf Den norske kirkes Alterbok 1920, som fremdeles hadde en overdragelsesformel:
«Sa overgir jeg deg nd det hellige presteembete, i Faderens og S@nnens og Den
Hellige Ands navn», osv. Et evangelisk-luthersk ordinasjonsrituale gjgre det klart
giennom skriftlesningene at ordinasjonen gjelder Igse- og bindemaktens embete i
kirken.

Med overdragelsen fglger Guds mandat til tre hovedoppgaver:

A fg Guds kirke med den profetiske og apostoliske lzere om frelsen i Jesus Kristus. Apg
20:28, jf v24 og 32. Ef4,11-14, jf v 20f. 1 Pet 5:2a,

a forvalte og meddele sakramentene i samsvar med Kristi befaling. Mt 28:19f, 1 Kor
11:23a, og

a utgve ngklemakten i Kristi sted som skriftefar og vokter ved Herrens bord. Mt 16:19,
Joh 20:23.

Dette hyrde- og lereembete skal skje i samsvar med Herrens bud, Mt 28: 20, Jud 3b.
Kirken er forutbestemt til 3 leve i og av den apostoliske leereformidling (tradering), ren
og ubeskdren. Med apostelordets leere fra Herren, fremtrer apostolatets kirke pa ste-
det, og dermed veere det gudvillede alternativ til sektene.

KSv/Hjelperen, side 239



4- Menighetens prgving skal avklare fglgende spgrsmal: Er han rettmessig kalt til preken-
embetet i menigheten? Har han et rett begrep om Guds Ord og sakramentene? Er
han dugelig til 3 laere andre? Er han med livets vitnesbyrd et forbilde for andre etter
Kristi eksempel? 1 Tim 5:22 og 2 Tim 2:2.

Den apostoliske lzereformidling skal betros dem som er trofaste og dugelige til a leere
andre, 2 Tim 2:2, jf 1:13 og 3:14f; Tit 1:9.

Nikea-konsilet ar 325 stadfestet med hjemmel i kirkens laere- og rettstradisjon fra
aposteltiden at ingen menighet godta den presbyter (el prest) som er kalt og ordinert
uten forutgaende prgving. Dette er bindende kirkerett ogsa for oss.

5. Ingen har rett til 3 utgve prekenembetet etter eget godtykke. Rom 10:15, Jer 23:21f,
jf Heb 5,1-6. Derfor innleder apostlene brevene sine med a understreke kallets full-
makter. Kristne skal ikke hgre den som mangler et ytre, rettmessig kall. Rom 10:14f,
Jer 27:14f.

Med pietismen oppstod en sideordnet kirkestruktur, hvor «menigheten» eller troen-
degruppen utgver kallsretten. Denne uorden blir opphevet hvor man gjenoppretter
det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap. Det kan skje ved a gradere preken-
embetet, f eks ved 3 skjelne mellom prest (el pastor) og «predikant» uten ansvar for
sakramentforvaltningen i menigheten.

6. Den gutt el mann som har lyst til 3 bli prest (eller biskop), har lyst til en god gjerning,
1 Tim 3:1. Men far han ikke kall fra kirken, kan han avfinne seg med det, jf 2 Sam
15:25f. | samme situasjon havner den prest som i en bekjennelsessituasjon stiller seg
til disposisjon for kristne som vil gjenopprette det evangelisk-lutherske gudstjeneste-
fellesskap pa stedet. Men «uten tilhgrere — intet kall», sier den gamle regel.

Med «biskop» siktes her til “prestenes prest”, som hadde forsetet i menighetens pres-
tekollegium. Dette forhold blir tilslgrt i den folkekirkelige votering, hvor lekfolk (me-
nighetsradene) deltar i voteringen.

Biskopen ledet Ordets og Sakramentets gudstjeneste (messen), og etter vare forhold
var han for en sogneprest a regne. Kort sagt er biskoper og pastorer hver for seg, og
biskopen den fgrste blant likemenn (primus inter pares).

lllustrasjoner: Pauli avskjedstale til prestenoe i Efesus, Apg 20:17, 28. -
Menighetsenglene, sendebrevenes adressater, Ap 2-3. Pastoralbrevene fra slutten
av aposteltiden viser at gradering fant sted blant utgverne av prekenembetet.

7. Ordet “eldste” er spraklig sett en korrekt oversettelse, men medfgrer forveksling med
eldsteordninger i calvinsk tradisjon. Kortslutningen ligger naer: Presteembetet er et
menneskepafunn, for det star jo ingenting om “prester” i Nytestamentet - kun om Kris-
ti offerprestedgmme og det “alminnelige” prestedgmme», Ap 1:6, 5:10. 1 Pet 2:9.

Benevnelsen “prest” — om utgveren av det evangeliske presteembete - er avledet av
“bresbyter” (= eldste). Embetets guddommelige innstiftelse og avledning av
apostolatet (de tolv) fremkommer av flere steder. Joh 20:19-23 beskriver en hendelse
som for kirken befinner seg pa linje med skapelsen, 1 Mos 1:1-3.

Andre steder omhandler apostlenes praksis, som innsatte presbytere (pasto-
rer/biskoper) til a formidle og opprettholde kirkens grunnvoll. Joh 21:15-17, Ef 2:19f, 1
Pet 5:1-3, osv. Selv om presteembetets utforming har variert, er prekenembetets

KSv/Hjelperen, side 240



10.

11.

12.

oppdrag og fullmakter konstant, nemlig tjenesten med Ord og Sakrament i menighe-
ten.

Kalls- og vigselsrett, utgvd i samsvar med den apostoliske regel, verner om lokalkir-
kens frihet til 8 vaere apostolatets kirke og Ordets tjenerinne. Det blir szerlig klart nar
vilkaret for kirkegang er det patvungne fellesskap med vrang lzere i gudstjenestelige
ordninger. Da ma lekfolk kjenne til de gudgitte rettsvilkar, skal deres kall veere Guds
kall til prest (el pastor) i menigheten, og presten vaere rettmessig kalt.

Kallsretten handler ikke om personligheter, hensiktsmessighet og allmennytte, men
om Kristi kirkestyre. Menighetens kallsrett er ndderett, og forvalterens gjerning et
spgrsmal om trofasthet som Kristi delegat i prekenembetets gjerning.

Kirken lever av den rettferdighet som evangeliet apenbarer uten lovgjerninger:
Kristus i hans lidende lydighet for verdens synder. Dette ngdvendige livsvilkar begrun-
ner kalls- og vigselsrettens bruk. Mangt er gnskelig, men “den gode del” er ngdvendig,
Lk 10:42.

Hgstens Herre sender arbeidere til sin hgst, men oss har han bundet til & utgve
kallsretten i samsvar med sitt Ord. Mye splid kan bilegges og splittelse overvinnes,
om bare dpenbaringsordets Gud far styre tanken og med ordenes likefremme mening
utelukke lzere og liv i strid med ordene. Det gjelder ogsa kallsretten.

Hgstens Herre er Gud Fader, Sgnn og Helligand. Sgnnen ber Faderen om a sende ar-
beidere, Mt 9:38. Sgnnen sender gaver for a oppbygge sin kirke, Ef 4:8, 11f. Det sam-
me gjor Den Hellige And, Apg 13:2-4 og 20:28.

Den universelle kirkes gudgitte bekjennelse og rett hviler i lokalmenigheten, Guds kir-
kes handlende subjekt. Der er stedet hvor Guds naderett skal utgves. Apostolatets
kirke stadfester kallet med Herrens bud og det apostoliske ord. Derfor skal vi fly de
prester og biskoper som ma legitimere sin tjeneste med henvisning til menneskelig rett
og fornuftens visdom. De er inntrengere, Jer 23:21, 27:14f. Jf Joh 10:1, 10. Apg 20,29,
32; 2 Pet 2:1.

Guds kall til patriarker, profeter og apostler skjedde umiddelbart, uten andres
medvirkning. Gud utrustet dem med sa store gaver at de kunne tjene kirken uten a
fare vill. Med deres Kristus-vitnesbyrd er kirkens grunnvoll lagt en gang for alle. Det er
dgptes skyldighet a bekjenne apostelordets laere fra Skriftens Herre, og med skriftbevis
begrunne Kristi lidelse, dgd og oppstandelse. Hvis ikke, ma man opptre med selvbe-
kreftende andelighet og ga ut over det som star skrevet. Jer 14:14; 1 Kor 4:6.

Det hender at Den Hellige And befester kallet med kraftgjerninger, 2 Mos 4:1ff og 2
Kor 12,12. Det samme gjorde Jesus i sitt jordeliv, Joh 5:36, jf Mt 10:8. Sannhetskrite-
riet er ikke kraftgjerningen i seg selv, men Guds Ord. Fglgelig skal vi fly vranglaeren nar
den forfgrer med tegn og under, 5 Mos 12:29ff. Mt 7:22f, 24:23f, 2 Tess 2:9.

Det middelbare, ytre kall til Titus, Timoteus og Sostenes var ikke et mindre-verdig
kall, sammenlignet med det umiddelbare kall til slike som Abraham, Amos eller Sau-
lus. Gud er den som kaller, enten kallet skjedde umiddelbart (apostel, profet), eller
skjer middelbart og regulert gjennom kirken (hyrder og laerere, diakoner og evangelis-
ter). Apg 6:1-6, Ef 4,11, 1 Kor 12,28.

KSv/Hjelperen, side 241



13.

Menigheten nominerte, apostlene valgte og vigslet. Det var regelen fgr menigheter
vokste fram uavhengig av Herrens apostler. Paulus og Barnabas kalte og vigslet pres-
ter etter samme fremgangsmate - i samarbeid med menigheten, Apg 14:23. Mot slut-
ten av aposteltiden var det prestene som overdro prekenembetet til Timoteus med
handspaleggelse og menighetens forbgnn, 1 Tim 4:14.

Utvelgelsen medfgrer overgivelse til Kristus og hans gjerning i kirken. Herrens bud ble
fgrt videre med den apostoliske skikk (her i den gamle betydning beskikkelse, jf tysk:
schicken = ordne, sende). Paulus befalte Timoteus og Titus a innsette tjenere i alle by-
er og ga instruks om fremgangsmaten, Tit 1:5, 2 Tim 2:2. 1 Tim 3:2ff.

Vare lutherske leerefedre talte om “kirkeregimentet” (el kirkeledelsen), som bestar i a
lede menigheten med Guds Ord, til forskjell fra verdslige styringsmater. Det er fglgelig
en utfordring til lutherske prester og teologer a utforme kirkens ordninger pa en slik
mate at det profetiske og apostoliske Kristus-vitnesbyrd beholder sin leder- og dom-
merfunksjon i kirken uten a krenke pastoralrett og menighetsrett. Apg 15:13-18, 1 Tim
6,12-16, 20.

Paulus og prestene i Efesus kalte Timoteus til 3 vaere menighetens biskop, den gang
leder for prestekollegiet, 1 Tim 4:14, 2 Tim 1:6. Samtidig fikk han fullmakt til 3 overgi
prekenembetet til andre, 2 Tim 2:2. Likevel kunne Paulus minne Efesus-prestene om
at det var Den Hellige And som “satte” dem til biskoper i Guds menighet for G vokte
den, Apg 20: 28. Og i 2 Kor 5:18 og v 20 sier bade Paulus og Timoteus at det var Gud
som “gav “ oss forsoningens embete.

Tekniske talemater antyder kallsprosedyren, men vekten ligger pa Guds kall og sendel-
se: De var “sendebud i Kristi sted, som om Gud selv formante ved oss”. Med Guds sen-
delse fglger Guds nade, bade frifinnelsen i Kristi fullbrakte verk, og fornyelsen ved Kris-
ti virksomme neervaer i de troendes liv, 2 Tim 1:6, 1 Tim 4:14, 16. Et sendebud (el en
delegat) star i et medarbeiderskap til utsenderen, forpliktet til 3 formidle oppdragsgi-
verens budskap og utgve myndighet med fullmakter fra ham. Dette medarbeiderskap
gjelder enten oppdraget er av den stasjoneere type (prest, diakon, biskop) eller den
omreisende type (evangelist, apostel), 2 Kor 6:1.

Ingen skal arbeide for seg selv, eller bli overlatt til seg selv. Det er Guds kirke som
handler. Dette fremgar av noen Paulus-brev, hvor apostelen er en av flere underskri-
vere (2 Kor, Fil, Kol, 1 Kor, 1 og 2 Tess). Verken apostel eller prest duger til 3 uttenke
noen laere eller gjgre noen til kristen. Prekenembetet i kirken er Andens embete, 2 Kor
3:1-10.

14. Den apostoliske lzereformidling er mal og forutsetning for ethvert kall til prest, Tit 1:5,

1 Tim 4:14, 2 Tim 2:2 og Apg 14:23. Denne leereformidling er brutt hvor kirkefellesska-
pet gir rom for leerdommer og praksis i motsetning til apostelordets leere. Prisen for a
medvirkning er den patvungne fornektelse, medansvar for den og tapt troverdighet.
Da foreligger den bekjennelsessituasjon som utfordrer troens bekjennere til handling:
A bruke kallsretten til & gjenopprette et evangelisk-luthersk gudstjenestefellesskap for
a veere apostolatets kirke.

| en arrekke har prester gatt over i annet levebrgd av samvittighetsgrunner. Rom

16:17, 2 Kor 6:14ff, osv. Tallet vil gke, men hvor er det kirkefolk som kjenner skyldig-

het overfor hgstens Herre? Under omstendighetenes trykk er det desto viktigere a

konsentrere virksomheten om de ting som er unike ved Guds kirke, og dermed samle
KSv/Hjelperen, side 242



awin
|

seg om messen, tenke presten menigheten, samarbeide om nddemidlenes bruk og
kalle lekfolk til diakonale tjenester (jf Apg 6). Hvor kirkens bekjennelse samler, er si-
tuasjonen Igfterik.

15. Kirkens bekjennelse samler ved a stadfeste Kristus-apenbaringen med Skriftens ord, 2

16.

Kor 1:18-21, Heb 10:23. Den som gjgr merkesaker til samlingsmerke, holder kjgd for
sin arm, Jer 17:5. Prestene er kalt til & vaere kirkens tjenere og tilsynsmenn ved Ordets
forkynnelse, 2 Kor 1:24 og 4:5, Esek 33:7. Kallet gjgr forskjellen. De er ikke kirken,
men i likhet med andre kristne lemmer pa Kristi kirkelegeme og gaver til kirken. Heller
ikke Herrens apostler handlet pa egen hand - egenmektig.

Alternative fremgangsmater finnes, men det er kirken som handler, Apg 1:15ff, 6:2-6
og 14:23. Med henvisning til kirkens art og rett kunne de lutherske lzerefedre anvende
samme regel pa den fromme fyrste (pius magistratus), Sal 47:9, Jes 49:23 og 60:10.
Under syndefallets kar er Guds ord og innstiftelser stadig utsatt for misbruk. Det gjel-
der ogsa kallsretten. Ingen part har gatt fri. Noen har da legitimert sin faneflukt med
luftig kvasiteologi om ”lutherdommens struktur”. Men misbruk opphever ikke den ret-
te bruk.

Kirken er et kristokrati. Kirken handler som Guds folk og Kristi legeme under Kristi
styre og herredgmme, Ef 4:15f, 1 Kor 12:12-14, 27. Guds kirke pa jorden er ikke et rike
av denne verden. Kongenes konge har det avgjgrende ord og uinnskrenket lzeremyn-
dighet i kirken.

Like lite som Kristi kirke er et prestevelde, eller et bispevelde, like lite har lekfolket no-
en myndighet til egenmektig samhandling etter mgnster fra det liberale folkedemokra-
ti. Felgelig har heller ikke et kirkemgte noe Guds mandat til 3 forandre laeren (jf gku-
meniske avtaler), annet enn & bekjenne apostelordets laere fra Skriftens Herre, herun-
der den praksis som beviselig er overtatt fra aposteltidens menigheter.

Guds kirke er sannhetens stgtte og grunnvoll, 1 Tim 1:16. Ingen har rett til 8 patvinge
menighetene noen som helst reservasjon mot apostelordets lzere, eller paby ordninger
som pa noen mate svekker apostelordets leere og menighetens gudgitte prgvingsrett.

17. Det fins ingen kirkeforfatning i Nytestamentet. Vi star overfor Herrens bud og aposto-

liske anordninger i et handlingsmgnster fra begynnelsen av. Her merker vi oss den
iverksettende myndighet i det ordnede nademiddelfellesskap. Denne myndighet ut-
gver fellesskapet i samarbeid med sin prest i prekenembetets pastorale gjerning.
Sentrale momenter i menighetens kallsrett er nominasjon, praving, kallelse, presenta-
sjon, stadfestelse, overdragelse og innsettelse.

Menighetens rett til 3 stadfeste valget (kallet) medfgrer iverksettende myndighet, med
rett til 3 si nei (ius negativum). Regel: “Ingenting ma gis til den som ikke vil ha”.

Overdragelsen (vigselen) skjer under menighetens bgnn og prestenes (opprinnelig
apostlenes) handspaleggelse, Apg 6:5f og 13:13, 1 Tim 4:14 og 5:22, 2 Tim 1:6. Over-
dragelsen markerer at Gud er sendelsens subjekt og den virksomme i Ordets tjeneste,
nar kallets vilkar er oppfylt.

Med prestekollegiets handspaleggelse og menighetens forbgnn handler kirken pa ste-
det som Guds kirke (ekklesia).

KSv/Hjelperen, side 243



18. Det nytestamentlige kirkebegrep (ekklesia) belyser den frihet som pastoralbrevene
illustrerer. | en etableringsfase kunne apostlene selv gve leeretukt, nominere og pre-
sentere menn som de fant skikket til prester, Tit 1:5, 1 Tim 1:3 og 2 Tim 2,2. Denne
fremgangsmate forutsetter menighetens stadfestelse (jf pkt 12). Paulus og Barnabas
hjalp menighetene med a velge, ordinere og innsette prester, men ikke uten menighe-
tenes oppfordring eller samtykke, slik Lukas viser i Apg 14:23.

Eksempler: Titus, 2 Kor 8:6, 18, 12:17f. - Timoteus, 1 Tim 4:14. - Silvanus, 1 Pet 5:12.

Med menighetsvekst oppstod prestekollegier, og apostlene overfgrte prekenembetets
fullmakter til prestene, 1 Tim 4:14. Senere har samarbeidende menigheter valgt ut
noen prester til 8 administrere kallsprosedyren (iflg Ambrosius/Tertullian). Da er ikke
hensiktsmessighet avgjgrende, men lydighet mot de bud “som hgrer til Guds rike”, Apg
1,2f. Denne lydighet verner om kirkens fremtreden som apostolatets kirke i samspillet
mellom prest og lekfolk i menighetens gudstjenestelige fellesskap.

Lk 12:32 — Frykt ikke, du lille hjord! Det er deres Faders vilje a gi dere riket.

Martin Chemnitz (d 1586) listet opp fem grunner til at kristne hgyakter overdragel-
sen av prekenembetet under prestevigselen:

(a) Gud er prekenembetets subjekt: Det er Gud som taler, trgster, dgper, tilgir, kon-
sekrerer brgd og vin osv. Og det gjgr Gud med Ordet i en tjeners munn, Lk 1,70 og
10,16; Heb 1,1; Joh 1,23; 2 Kor 2,10 0og 17; 5,20 og 13,3.

(b) Gud er prekenembetets giver: Kirken trenger mange gaver, 1 Kor 12,27f. Ogsa
presteembetets utforming i aposteltiden viser at sa er tilfellet. Den prest som er kalt
og ordinert etter Herrens bud og apostolisk ordning, kan anvende Guds lgfter pa seg
selv, sgke trgst i Guds trofasthet og be om Andens kraft og gaver til & fullfgre tje-
nesten, 1 Tim 4,13f; 2 Tim 1,6-9; 2 Kor 3,4-9. Ifglge Guds lgfter, kan han ogsa be
om Guds ledelse og vern i tjenesten, Jes 49,2-4 og 51,16.

(c) Gud er prekenembetets virkekraft gjennom Ordets tjenere: Kirkens embete er
ingen ide, som mennesker star fritt til 8 konkretisere etter eget behov. Gud har selv
utformet prekenembetet, og Gud arbeider ved dem han sender gjennom kirkens yt-
re kall, Rom 10,15. Slik stadfester Gud sitt verk som den gode skaperen og gjenlgse-
ren. Gud bruker dem og han gir selv vekst, 1 Kor 3,6 og 15,58, sa bade de og andre
kan bli frelst, 1 Tim 4,16.

(d) Kallsvisshet oppildner Ordets tjenere: De utfgrer tjenesten med stgrre hengi-
venhet, frimodighet og gudsfrykt. Presten kan anvende Guds Ord pa seg selv og
veere sikker pa at det kall han har, er Guds eget kall, 2 Kor 5,19; Jes 59,21; Mt
10,20; Luk 10,16; 1 Tess 4,8.

(e) Visshet om prestens rettmessige kall virker stgrre alvor og iver i menighetens
samarbeid med sin prest. Det sentrale samarbeidssted er Ordets og Sakramentets
gudstjeneste (el messen). Her oppfordrer presten den forsamlede menighet til
syndsbekjennelse, bgnn, takk og trosbekjennelse, og til @ hgre skriftlesningene,
motta velsignelsen osv. Da bgr vi fglge oppfordringen fordi den inngar i Guds me-
ning med prestens kall og vigsel. Og nar presten rekker fram Kristi legemes og blods
sakrament, da gj@r vi hva Kristi ord sier i sin tjeners munn: Ta og et! Drikk alle der-
av! Dette er mitt legeme, osv.

Hvor kallets vilkar er oppfylt, kan vi vite sikkert at de gjerninger som var syndenatur
skyr, de behager Gud ved troen og er av den aller stgrste betydning. Her star en
mann i Kristi sted og tjener hans kirkebrud pa apostolisk vis med Ord og Sakrament.
Denne tjeneste er ikke et menneskepafunn, men Guds vilje og gjerning blant oss.

KSv/Hjelperen, side 244



46. PRESTEVIGSLER I HVILKEN SUKSESJON?

Gjennom kirkens historie er prekenembetet gitt videre med dets oppdrag og fullmak-
ter fra kirkens oppstandne Herre. Det er skjedd gjennom kall og vigsel. Noen oversikt
finnes ikke, og er hverken ngdvendig eller mulig.

Menighetens oversikt over presterekken (series pastorum) har et annet formal enn
den lokalhistoriske interesse, Heb 13:7 — Glem ikke deres ledere, de som talte Guds ord
til dere. Tenk tilbake pd hvordan de levde og d@de, d ta eksempel av deres tro!

Forestiller vi oss sendelsesrekker tilbake til Herrens utvalgte apostler, da ender vi med
det forbilde som er gitt like fra begynnelsen. Dets kjennemerke er Kristi selvhengiven-
de kjeerlighet i lidende lydighet. Derfor kan Herrens apostel vise til livets vitnesbyrd
om oppriktig tro, og formane med seg selv som forbilde for kristne og etterfglgerne i
prekenembetet:

1 Kor 4:15-17 — om dere som kristne har tusen laerere, har dere ikke mange fedre. Det var
jeg som ble deres far i Kristus Jesus da jeg gav dere evangeliet. Sa sier jeg: Ha meg til forbil-
de! Derfor var det jeg sendte Timoteus til dere, min kjeere og trofaste s@nn i troen pa Herren;
han skal minne dere om min vei i Kristus Jesus, slik som jeg laerer over alt, i alle menighetene.
15:1f — Jeg kunngjer for dere, bradre, det evangelium jeg forkynte dere, det som dere har
mottatt og star pa. Gjennom det blir dere frelst, hvis dere holder fast pa det ordet jeg forkynte
— sa sant dere ikke forgjeves er kommet til tro. 1 Tim 1:16 - nar jeg fikk barmhjertighet, var
det for at Jesus Kristus farst skulle vise hele sin talmodighet pa meg, til et forbilde for dem
som senere skulle komme til tro pa ham og fa evig liv. 11:23. Gal 1:9, 4:19. Fil 4:9. 1 Tess
1:2f, 2:13, 2 Tess 3:6f, osv.

Sa er det ikke personene i presterekken som er poenget, men Kristi evangelium i vid
mening - apostelordets laere fra Kristus. Det er var norm, nar vi forholder oss til livets
vitnesbyrd og tar eksempel av prestens tro. Denne norm synes ofte glemt i de preste-
bilder som deres livshistorier gir.

A. Prekenembetets oppdrag og fullmakter gis videre i prestevigslene

Allerede kirkens vigselspraksis i aposteltiden artet seg som en serie innsettelser i en
sendelsesrekke. Biskop Clemens i Rom ar 96 (medlem av prestekollegiet) summerer
opp kirkens orden slik:

”Apostlene overtok fra Herren Jesus Kristus det evangelium som de forkynte for oss.
Jesus Kristus ble utsendt av Gud. Kristus kommer altsa fra Gud, og apostlene fra
Kristus. Begge deler skjedde i god orden etter Guds vilje. /.../ De forkynte na fra
distrikt til distrikt og fra by til by. De innsatte dem som fgrst ble vunnet, til biskoper
og diakoner for dem som skulle komme til tro, etter at de fgrst hadde prgvd dem
ved Anden. /../ Deretter ga de en forordning om, at hvis disse skulle dg, skulle
andre prgvede menn overta deres embete.” (1 Clem 42:1f, 4, 44:2, jf distinksjonen
mellom clerus og lekfolk, 40:5.)

Ferst i rekken star altsa Sgnnen i Jesu Kristi skikkelse, sendt av Faderen, deretter fglger
apostlene sendt av Kristus. Apostlene innsatte skikkede biskoper el prester med dia-
koner (jf Apg 20:17, 28). Den fgrste — han som er Begynnelsen, skal ogsa veere den sis-
te — Enden. Han venter pa den ytterste dag dem som tar vare pa hans ord og holder
alle hans befalinger, Mt 28:20, jf Joh 17:6, 8, 14, 17, 20 etc.

KSv/Hjelperen, side 245



Underveis i tidens Igp har dgpte rett til 3 forvente av sin prest at messen ikke gir rom
for annet enn apostelordets laere fra Skriftens Herre, som ogsa er kirkens Lzerer pa jor-
den. Den forutsigbarhet som gjelder dapen, omfatter ogsa den felles gudstjeneste
hver eneste gang, hvor den oppstandne tjener oss med Ord og Sakrament. Denne for-
utsigbarhet utelukker ikke liturgisk rikdom og variasjon (jf kirkearskalenderens tekst-
rekker for sgn- og helligdager).

En luthersk prest vet av Guds ord at han ved ordinasjonen har mottatt et oppdrag med
fullmakter som han ikke hadde fgr han ble ordinert. | vitners naerveer og med preste-
nes handspaleggelse, har kirkens Herre betrodd ham forvaltningen av ”"den fagre skatt”
(2 Tim 1:12, 14). | sentrum star laeresuksesjonen fra Herren og hans apostler.

Leeresuksesjon

Leeresuksesjonen bestar av actus tradendi — eller den kommunikasjon som formidler
apostlenes leere fra Skriftens Herre til dem som hgrer og mottar leeren. Da skal troens
bekjennere med bibelhistorie og katekisme kunne gjenkjenne den lzere som ble over-
gitt til kirken i begynnelsen. Denne laeresuksesjon foregar hvor samarbeidet mellom
prest og menighet opprettholder den ubeskarne leeregrunn som er det ngdvendige vil-
kar for menighetens vekst. Med apostelordet kan kristne sikkert vite hva apostolatets
kirke holder fast ved eller forkaster, og like sikkert avvise det som river ned.

Hva embetsnaden skulle vaere, finnes ikke presisert i Nytestamentet, men av sammen-
hengen i 2 Tim 1 er det naerliggende a vise til Guds gaver - “kraftens, kjaerlighetens og
selvbeherskelsens And”, v 7.

Kristne i analoge posisjoner

Den nytestamentlige bibelutleggelse plasserer tilhgrerne i disippel-posi-sjonen overfor
Kristus, Skriftens Herre - hver eneste gang. Apostelordets leere formidler den rett ut-
lagte Skrift. Den muntlige utleggelse i prekenen skal ikke bringe oppsiktsvekkende ny-
heter eller privatmeninger og tankespinn. En preken fgrer tilhgrerne inn i Skriftens
helligdom med Kristus som veileder. Lk 10:16 — Den som hgrer dere, hgrer meg.

Denne formidling har Igftet om Den Hellige And, som laerer oss den treéne Gud & kjen-
ne i all hans hellighet og kjeerlighet, og ha evig liv hos ham. Alt hva Anden gjgr i kirken,
gjor han i kraft av Sgnnens laere fra Faderen, og alt hva Anden har mottatt fra Kristus,
har han gitt videre til kirken gjennom apostlene han utrustet pa Pinsedagen. Fra dem
har prekenembetets utgvere mottatt «den fagre skatt» for a gi mennesker del i den (2
Tim 1:14). Denne lzereformidling i Guds kirkeorden ”er nok” (CA 7) til kirkefellesskap.

Men formidlingen er ikke malet. Malet er de saliges liv for Guds asyn i all evighet.
Med dette mal for gye er den Oppstandne til stede i den forsamlede menighet, virk-
som med evangeliet og sakramentene forvaltet slik han har laert og befalt. Sa er ikke
bispevigselen det ngdvendige vilkar. Den er en velsignelseshandling uten laeremessig
ngdvendighet. Derfor benytter vi samme vigselsbgnn som ved presteordinasjon.

B. Romerkirkens presteordinasjoner til et offerprestembete

Kontrasten til Romerkirkens presteordinasjoner kan illustreres med Luthers brev til
bghmerne (pa latin). Her fremhever Luther "den hellige presteordinasjon” (ordinatio)
til prekenembetet, og stiller den i motsetning til Romerkirkens antikristelige ordinasjo-
ner til et offerprestembete. Hva er problemet?

KSv/Hjelperen, side 246



Romerkirkens embetslaere er tenkt i analogi med det levittiske prestedgmme i den
gamle pakt, med pastand om nadekrefter i en egen stand av offerprester (jf Levi
stamme). Videre forstar man prestens embetsnade som “en uutslettelig egenskap”
(character indelebilis). Den setter ham i stand til & forvandle brgd og vin til Kristi lege-
me og blod, for sa a frembaere sakramentet for Gud som ”et ublodig offer” for levende
og dgede. Denne grunntanke strider mot Kristi evangelium. Gud er en forsonet Gud, og
arsaken til synderens frifinnelse hos Gud er Kristi lidende lydighet — og ingenting annet.

Leeren om "apostolisk” vigselssuksesjon

Romerkirkens teorier om ordinasjon og messeoffer er begrunnet i en pdstdtt historie i
en tenkt kirkevirkelighet. Rekonstruksjonen lar seg ikke gjennomfgre, pastanden om
den sakramentale handling og dens gyldighet som offer for Gud, er et stykke konklu-
sjonsteologi med kirkeforvrengende kraft.

Ogsa andre skilter med “gyldig konsekrasjon”, begrunnet i biskopenes apostoliske vig-
selssuksesjon, andre i en modifisert utgave. De viser til ubrutte vigselsrekker tilbake til
"det gamle bispeembetet”, men sett fra Romerkirkens side, er de vigsler med en annen
hensikt (intentio), og derfor ugyldige. Dessuten mangler de den embetsnade som er
forutsetningen for gyldige konsekrasjoner.

Nevnte suksesjonsteorier er uten stptte i apostelordets laere fra Kristus. Reformatore-
nes konsekvente og bevisste avvisning ble gjort med stort alvor. Tankespinn har ingen
gyldighet i Guds kirke. Teorier om en «apostolisk» vigselssuksesjon vitner om anti-
kristens virksomhet gjennom kirkens historie (Joh 8:44, 2 Tess 2, 1 Tim 4:1f).

C. Evangeliske bispevigsler under kirkens reformasjon
Kilde: Tom G A Hardt.

Luther benyttet tre medkonsekratorer da han i 1541 vigslet Nicolaus von Amsdorf til
biskop i Naumburg. Kildene sier ingenting om Luthers begrunnelse for en vigsel med
sakalt “gammelkirkelig” eller “gkumenisk” preg. Vigselen gjaldt det biskopelige visita-
torembete, og ingenting annet. Dette fremgar av den polemikk som fulgte, da Luther
uttalte sitt “anathema” over Romerkirkens antikristelige bispeembete.

En tilsvarende bispevigsel ble utfgrt i 1545, da fyrst Georg Ill av Anhalt ble vigslet til
biskop i Merseburg. Siden han allerede i 1524 var vigslet til Romerkirkens offerprest-
embete, ble han samtidig med bispevigselen ordinert til det hellige prekenembete og
overgitt dets fullmakter i liturgiske og kirkerettslige former (rekonsekrasjon).

Det er her viktig & merke seg at i nytestamentlig-luthersk embetslzere er det ytre kall -
foruten mottakelsen — det ngdvendige vilkar for vigsel og tjeneste. Vigselen derimot
herer ikke med til det ngdvendige vilkar, men er en gnskelig og virkekraftig velsignel-
seshandling. (Luther omtalte forholdet programmatisk i “De captivitate” ar 1520, men
presiserte forholdet i skriftet “Von der Vinkelmesse og Pfaffenweihe” ar 1533.)

Den tidlige reformasjonshistorie viser eksempler pa prester som uten vigsel (ordina-
sjon) mottok menighetens kall og utfgrte prekenembetets oppdrag med Kristi fullmak-
ter i menigheten. Deres embetsgjerning ble ikke ansett for mindreverdig uten vigsel.
Blant dem var Erasmus Sarcerius, som var en ivrig talsmann for prestevigselen som vel-
signelseshandling, og likesa for bispeembetet og prekenembetets oppdeling i grader
pa nytestamentlig vis.

KSv/Hjelperen, side 247



47. NOEN KIRKESKADELIGE OVERSETTELSER

Ikke offerprest for Gud, men sakramentprest for mennesker

| den gamle pakt var prestene offerprester i templet (gresk: hierevs, latin: sacerdos). |
Nytestamentet finnes ikke disse benevnelser brukt om prekenembetets utgvere, selv
om deres gjerning hgrer sammen med Herrens Nattverd og kirken som «Kristi legeme»
(1Pet2:5,9, Ap 5:9).

Mot slutten av 200-tallet var sacerdos en tittel som i den europeiske kristenhet ble
brukt om biskopen (Cyprian, d ca 300). Denne glidning i begrepene ga grobunn for fo-
restillingen om menighetsprestene som har del i biskopenes gversteprestelige gjerning
(sacerdotium) i analogi med gverstepresten og de levittiske offerprester i den gamle
pakt. Og likesa trakk man den omfattende analogi-slutning om kirken som erstatter
jodekirken i den gamle pakt (erstatningsteologi). Slutningen ga legitimitet til jedefor-
felgelsene, sist under andre verdenskrig.

En annen tragedie rammet det evangeliske presteembete. Med stor konsekvens gjor-
de man den evangeliske prest til en offerprest, som i Herrens Nattverd frembaerer Kris-
ti legeme og blod for Gud. Eller sagt meg Martin Luther: | den nye pakt er ikke preste-
ne offerprester, men “sakramentprester”. De bringer forsoningens goder fra Gud.

“Eldste” istedenfor prest og "tilsynsmann” istedenfor biskop

| Nytestamentet er ordene prest/biskop brukt om apostlenes etterfalgere i prekenem-
betet. | aposteltiden var ”"presbyter” (gr presbyteros = eldste) én av flere titler brukt
om apostlenes etterfglgere. Tittelen presbyter eller «eldste» viser indirekte til lederne
for Israels stammer like fra tiden i Egypt, 2 Mos 3:16, 4:29.

Overfgrt pa apostlenes etterfglgere, ble “presbyter” med tiden forkortet til prest. Et-
ter reformasjonen var tittelen prest (Priester) i alminnelig bruk i tyske landskirker
minst et hundrear etter reformasjonen, og den ble beholdt i dansk/norsk lutherdom
(og hos anglikanerne).

Det Norske Bibelselskap har oversatt presbyter med “eldste”, og representerer i dette
spgrsmal en pietistisk-reformert oversettertradisjon. Det gjgr ogsa de svenske kirke-
biblene siden 1917, som til da hadde oversatt med “prest”. Spraklig sett er "eldste”
riktig, men misvisende. Eldste-benev-nelsen tilsigrer det evangeliske presteembetet
med assosiasjoner om eldsterad i reformerte trossamfunn siden Calvin (d 1564). Over-
settelsen forleder bibelleseren til 3 tro at ordningen gjelder en lekmannstjeneste, eller
et verv pa omgang i menigheten. Noen roser seg endog av a ha den ”bibelske” ordning
med “eldste” og "tilsynsmenn” istedenfor prester og biskoper, men noen «bibelsk»
menighetsordning finnes ikke i Nytestamentet. Oversettelsen har gjort stor kirkeskade
(jf Den evangelisk-lutherske Frikirke i Norge.

"Tjeneste” istedenfor embete om delegater i fast stilling

Den konsekvente bruk av ordet “tjeneste” (for diakonia) gjgr to ting. De tilslgrer de
steder hvor det er tale om den faste embetsgjerning som en prest utfgrer, og de se-
menterer forestillingen om det abstrakt-funksjonelle embete. Det bgr fremga av over-

KSv/Hjelperen, side 248



48.

settelsen nar tjenesten bestadr i den embetsgjerning som har Guds innstiftelse pa linje
med sakramentene dap og nattverd. Da er “embete” det saklig riktige ord.

Nevnte oversettertradisjon forkludrer samarbeidet mellom prest og lekfolk i et evange-
lisk-luthersk gudstjenestefellesskap. Den tjener dessuten til & vedlikeholde den gamle
spenning mellom tysk og nord-amerikansk lutherdom siden midten av 1800-tallet (jf
forholdet Lohe/Walther).

Hva apostlene mottok fra Herren, skal senere embetsutgvere formidle og forvalte med
troskap inntil Kristi dag. De er Kristi sendebud (el delegater) nar de utfgrer Kristi opp-
drag med Kristi fullmakter og i Kristi sted, 2 Kor 5:20, Lk 10:16 (apostel = sende-
bud/delegat, hebr schaliach). De forvalter «Guds hemmeligheter» - de frelsesbringen-
de handlinger, og forvaltet i samsvar med Herrens bud kunngjgr de og rekker fram
Guds fullbrakte frelse.

Gud er den virksomme part i deres gjerning. Det er Gud av nade, som i denne sam-
menheng betyr uavhengig av menneskers forestillingsevne og selvbestemte gudsdyr-
kelse.

Det er ikke et tenkt “embetssyn” som gjgr prekenembetet enestaende og usammen-
lignbart. Det gjgr den Oppstandnes innstiftelse. Liksom det store under - foreningen
av Gud og menneske i Jesu person, lar han seg hgre i prekenen og se i sakramentets
skikkelser under Nattverdens liturgi. (Jf de villlfarelser som CA 5 og 14 awvviser. Jf
28:21-23.)

Hovedkilder: Brockhaus, Ulrich: Charisma und Amt. Wuppertal 1975 (2). Luke
Timothy Johnson: The First and Second Letters to Timothy. New York 2001.

PRESTEN - KRISTI DELEGAT 1 KJ@TT OG BLOD

To pastander:

Fgrste pastand: Det fantes ikke prester i aposteltiden, for offerprestene i templet var
erstattet med "frie nddegaver” i menighetene.

Pastanden gjgr forholdene i Korint-menigheten til kirkenorm i ettertid, til tross for at
den ikke var normgivende i aposteltiden. Det abstrakt-funksjonelle prekenembete var
ukjent for aposteltidens kristne.

En illustrasjon gir Nytestamentet med den rike titteloruk om apostlenes etterfglgere i
prekenembetet. Den ble forenklet og skjematisert mot slutten av aposteltiden, slik
Pastoralbrevene viser.

Den rike tittelbruk i aposteltiden har fulgt kirkens historie. Fremdeles bruker kristen-
heten ulike titler om prekenembetets innehavere og grader dem imellom. | konfesjo-
nelle sammenhenger er benevnelsene entydige med unntak av lutherdommen. Det
beror pa historiske forhold. Entydig tittelbruk har sine fordeler, men ngdvendig er den
ikke.

Andre pastand: Nar teksten henviser til et prekenembete, er det tale om funksjonen. |
praksis er menigheten fri til 8 konkretisere prekenembetet i ulike tjenester og verv, alt
etter gaver og behov.

KSv/Hjelperen, side 249



Aposteltidens kristne visste at Herrens utvalgte apostler utgjorde en spesiell gruppe-
ring allerede i Jesu disippelkrets (Mt 10). Siden urmenigheten i Jerusalem omga apost-
lenes seg med aposteldisipler i den nye pakts gudsfolk. Denne gruppering omsluttet
etter hvert omreisende evangelister og stasjoneere menighetshyrder (pres-
ter/biskoper). Dette forhold er lett & overse, hvis man leser tekstene uten a se dem i
tidsperspektivet.

Men vel sa viktig: Aposteltidens kristne visste at apostlene og deres etterfglgere var
Kristi gaver til kirken, og ingen ekstrabyrde som kristne kan leve foruten. Kristus ved
Faderens hgyre har gitt oss "noen til apostler, andre til profeter, noen til evangelister,
andre til hyrder og leerere” (Ef 4:10. Jf Apg 20:17, 28 (menighetens prester/biskoper),
21:8, 1 Kor 12:28f, osv).

Anm. En pensjonert prest er fortsatt Kristi gave til gudstjenestefellesskapet. Det er
forst nar helsa sier stopp, at presten er «emeritus» - uttjent, og far hvile fra
prekenembetets gjerning.

Misbruken av 1 Pet 2:9

Cluny-reformene pa 1000-tallet hgrer med til den historiske bakgrunn. Reformen de-
graderte biskopene til pavens stedfortredere (el delegater). Paven hadde all kirkemakt
(potestas ecclesiastica, se Tr 60).

| sin polemikk mot pavedgmmets offerprester (arene 1520-23) trakk den unge Luther
slutninger som minner om det abstrakt-funksjonelle embete. Han argumenterte med
nytestamentlig laere om dapen og trakk den forhastede konklusjon: Alle kristne har kir-
kemyndighet over prestene, biskopene og paven. Denne kortslutning beror pa kombi-
nasjonen dap og «alminnelig» prestedgmme (allminnelig til forskjell fra det "spesiel-
le”).

Premiss 1 Pet 2:9 — dere er en utvalgt slekt, et kongelig presteskap, et hellig folk, et eien-

domsfolk, for at dere skal forkynne hans veldige gjerninger som har kalt dere fra market til sitt
underfulle lys.

Konklusjon: Enhver som kommer fra dapen, er vigslet til prest for Gud (Priester) og har der-
med rett til a uteve prekenembetet (og veere «Pfarrer» - sogneprest).

Vi merker oss ordet «forkynne» (eksangeilaete, aor. konj, egtl a forkynne av hjertet,
eller gjgre kjent for andre). Apostelen formaner her alle kristne hver for seg, til for-
skjell fra formaningen til menighetsprestene, 5:1-4. Da formaner han «hyrder for den
Guds hjord som er hos dere», v 2, og beskriver deres kallsgjerning med Overhyrden
Kristus som eksempel i hans frivillige tjenergjerning, v 2f. Apostelen markerer samtidig
medarbeiderskap i et fast embete (el oppdrag) fra Overhyrden og underordnet ham
med hans synlige gjenkomst for gye, v 1 og 4.

Sammenligner vi formaningene — den ene til alle kristne, den andre til menighetshyr-
dene (prestene), beror forskjellen pa Guds kall.

Avleder man prekenembetet av menigheten, ma kallsretten gi frihet til a fordele pre-
kenembetets oppdrag pa ulike verv i menigheten, og embetet ga pa omgang. | denne
betraktningsmate kan man si at hyrde-funksjonen er ngdvendig fordi den er innstiftet
av Gud, mens andre tjenester (el verv) er gnskelige. Men 1 Pet 2:9 er ingen formaning
til dem som utgver den hyrdegjerning Kristus — Overhyrden — har innstiftet.

KSv/Hjelperen, side 250



Men beror kallet pa hensiktsmessighet? En menighet kan ikke vaere prest (el pastor)
foruten. Den unge Luthers polemikk apnet for konsekvenser uten bibelteologisk dek-
ning (konsekvensteologi). Det fremgar av senere prekener og forfatterskap at han tok
selvkritikk. “Den eldre Luther” advarte mot ukritisk lesning av “den unge Luther” (jf SA
B 4). Sa bestar ikke bekjennelsesskriftenes rettskraft i Luther-ord, men i den rett utlag-
te Skrift fra dens Herre, stadfestet med skriftbevis pa apostolisk vis. (Se Sakorn Fjerde
parten: Om de troendes prestedgmme.)

| Konkordieboken bekjennelser fra reformasjonstiden er ikke prekenembetet begrun-
net i hensiktsmessighet, men i den guddommelige innstiftelse. | den norske utgaven
fra 1985 er prekenembetets innstiftelse tilslgrt med oversettelsen «tjeneste» isteden-
for «embete» (se CA 5).

2 Kor 5:18-21

Teksten belyser embetsutgvernes oppdrag og fullmakter, mal og midler. Kristi utvalgte
apostler var Kristi delegater (el sendebud), utrustet med Den Hellige Ands gaver til den
kirkegrunnleggende oppgave. Sammen med apostlene mgter vi en krets aposteldisip-
ler, her apostelen Paulus og aposteldisippelen Timoteus. Senere ble Timoteus fulgt av
andre embetsutg@vere, ogsa de gitt Kristi oppdrag og fullmakter.

Sa til teksten: Guds fullbrakte forsoning med verden var (og er) den umiddelbare arsak
til prekenembetet, v 19a. Embetsutgvernes adressater er alle mennesker, det vil si
hvert eneste menneske: ”La dere forsone med Gud!”, v 19-21. Uttrykket "forsoningens
embete”, v 18, antyder oppdrag og myndighet, mal og middel:

Oppdrag — a forkynne ”forsoningens ord”, v 19a (jf Apg 20:24 — Guds nades evangeli-

um). Gud har i Kristus Jesus forsonet verden med seg selv. Kristus i sin lidende lydig-
het er Guds rettferdighet og frie gave til alle, 2 Kor 5:20f.

Fullmakt — & formidle laeren og handle ”i Kristi sted”, v 20a (jf v 18: "gitt oss” — dontos,
aor part). Middel —"“forsoningens ord”, v 19b. Formaningen skjer med "Kristi ord” el-
ler lzere i Kristi sted, v 19b (jf Rom 10:14-17, Joh 20:21-23). Prekenembetets utgver
formaner og oppmuntrer tilhgrerne: La dere forlike med Gud!

Mal — a berede menneskene til Kristi dommergjerning pa den ytterste dag, v 18f. (Jf
Jes 40:9, Mk 16:15, Mt 24:14, 28:19f osv)

Men uten den Oppstandnes befaling eller «marsjordre», ville Guds frie nade veert
ukjent for verden, Lk 24:47. 2 Kor 6:1-3, jf 1 Kor 4:1f.

Delegatens posisjon og fullmakt gjenspeiler Sennens sendelse og myndighet fgr hans
store lidelse. Jesu person og virksomme naervaer i natid er omvendelsens mulighet til
enhver tid. Mt 4:17 — Omvend dere, for himmelriket er kommet naer! (Merk likheten
med apostlenes sendelse til Israels folk, Mt 9:36-10:15!)

Gud tilbyr og rekker oss sin universelle nade i Stedfortrederens offerdgd. Det gj@gr han
med evangeliet som middel i prekenembetets gjerning. Dets utgvere er kalt og ut-
sendt av Gud for & kunngjgre “den gode nyhet” og forvalte forsoningens gaver med
Guds fullmakter. Det skal de gjgre som Kristi utsendinger (el delegater) i Kristi sted,
Apg 20:24, 1 Kor 4:1f.

Troen er var skyldighet for Gud (fgrste bud), som ingen evner. Hva Gud krever i sin lov,
det gir han med “fredens evangelium” som middel (Ef 6:15). Den opphgyede og helli-
ge gir sin rettferdighet i Jesu, Guds Sgnns lidende lydighet. Gud Helliganden kaller,
opplyser, bevarer og helliggjgr enhver som tar vare pa Sgnnens ord fra Faderen, Joh

KSv/Hjelperen, side 251



14:23f. Det gjor han av ubegripelig medynk med de “ille medfarne og hjelpelgse”, som
vi alle er, Mt 9:36.

Forsoningens Gud er prekenembetets suverene Gud, den Gud som gjgr undere og
oppreiste Kristus fra de dgde. Den samme Gud kunngjgr evangeliet gijennom sine sen-
debud. Den samme Gud skaper tillitsfull tro og fgder pa ny ”i vannets bad ved Ordet”,
Ef 5:26. Og den samme suverene Gud gir sine venner forsoningens goder og bevarer
dem hos Kristus.

Hva Gud gjgr med det enkelte menighetslem, gjgr han med alle kirkelemmer pa jor-
den. Gud handler alltid suverent nar han oppfyller sine Igfter, men oss har han bundet
til Ipse- og bindemaktens embete, med befaling om a hgre ham (jf Luthers forkl). Mt
10:40, 17:5, Lk 10:16, Joh 20:23, osv.

"Den apostoliske hilsen” en delegat-hilsen
Rom 1:7b - Nade vaere med dere og fred fra Gud, var Far, og Herren Jesus Kristus.

Til bibelstudium: 1 Kor 1:3, 2 Kor 1:2, Ef 1:1. Jf Mt 28:19f, 2 Kor 13:13. 1 Pet 1:2, 2 Pet 2:2,
Jud 1:2, Ap 4:6.

Kristi delegat formidler Kristi hilsen til sin kirkebrud pa dette sted.

Denne hilsemate — opprinnelig fra semittisk tradisjon, ble brukt nar keiserens delegater
utfgrte sine oppdrag. De innledet med a tilsi “fred” (pax) fra keiseren. Nytt i den apos-
toliske hilsen er begrepsparet “ndde og fred” — ikke fra keisermakten, men fra den tre-
ene Gud Fader, Sgnn og Hellige And. Anden nevnes ikke direkte. Han utgar fra Fade-
ren og Sgnnen, tilsier Guds «nade og fred» (jf Peters brev). Sgnnen var Guds utsendte
i Jesu skikkelse, og etter ham er apostlene og deres etterfglgere i prekenembetet Kristi
delegater.

Nar apostelen innleder brev med a anvende keiserlige delegat-hilsen i tilpasset form,
markerer han to ting: Apostelens delegat-posisjon med dens oppdrag og fullmakter, og
adressatenes disippel-posisjon. Markeringen gjelder den forskjell som beror pa apos-
telens kall til prekenembetet, og samtidig markerer den felles sak som apostel og me-
nighetslemmet deler. | dette forhold kommuniserer Herren med menigheten - Herren
i overordnet posisjon, kristne i mottager-posisjon. Kirkens oppstandne Herre taler og
handler med oss, nar apostelen proklamerer Kristi budskap og utfgrer embetshand-
linger med fullmakt fra ham.

Av grunnleggende betydning er sidestillingen ”"Gud vdr Far og Herren Jesus Kristus”.
Alt star og faller med realiteten i dette “og” (Luther i St Gal komm). Apostolatets man-
dat og myndighet er av en annen art og etablerer en ny situasjon — ellers ukjent pa jor-
den. Hva apostelen tilsier pa Kristi vegne, er ndderetten i himlenes rike, gitt den enkel-
te i dapen til Jesu dgd. Det fins ingen kristen uten a bruke barneretten hos Gud. Det
fins heller ingen kristen gudstjeneste uten a bruke naderetten hos Gud.

”"Nade” er i denne forbindelse Guds nadige sinnelag (favor Deo). Hilsenen kunngjgr og
meddeler alles frifinnelse i Stedfortrederens offerdgd, til frelse for hver den som tror.
Guds nadige sinnelag er ingen idé, eller «noe» vi skal forestille oss. Gud viser sitt nadi-
ge sinnelag ved a gi oss Kristus til gave. Han er lovens oppfyller og den rettferdighet
som evangeliet dpenbarer uten forbehold om lovgjerninger. Troen anvender Guds na-
dige sinnelag, og dermed star tilhgreren i et nytt forhold til Gud pa naderettens grunn.

KSv/Hjelperen, side 252



"Fred” (pax) er i denne forbindelse den fredspakt Gud har opprettet i Jesu, Guds Sgnns
blod (jf "dette er den nye pakt i mitt blod”). Herrens apostler og deres etterfglgere i
prekenembetet er utsendt for & kunngjgre Guds fred med verden. Guds fredsslutning
er en kjensgjerning i Kristi dgd pa korset, slik Skriftene har sagt. Kristus er derfor fre-
den mellom Gud og oss mennesker. | prekenembetets gjerning meddeler Gud sin fred
for at tilhgrerne skal tro den, og ved troen leve i Guds fredsrike, slik Guds ord og bud
sier. Denne meddelelse har i den apostoliske hilsen karakter av absolusjon eller frifin-
nelse. Den tilsier synderes frifinnelse i Kristi dgd og stadfester den.

Hensikten med nadetilsagnet

Med Kristus til gave er Guds lov var veileder og venn, slik Gud er. Derfor oppmuntrer
og formaner apostelen "ved Guds miskunn” (Rom 12:1): Ved dapen og troen er vi Guds
kjeere barn (Rom 6), fri til a tjene Gud i hans rettferdighet og hellighet som Jesus Kris-
tus er, og tjene ham med Kristus til gave i gjerninger som har Guds ord og bud for seg
(jf LK, forkl 2 trosart).

Pa naderettens grunn er Guds lov “frihetens lov”, alltid med Kristi velgjerninger ”for
oss” til en stadig oppmuntring, trgst og glede (jf Sal 119). Det er denne bruk Luthers
forklaringer til budene handler om. Av grunnleggende betydning er den tro som Den
Hellige And virker med den rettfrdighet som evangeliet &penbarer — uten lovgjerning-
er. Troen kjenner Gud i Kristus Jesus, frykter og elsker ham derfor over alle ting og set-
ter all sin lit til ham. Troen oppfyller det f@grste bud, og dermed alle bud, for troen har
Kristus og mangler ingenting. Hva vi er i Kristus, skal vi ogsa bli.

Sa er fornyelsen (el helliggjgrelsen) hensikten med «nade og fred fra Gud, var Far, og
Herren Jesus Kristus. ”“Syndens Ignn er dgden, men Guds nddegave er evig liv i Kristus
Jesus, var Herre”, Rom 6:23. Fremdeles er den onde menneskenatur virksom med
ondt begjeer i oss, men vi tror syndenes forlatelse allikevel, og avstar fra noen synd
med Guds hjelp. Med Kristus til gave tjener vi ham som Guds kjaere barn og stiller vare
legemer til disposisjon for hans rettferdighet (Rom 6:13), enhver i sitt kall. Han kom-
mer oss stil hjelp i var avmakt. Med sin And virker han ny vilje, lyst og kraft til & leve
det nye livet i kjeerlighetens bud.

Guds nadehimmel skjuler det som mangler. Derfor er den apostoliske hilsen en stadig
oppmuntring. Den innleder og begrunner den evangeliske preken og undervisning.
Altsa tjener vi Gud med vart sinn, men syndens lov med var onde menneskenatur
(Rom 7:25). Selv om vi ma baere pa «gammeladam» inntil var dgd, har vi all grunn til
frimodig og utholdende tro. Den oppstandne Kristus vil fullfgre sitt verk, befri oss og la
oss vinne seier til evig tid. «Nade og fred, vaere med deg fra Gud, var Far, og ...»

KSv/Hjelperen, side 253



49. PRESTENS LAREMYNDIGHET I
APOSTOLATETS KIRKE

1. Leeremyndighet i kraft av apostelordets laere fra HERREN

Bruker vi ordet "autoritet” om prekenembetet, handler denne ordbruk om noe annet
enn autoritet i det samfunnsvitenskapelige vokabular. Da er det tale om den malbare
autoritet som tilhgrerne gir ham. Noe tilsvarende ord finnes ikke i bibelsk sprakbruk.

Forklaringen er apenbar: En prest (el pastor) som formidler apostelordets lzere fra
Skriftens Herre, har sin autoritet fra dpenbaringsordets Gud. Hvordan? Svaret fremgar
av sammenhengen. Det er tale om delegatens laeremyndighet og kompetanse fra kir-
kens Herre, den oppstandne Kristus. Altsa bestar prekenens leeremyndighet og kompe-
tanse i Kristi undervisning, gitt videre til kirken i og med apostelordets leere fra ham.
Annen undervisning har ingen gyldighet i Guds kirke.

La oss se naermere pa den unike posisjon som Herrens utvalgte apostler har i Guds kir-
ke uansett tid og sted. Tre ting begrunner apostlenes posisjon:

(1) Tre av “de tolv” fikk se S@nnens herlighet strale frem av Jesu ansikt og skikkelse.
Mt 17:2, Joh 1:14, 2 Pet 1:16-18, jf 2 Mos 34:29.

(2) Jesu utvalgte apostler var gyenvitner til den oppstandne Jesus.

(3) Apostlene mottok Guds kall umiddelbart, og ble utrustet pa Pinsedagen med
Den Hellige Ands gaver til & gi Kristi lzere videre til kirken i tidens Igp.
Lik apostlene i begynnelsen, er ogsa en prest satt til 8 formidle Kristi lzere i fortsettel-
sen, men med en forskjell: En rettskaffen prest er en aposteldisippel lik Silvanus, Barn-
abbas, Timoteus og de andre. | posisjonen sin posisjon som aposteldisippel bekrefter
presten apostlenes midlerposisjon, lik Mose’ midlerposisjon i forholdet til engelen
(Kristus) pa Sinai, Apg 7:37f.

Likhet i posisjon hgrer sammen med forskjell i tid. Moses ga videre Guds lovpakt med
sitt folk, apostlene overga Guds nadepakt med sitt folk. Lovpakt og nadepakt gjgr for-
skjellen mellom den gamle og den nye pakt. Og apostelordets lzere gjgr forskjellen
mellom apostolatets kirke og kirkevirksomheter begrunnet i en sideordnet apenba-
ringskilde.

2. Apostlenes lareoverlevering utelukker lreimporter

Kilden til kirkens lzereoverlevering alle dager er dapenbaringsordets treéne Gud - og
ingen annen.

Til bibelstudium: Joh 7:15-18, 8:28f, 14:10, 23-24. Jf 1 Kor 15:1-8, Ef 2:21f, 1 Tess 1:13,
Jud 3 osv.

Fra synagogen overtok apostlene de tekniske termene ”a overgi” el “overlevere” (pa-
radidonai) og "a motta” (paralambanein). Ordene er over alt i Nytestamentet brukt
positivt om & formidle Kristi lzere fra Faderen. Han er opphavet til apostelordets lae-
remyndighet i kirken (Mt 28:20, Ef 2:20). Heller ikke en Herrens apostel har noen gud-
dommelig myndighet i kraft av sin posisjon.

lllustrasjon: Den fgrste synode i Jerusalem, Apg 15.

Den bundne leeremyndighet har Kristus til eksempel, og etter ham apostlene utrustet
med Den Hellige Ands gaver. Leereimporter var utelukket i aposteltiden og skal vaere

KSv/Hjelperen, side 254



III

utelukket i fortsettelsen. Blir ikke fremmed laere avvist, vil “menneskelige tradisjoner
og verdens tenkemate” forfalske kirkens grunnvoll og forfgre kristne (Kol 2:6-8).

Denne eksklusivitet er vanskelig a forsta i et kulturmangfold, hvor evnen til tilpasning
er en kvalifikasjon. Overfgrt pa det menighetsbyggende arbeid, ligger slutningen neer:
Vi ma tilpasse leeren til tradisjoner og tenkemater i folket. Da handler ikke tilpasningen
lenger om form og mate. Hvor leeretilpasninger godtas, blokkerer de formidlingen av
de ting som er unike ved kirkens gudstjenestefellesskap og dets begrunnelse. Med or-
det «tilpasning» tilslgrer man laereimportenes kilde og vikrninger:

En kirkegdeleggelse med hensyn til kilden:
1 Tim 4:1f — Anden sier med tydelige ord at i de kommende tider skal noen falle fra troen, i
det de holder seg til forferende ander og djevlers leerdommer, ved lggnpredikanters hykleri,
som er brennemerket i sin egen samvittighet. Jf 1:5-11.

Denne type advarsler inngar i den apostoliske leereoverlevering fra Jesus.

Til bibelstudium: Mt 7:15f, 24:23f. Joh 8:41-45, 16:13f.
2 Tess 2:3f, 2 Pet 3:2f, 1 Joh 2:18f, Jud 16-19.
lllustrasjon: 2 Tim 3.
En kirkegdeleggelse med hensyn til virkningene:
Den seirende part oppfatter lzereimporter som en vinning, hver gang med gledesyt-

ringer. Skjult er den kirkepdeleggende virkning. Beskjaerer man noe av kirkens lzere-
grunn, eller legger noe til, blir alt forvrengt i fellesskapets laere og liv.

Den tapende part far erfare ”“sdkornets lov”:

Til bibelstudium: Joh 12:24. Mk 7:1-13.
Kol 2:6-8, Rom 16:17f, Gal 4:3, 9, 2:4f, Heb 13:9 osv.

Leereimporter krever sakssvarende uttrykk og medfgrer glidninger i sprékbruk og ad-
ferd. Villfarelsen virker tro pa lggnen, 2 Tess 2:11, og med lggnen fglger livets vitnes-
byrd i strid med Herrens bud.

Til bibelstudium: 1 Joh 2:4f, Tit 1:16. Joh 3:21, 2 Kor 6:14ff.
Linjen fra Guds profeter i den gamle pakt: Jer 14:14, 23:25-32, osv.

Leereimporter har en virkning lik ny vin i gamle skinnsekker, Mt 9:17. De krever legiti-
mering med folkemening, flertallsvedtak osv, og av hensyn til allmennytten krever de
lojalitet mot vedtatt ordning fremfor apostelordets lzere fra Skriftens Herre.

3. Falske apostler gjer kirken til et sosialt produkt

De "opptrer som om de var Kristi apostler”, 2 Kor 11:13, eller som om Guds ord er ut-
gatt fra dem, eller kommet bare til dem, 1 Kor 14:36. Denne opptreden hgrer sammen
med den psykososiale dynamikk i samhandling i lengre tid. Virkningen nivellerer det
unike ved Guds kirkes tro og virksomhet. Gudstjenestefellesskapet blir alminneliggjort
og fremtrer som et sosialt produkt.

Karakteristisk laereimportens begrunnelse. Entusiaster viser til “de nye formene”, og
later som om laeren er intakt. Prisen er “den gode del” (Lk 10:42) - det underfulle ved
apenbaringsordets Gud, og det usammenlignbare ved apostolatets kirke. Forlgpet i
den psykososiale dynamikk fglger et skjema i to faser og ender med konklusjonen.

KSv/Hjelperen, side 255



Initieringsfasen: Nye idéer vinner fram i det stille. "Noen” lanserer sine synspunkter for
flere, diskusjon oppstar og til sist offentlig debatt. Det oppstar en situasjon preget
usikkerhet om veivalg, konsekvenser og tilhgrighet. Noen gar i «tenkeboksen».

Etableringsfasen: Myndighetspersoner som fgr lot eget standpunkt veere apent, trer
frem som samlende aktgrer med et standpunkt i flertallets favgr. Bitene faller pa plass
og man aner det samlende budskap.

Til sist konklusjonen i vedtakets form: Na foreligger “kirkens syn” i kraft av bred enig-
het, og med krav pa embetsplikt og lojalitet. Den kirkeorganiserte samhandling er
igjen forutsigbar.

Felgene er omfattende for budskap og praksis. Kontrasten mellom “fgr” og “nd” gjeres
gjeldende i forholdet “vi” og “de andre”, de som holder fast ved “det gamle synet”.
For dem som vokser opp i et kulturtilpasset kirkefellesskap, ma kirkesituasjonen forto-
ne seg som normal og virke normerende. De ma forveksle kirkens gudgitte leere og
praksis med “menneskelige tradisjoner og verdens tenkemate”, og avvise apostelor-
dets etterfglgere "som utskudd i verden”, 1 Kor 4:13.

lllustrasjoner fra Den norske kirke: Kvinneprestreformen, gjennomfgrt 1961. Den
norske kirkes gkumeniske avtaler i Igpet av 1990-arene. Velsignelse av likekjgnnet
ekteskap, gjennomfgrt 2017.

4. Fremgangsmaten i krisesituasjoner

Fristelsen til leeretilpasninger ligger alltid snublende nzer. Etter Herrens dap, fulgte
fristelsene i grkenen (Mt 4). Som Herren, sa hans tjenere. 0Ogsa Herrens utvalgte
apostler ble fristet i krisesituasjoner, men gjorde aldri lzeretilpasninger.

Apostolatets kirke kjennes pa prestens troskap i “det som lite er”, Mt 25:21. En Kristi
delegat fullfgrer Kristi oppdrag, stoler pa ham og tar det som kommer i tillit til den
himmelske strategi:

Joh 7:16 - Min lzere er ikke min egen, men hans som har sendt meg.

Den nytestamentlige sprakbruk tegner et mangefasettert bilde av den laereformidling
som holder fast ved Kristi ord (Joh 14:23). Kristi kirke er urokkelig, star imot, holder
fast, tar vare pa, folger etter, osv. Den oppstandne Kristus er kirkens leerer med ord
gitt videre til kirken i begynnelsen. | den forsamlede menighet er han til stede i tidens
Ipp, virksom med evangeliet og sakramentene, slik han lovte. Derfor er laeren medisi-
nen (doctrina est medicina).

Til forskjell fra andre kollektivtradisjoner, mangler den apostoliske kirke- og leeretradi-
sjon bade initieringsfase og etableringsfase, da bitene falt pa plass. Ingen samlende
person trakk konklusjonen om kirkens lzere og praksis. Like fra begynnelsen var kirken
i Salomos sgylegang Guds folk og tempel i den nye pakt. Trofast holdt urmenigheten
seg til en leerehelhet kalt «apostlenes laere» (Apg 2:42), og var fra fgrste stund den
rettleerende, ortotokse kirke. Her var Kristi innstiftelser i bruk, slik den oppstandne
Kristus hadde sagt, og samme bruk i fortsettelsen stadfester Guds vitnesbyrd da han
reiste Jesus opp fra de dgde og stadfestet Jesu undervisning om sin persons hemme-
lighet og sin gjenlgsergjerning. Jesus fra Nasaret er "Underfull Radgiver, Veldig Gud”
(Jes 9:6). Og kirken bekjenner den Oppstandne, som i natid er til stede i den forsamle-
de menighet, virksom med sitt ord i en tjeners munn (Mt 28:20, 1 Kor 4:1f).

KSv/Hjelperen, side 256



5. Konstantene fra den oppstandne Kristus i apostolatets kirke

Benevnelsen “embetsutgver” sammenfatter Nytestamentets mange og billedrike be-
nevnelser om Kristi delegater i deres gjerning som forvaltere av «Guds hemmelighe-
ter» i Kristi sted (1 Kor 4:1f, jf Mt 25:45f). | sentrum star Kristi virksomme naerveer med
det fullendte Guds rike som mal. Trofasthet i denne gjerning har sin pris, men nade-
Ignnen venter (Mt 5:12).

Benevnelsene tegner bildet av en entydig traderingsrekke: Kristi delegater i tidens lgp
er betrodd den samme himmelske lzere inntil dagenes ende. Hva Faderen overga til
Sgnnen i Jesu skikkelse, er hva Sgnnen overgav til sine apostler, og de i sin tur til sine
disipler, og slik skal apostolatets kirke i tidens Igp vaere a finne med troverdighet i det
ordnede gudstjenestefellesskap (1 Kor 15:1-3, Jud 3). Ved dagenes ende vil Kristus
motta hva han overga, og akte alt annet for skrap, som ogsa apostelen gjorde (Fil 3:8).

Apostolatets kirke er forutsigbar og derfor kan vi forestille oss sendelsesrekker gjen-
nom kirkens historie. Utelukket er hele veien laereimporter uansett forhold. Sett uten-
fra - i forandringenes verden — er denne eksklusivitet dgmt til &3 mislykkes. Sterke mot-
krefter er virksomme like fra begynnelsen — og verre skal det bli! Guds ord varsler ikke
noen blomstringstid for kirken fgr dagenes ende. Og likevel er bildet |gfterikt og lyst,
sett innenfra.

Vi ser i Kristi ord de unike handlinger (el tegn) som begrunner og bevitner den Opp-
standnes virksomme neervaer i den forsamlede menighet. Evangeliets rene lzere og
sakramentene forvaltet slik Kristus befalte, gjgr kirken identifiserbar og lokaliserbar
som apostolatets kirke. Konstantene forberedt i Jesu virksomhet fgr paskebegivenhe-
tene og stadfestet med Jesu legemlige oppstandelse fra de dgde pa den tredje dag.
Konstantene er dels relasjonelle, dels institusjonelle.

Relasjonelle konstanter:

(1) Guds delegat-vilkdr. Gud krever trofasthet av sine forvaltere. Eksempler: Timo-
teus, 1 Kor 4:17, Epafras, Kol 1:7f, Antipas, Ap2:13.

(2) Prestens delegat-posisjon i menigheten. Den betyr ikke at andre menighetslemme-
ne avstar fra et embete de allerede har, men at den mann som er kalt til menighets-
hyrde og innsatt i embetet, han har et annet kall enn de andre. Kalt i samsvar med
Herrens bud (1 Mos 2), stadfester gjerningen den skapergitte ulikhet mellom mann og
kvinne i hvert deres gudgitte kall.

(3) Disippel-posisjonen. Kristnes disippelposisjon overfor apostelordets laereutsagn og
formaninger er i natid den samme som for kristne i aposteltiden. Men blir relasjonene
forrykket med nye innsikter og pafunn, gar de "Iggnens vei”, Sal 119:29f (jf den brede
og den smale vei, Mt 7:13f, 1 Kor 14:36, 38).

Eksempler: Tykikus og Onesimus, Kol 4:7-9. Jesabel som pastar hun er en profetinne og lee-
rer (didaskei) og villeder Jesu tjenere, Ap 2:20.

Institusjonelle konstanter

De bevitner Kristi oppstandelse og gjor kirken tilgjengelig og lokaliserbar, her nevnt i
kronologisk rekkefglge:

e Kristus-bekjennelsen, begrunnet i Jesu undervisning og gitt fra himmelen (Mt 16).

KSv/Hjelperen, side 257



e Apostolatet og det evangeliske prekenembete: Dets utgvere forvalter «Guds hemme-
ligheter» pa troskapens vilkar, nemlig evangeliet om Kristi lidelse, dgd og oppstandel-
se, lgse- og bindemakten, dapen, Herrens Nattverd (1 Kor 4,1 (jf Mt 10, Apg 2:42).

e Apostelordets lzre, gitt videre til kirken og samlet i Det nye testamentes skrifter —
kirkens rettesnor (el kanon).

Disse konstanter i apostolatets kirke ble hgrbare og synlige realiteter pa Pinsedagen,
slik den Oppstandne hadde befalt og lovet.

Diakonatet hgrer ikke med til kirkens konstanter, men representerer hjelpetjenester,
dels av hensyn til apostolatet, dels av hensyn til ulike behov i det gudstjenestelige fel-
lesskap, Apg 6. Snart ble Herrens apostler omgitt av aposteldisipler, som i sin tur inn-
satte prester/biskoper i menighetene (jf Titus pa Kreta, Tit 1:5). Spekulativ er teorien
om en leereutvikling som ender med “institusjonalisering” mot slutten av aposteltiden.

Det prekenembete som Kristus innstiftet, formerte seg selv giennom aposteltiden og
senere med kall og innsettelse inntil dagenes ende. Lukas presenterer den historiske
dokumentasjon i Apg 1-16 (merk «vi» 16:16).

Personene hgrer ikke med til prekenembetets konstanter. En prestetjeneste har sin
tid, og snart er presten «uttjent» (emeritus) og borte. Saken gjelder deres "embets-
gjerning til Kristi legemes oppbyggelse”, Ef 4:12. Gjerningen ble iverksatt pa Pinseda-
gen i kraft av Kristi oppdrag og fullmakter, og den skal fortsette med apostlenes etter-
folgere i prekenembetet.

Heller ikke formidlingen (el traderingen) er poenget, men Kristi virksomme naerveer i
den forsamlede menighet (Mt 18:19f). “Den som hgrer dere, hgrer meg”, Lk 10:16.
Med «forsoningens ord» er den oppstandne Kristus virksom med sin And i prekenem-
betets gjerning, og dpner Guds naderike for dem som lar seg forlike med Gud (2 Kor
5:19, jf 3:8, Mt 4:17). Derfor ma opplaering og prgving ga forut, nar menighetene kaller
skikkede menn til prester og biskoper for Guds menigheter, 1 Pet 5:1-4.

Nevnte konstanter er hver pa sin mate underfulle og unike i sitt umiddelbare forhold til
den oppstandne Kristus. Av grunnleggende betydning for den kristnes liv er tre hand-
linger:

e Guds nddetilsagn pa grunn av Kristi dgds fortjeneste, 1 Kor 15:3.

e Ddpen "i Jesu Kristi navn til syndenes forlatelse”, Apg 2:38.

e Herrens Nattverd, som i brgdets og vinens skikkelser gir samfunn (gr koinonia, lat
kommunion) med Kristi ofrede legeme og blod, og dermed samfunn med Guds kirke i
himmelen og pa jorden (1 Kor 10:16f).

Denne oversikt begrunner to utsagn om kirkens gudgitte kar pa jorden. De har omfat-
tende fglger for det menighetsbyggende arbeid:

(1) Kirken lever av de ting som like fra begynnelsen er enestdende ved kirken (Mt
28:20).

(2) Guds trofasthet og skapermakt begrunner Kristi virksomme naerveer i
prekenembetets gjerning. Den fg@rste trosartikkel - om Opphavet — ma fglgelig vaere
den viktigste av de tre. De vitner om Faderens og Sgnnens og Den Hellige Ands
personer i den ene Guddom, hver i sin gjerning og i herlighet like stor, i majestet like
evig (Athan pkt 6).

KSv/Hjelperen, side 258



6. Guds forbehold

Gud er virksom med sitt ord, men ikke med gjort gjerning pa magisk vis. Gud oppfyller
sine lgfter med sitt ord, forkynt og formidlet pa troskapens vilkar. Samtidig vitner bi-
belhistorie og kirkehistorie om trolgshet, frafall og sjelemord (Joh 8:44, Mt 18:6f). Den
sikre grunn er dpenbaringsordets trofaste Gud,

2 Tim 2:13 - Er vi trolgse, sa er han trofast. Heb 10:23 (11:11).

Eksempler: Etter Gideons dgd var israelittene atter trolgse, Dom 8:33. De glemte hva Gud
hadde gjort til deres frelse og vendte seg igjen til fremmede guder. "De lap etter andre folk”,
Esek 22:30. Og Jeremias klaget for Gud, Jer 12:1, 6 - Hvorfor er alle de trolgse trygge? /.../
selv er de trolgse mot deg.

Av bibel- og kirkehistorie bgr vi leere at velmente leeretilpasninger med hap om den
kjappe gevinst er hjertets fall for "fremmede lazerdommer”, Heb 13:9 (Jer 29:8f. Omsatt
i praksis, fremstar Herre-ropernes kirkefellesskap, grunnet pa falsk andelighet (Mt 7).

Leererik er ogsa historien om lutherdommens konfesjonelle enhet, som opphgrte ved
inngangen til 1700-tallet. Kirkens konstanter ble forvrengt og forfalt, og kirker av Den
augsburgske konfesjon ble «lutherske» av formalitet. F@rste innsatspunkt i gdeleggel-
sen var prestens gjerning som skriftefar og vokter ved Herrens bord. Med krav om
sinnsforandring og levnets forbedring - synlig for «levende kristne», ble altergang for-
beholdt den kvalifiserte flokk, som bevitnet gjenfgdelsen med et hellig liv og levnet i
den asketisk-puritansk tradisjon siden Augustin.

Den praktisk-kirkelige Igsning under massealterganger erstattet privatskrifte. Lgsning-
en under en juledagsgudstjeneste i Berlin 1699 bestod i prestens kollektive avigsning
med forbehold om anger og tro. Konsekvensen ble fra 1850-tallet ”dpen kommunion”,
med adgang for alle til 3 komme pa eget ansvar, det vil si uten hensyn til kommunikan-
tenes lzereenhet i mottagelsen av enhetens sakrament fra enhetens Herre. | Norge ble
kirkerettsregler lagt til side av hensyn til den "“folkekirkelige” situasjon. Inderligheten
erstattet lzereenheten, og det personlige vitnesbyrd kirkens bekjennelse til Kristi ord
om gaven han gir i jordiske skikkelser. Altergang pa eget ansvar erstattet prestens |g-
se- og bindemakt pa Kristi vegne. Frafallet i laeren ble tilslgrt med lav nattverdfrekvens
i sognemenighetens ordninger, alternativt med sdkalt «frinattverd» i vennesamfunnets
regi, i frihet fra prest og kirkebestyr. Den norske kirke som evangelisk-luthersk kirke-
fellesskap gikk i opplgsning innenfra.

«Kirkestriden» mellom talsmenn for konservativ alternativt liberal teologi, dreide seg
ikke om konfesjonell lutherdom, men om omskridte ledd i Apostolicum, f eks jomfru-
fgdsel, legemlig oppstandelse, Jesu undergjerninger og annet som krevde en vitenska-
pelig forklaring.

7. Hva identifiserer kirkens gkumene?

Kirkens identifikasjon er konstant: Guds Ene, Hellige Kirke er og blir apostolatets kirke
like fra begynnelsen inntil Kristi dag. Denne laereenhet beror pa den rett utlagte Skrift
fra dens Herre, Jesus Kristus, gitt videre til kirken med apostelordets lzre.

Apostolatets kirke kjennes pa det prekenembete som holder fast ved Kristi ord, og der-
for bekjenner ham som sann Gud og sant menneske og bringer forsoningens goder un-
der utgvelse av Igse- og bindemakt fra ham (Mt 16:15-19, Joh 8:25, 58; 14:23)

KSv/Hjelperen, side 259



Guds Ene, Hellige Kirke er Guds skapelse og Ordets datter og trofaste tjenerinne. Hun
er ved dapen og troen ikledd Kristi hellighet og rettferdighet, og han renser og naerer
henne med Ord og Sakrament inntil sin synlige gjenkomst pa den ytterste dag (Ef 5).
Den oppstandne Kristus ved Faderens nadeside er virksom med sitt evangelium i den
forsamlede menighet.

lllustrasjon: 1 Kor 14:34-15:11 (kanskje den strengeste beleering i Nytestamentet). Det aku-
meniske argument, v 34 a — Likesom i alle de helliges menigheter.

Argumentet forutsetter at apostelen utever et apostolat innstiftet av Kristus, v 36 — Eller har
Guds ord utgatt fra dere? Eller er det kommet bare til dere?

| sin posisjon som Kristi delegat har apostelen forkynt evangeliet i Kristi sted, v 37f — hva jeg
skriver til dere er Herrens bud. Men om noen ikke erkjenner dette, blir han ikke selv erkjent
(dvs ikke godtatt av Gud, jf 8:2f).

Saken gjelder frelsens arsak og apostelens gudgitte kompetanse og autoritet, 15:1-5, 11. Et
prekenembete oppfunnet av mennesker ma vitne falskt om apenbaringsordets Gud, verdens
Skaper og Gjenlgser.

Her merker vi oss perspektiv-kombinasjonen pa fortid og natid. Apostelen begrunner
sitt oppdrag med Herrens gjerninger i fortid og natid. Hva apenbaringsordets Gud laer-
te i begynnelsen, har apostelen overgitt til kirken i fortsettelsen med gyldighet for kir-
ken i natid og framtid (jf 1 Kor 1:1f). Apostelordets lzere fra Kristus er den rett utlagte
Skrift (Herrens bud, v 37, jf 1 Tim 2:13f, 1 Mos 2:18ff). Denne lereformidling fra Her-
ren har Paulus tatt imot og forkynt, slik Skriftene har sagt, 15:3f. Den er menighetens
grunnvoll i natid, det vil si til enhver tid (jf 1 Tim 2:8ff om innholdet). Dette presiserer
Paulus til forsvar for det apostolat som han — i likhet med de andre apostlene, hadde
mottatt umiddelbart fra den Oppstandne, 15:1-11. De kristne blir frelst, «xom de hol-
der fast ved det ord» som apostelen hadde forkynte som et evangelium. Siden det ik-
ke finnes noe annet apostolat enn det Kristus innstiftet, med oppdrag og fullmakter fra
ham, finnes det heller ikke noe annet evangelium enn det Herrens apostler har gitt vi-
dere og forkynt i Kristi sted (Gal 1:6-9).

Henvisningen til «Herrens bud» viser til Jesu undervisning for de tolv. Han har utlagt
ordene om den fgrstefgdte Adam i 1 Mos 2. Her som ellers gjelder ordene, Joh 5:46 —
Om dere trodde Moses, skulle dere tro meg, for om meg skrev han. Den fgrstefgdte
Adam er en Messias-profeti om Sgnnens gjenlgserverk som Guds Tjener i Jesu skikkel-
se (Rom 5:12ff, Ef 5:20ff, 1 Tim 2). Denne tydning — gitt i fortid — utelukker senere
apenbaringskilder i natid (som om Guds ord er utgatt fra oss).

Utelukket er ikke variasjonen i sakssvarende uttrykk, til eksempel i spgrsmal om den
adferd som semmer seq kristne. Denne frihet med hensyn til sakssvarende adferd eller
uttrykk blir indirekte bekreftet i de konflikter og formaninger som mgter oss i Nytes-
tamentet. Den kristne frihet opphever ikke den skriftbundne leeretradisjon fra Herren,
men stadfester den i troens lydighet.

Ukjent for aposteltidens kristne var forestillingen om en miniteologi spredt omkring,
nok til kirkefellesskap pa tilstrekkelig grunnlag. Denne forestilling var fglgelig ukjent
ogsa for kirkefedrene og den gamle kirke, og likesa for de lutherske laerefedre. Men
forestillingen er typisk for den moderne gkumenisme og dens kirkekonstruksjoner.

Til slutt: | apostolatets kirke stiller presten med leeremyndighet uten menneskers auto-
risasjon. Hans leerekompetanse og autoritet bestar kun i Kristi befalinger og fullmak-

KSv/Hjelperen, side 260



50.

ter, gitt i begynnelsen. Han er som Kristi delegat han skal utgve prekenembetet i me-
nighetens gudstjenestefellesskap, sendt med Kristi oppdrag og med |gse- og binde-
makt fra ham. Da er Kristus kirkens Laerer pa dette sted, og kristne kan med frimodig-
het samarbeide med sin rettelig kalt prest om nademidlenes bruk pa naderettens
grunn. Annen leeremyndighet motsier menighetens sendelse med et prekenembete
oppfunnet av mennesker.

Hovedkilder:

Legarth, Peter V: Det apostoliske evangelium og det evangeliske apostolat. = Bang,
Erik m fl 1995 s 13-25. 1975-76.

Sasse, Hermann: In statu confessionis. I-1l. Gesammelte Aufsatze und Kleine
Schriften von... Friedrich Wilhelm Hopf, Hrsgb. Berlin & Schleswig-Holstein.

Hertil kommer mine samlinger og studier i konventikkelstradisjoner.

VISITASENES OPPDRAG OG LEGITIMITET

1. Visitasenes gjenreisning krever evangeliske biskoper

Kirkens kjennetegn forutsetter den trofaste formidling av Kristi evangelium eller lzere.
Denne laerehelhet "er nok” (satis est) til kirkefellesskap og begrunner det pastorale til-
syn (episkopé).

CA 28 sier med adresse til pavedgmmets biskoper hva rett tilsyn er “etter evangeliet”
(her i omfattende mening). Dette tilsyn var allerede foreskrevet i De sachsiske visitas-
artikler, og iverksatt i lgpet av 1527/1528. Filip Melanchton fgrte instruksen i pennen,
lojal mot den wittenbergske reformasjon.' Artiklene fglger Luthers bibelteologiske be-
kjennelseslinje, og samme lojalitet kommer til uttrykk i CA 28.

Med visitasene i Sachsen ble bispefyrstenes tilsynsmyndighet erstattet med evangelis-
ke “superintendenter” (= overforvaltere el tilsynsmenn). Den visitasordning som had-
de forfalt siden tidlig middelaldeer, ble samtidig gjenopprettet og fornyet. | sentrum
for visitasartiklene star ikke kirkens organisasjon, men kirkens leereenhet pa nytesta-
mentlig vis.

Det er i fgrste rekke en oppgave for prestene «a vaere hyrder for den Guds hjord som
er hos dere», 1 Pet 5:2. Apostelen Peters formaning gjenspeiler Kristi eksempel, v 2f.

«Unterricht der Visitatoren an die Pfarrherrn im Kurflirstentum zu Sachsen», utg 1528.

Visitasen i Sachsen ar 1526 manglet en instruks. Problemer oppstod og aret etter ble visita-
sen avbrutt. Det kollegiale moment var enda ikke nedfelt i noe visitasreglement. Me-
lanchton fikk oppdraget a formulere en instruks. Den utformet han etter grundige drgf-
tinger med Luther og flere av Wittenberg-teologene, blant dem Johan Bugenhagen. Gjen-
nom Bugenhagens medvirkning under reformasjonen i Danmark-Norge 1536/37. | denne
kirkeprovins ble den sachsiske visitasinstruks det kirkerettslige grunndokument. Bugenha-
gen sgrget for et opptrykk i 1538 pa tysk, i 1542 pa latin — som alle prester forstod. Instruk-
sen ble utgitt fgrste gang pa norsk i 1998, oversatt av prost em Per Nielsen.

Kurfyrsten utgvet godkjennende myndighet. Myndighetsfordelingen fulgte oldkirkens sy-
nodalrett, senere gjentatt under reformasjonen i Danmark-Norge.

KSv/Hjelperen, side 261



Tilsynets kjennetegn er kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse og rett som to sider av
samme sak. Tilsynet foregar ikke i et kirkerettslig tomrom, men med apostelordets lae-
re som rettesnor (NT). Tilsynet gjelder apostolatets kirke pa ethvert sted. Fglgelig er
kirkens rett i og med kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse og prekenembetets gudgitte
oppdrag og fullmakter.

| likhet med det pastorale tilsyn, skjer heller ikke bruddet med en vranglaerende kirke i
et kirkerettslig tomrom. | sa fall er begrunnelse og fremgangsmate overlatt til politi-
kerskjgnn og menneskers interessekontroll, og resultatet et fingert brudd, det vil si
uten den kirkerettslige legitimitet som bekjennelse i nytestamentlige menighet krever
(confirmatio, homologi).

Pavedgmmet motsatte seg en reformasjon i samsvar med den nytestamentlige tro, gitt
kirken i og med apostelordets leere. De evangeliske brgt da gudstjenestefellesskap
med menigheter i pavekirken. Dette brudd er bade begripelig og selvinnlysende, men
ikke uten videre. Vi ma forsta den kirkerettslige legitimitet.

Kirken ved dens utgvere av prekenembetet har ikke noe Guds mandat til 8 forandre
leeren, eller fgre tilsyn ved hjelp av leerdommer i strid med den leere som beviselig er
gitt kirken i begynnelsen. | sa fall innfgrer man leerdommer uten kirkerettslig legitimi-
tet i kirken. Da krever apostelordets lere at den pafgrte splittelse kommer synlig til
uttrykk i gudstjenestelige ordninger hvor kirkefellesskap med vranglaeren er uteluk-
ket. Slike gudstjenestefellesskap er i samsvar med kirkens bekjennelse og rett. De har
kirkerettslig legitimitet fordi de liturgiske ordninger verner om Guds barns naderett
ved 3 utelukke lzerdommer i strid med apostelordets lere fra Skriftens Herre og kir-
kens Laerer, Jesus Kristus.

Gjenopprettelsen av det evangeliske prekenembete var et faktisk brudd med laeren om
biskopenes vigselssuksesjon. CA 28 har likevel ingen diskusjon med biskopene om dis-
se ting. Den var overflgdig. Fra evangelisk side var det nok & anfgre den bibelteologis-
ke begrunnelse som gjorde bruddet legitimt, og samtidig oppmuntre pavens biskoper
(el kirkefyrster) til 3 bli biskoper "etter evangeliet”. Men ingen gikk over til kirken i den
wittenbergske reformasjon.

2. Bispevisitasens gjenreisning

Problemstillingen oppstar med menighetenes og prestenes behov. Nar kildene fra et-
terapostolisk tid ingenting sier om bispevisitaser, henger det sammen med to forhold i
aposteltiden: Apostlenes besgkstjeneste og menighetens sterke posisjon ved dens pres-
ter (presbytere). Menigheten (el lokalkirken) er det handlende subjekt i Guds univer-
selle kirke.

Ifplge den syriske Didaskalia (ca 260/280) var biskopen leder for menigheter i et kirke-
fellesskap, men uten tilsynsrett over andre menigheter. Bispevisitaser er ikke kjent f@r
omkr ar 350. Fra tidlig middelalder ble det lagt vekt pa biskopens visitas i vestkirken
(synoden i Tarragona 516). Medvirkende arsak var konfirmasjonen, en oppgave for
biskopen. Til tross for at det ble utviklet en omfattende visitasrett, forfalt visitasord-
ningen utover i middelalderen da bispeembetet ble politisert og verdsliggjort. Men
klostervisitasene bestod - siden 1300-tallet i hele Europa. Ved reformasjonens frem-
brudd var bispevisitasen ukjent for folk flest.

KSv/Hjelperen, side 262



Den wittenbergske reformasjon medfdrte bispevisitasens fornyelse. Siden 1524 hadde
presten Nikolaus Hausmann oppmuntret Luther til & gjenoppta visitasordningen og
fornye den. Luther stilte seg avventende (se mere n 2). | Luthers forord til Lille Kate-
kisme, utgitt varen 1529, viser han til biskopene. De hadde latt kirkens undervisning
forfalle, og var blitt likegyldige for hvordan folket levde og dgde.” Det er lett & p&dpeke
forfall og forssmmelser. Tidkrevende er gudstjenestelige reformer. De krever den ny-
testamentlige begrunnelse og motivering.’

Reformatorene hadde et sterkt gnske om a fortsette den episkopale styringsskikk, som
var utviklet siden det andre arhundre og etter hvert blitt vanlig i kristenheten. Ret-
ningsgivende for denne utvikling etter menneskelig rett, var det tilsynsansvar som Her-
rens apostel betrodde Timoteus og Titus for flere menigheter i en region (1 Tim 3:15, 2
Tim 3:16). Fremgangsmaten var kjent for reformatorene gjennom Hieronymus’ vit-
nesbyrd om menighetens praksis i Alexandria.*

Reformasjonsfedrene kunne godta datidens kirkefyrster pa ett vilkar - at de la vekk "alt
narreverk og svindel” og opptradte som rette biskoper. Men siden ingen biskop gikk
over til den evangeliske side, ble pavens biskoper selv arsak til den splittelse som fulgte
kirkens reformasjon.> Dermed var de evangeliske fri til & praktisere menighetens kalls-
rett og ordinere biskoper. Kirkerettens grunnelementer siden aposteltiden var pa
plass.

Tydelig er kontrasten til den revolusjoneere linje, representert ved spiritualister og bil-
ledstormere. Den wittenbergske reformasjon ble gjennomfegrt i kraft av kirkens be-
kjennelse og rett, og etter Luthers pedagogiske linje: Undervisning fgrst, reform deret-
ter. Denne fremgangsmate dannet mgnsteret i kirkens reformasjon i Danmark-Norge
—ivart land med skrittvis varsomhet.

Fyrstens medvirkning

| folge Luthers forord skal fyrstens medvirkning skje “av kristelig kjeerlighet, for som
verdslig gvrighet er Hans Nade ikke skyldig hertil, men for Guds skyld, evangeliet til
beste og de arme kristne i Hans Nddes land til nytte og frelse” .

Melanchton hadde i 1526 utgitt instruksen uten Luthers vitende. Den ble derfor utgitt
pa nytt med noen mindre endringer. | en anmerkning om fyrstens ansvar for kirken
sier Luther at fyrsten ikke medvirker «som verdslig gvrighet», men «for Guds skyld».
Hvorfor denne anmerkning? Fgrsteutgaven gjenspeiler allerede hos den unge Me-
lanchton det humanistiske perspektiv pa den verdslige gvrighet. Luthers anmerkning
gir til kjenne det bibelteologiske perspektiv pa reformasjonens kirkerettslige legitimitet
og gjennomfgring, samtidig som fred og orden blir opprettholdt.

Men hva er fyrstens ansvar i kirkesaker? Det kunne umulig vaere en privatsak a gjen-
reise det rette biskop- og visitatorembete. En gjenreisning matte bero pa enighet mel-
lom de bergrte parter og skje i ordnede former. ”"Gud er ikke uordens Gud, men fre-

% LK Luthers forord, 5. SA Luthers fortale, 10.
3 Jf Apol 14:1-2, SA C 11:1.

*Tr 62-67, jf 12-15.

® CA 28:78, jf Apol 4:233, 14:4,

KSv/Hjelperen, side 263



dens”, 1 Kor 14:33. Altsa er det ikke fyrstens gvrighetsstatus og ordensbehov, men
dpenbaringsordets ordensnorm som begrunner fyrstens medvirkning som medkristen
og bekjenner av den rette lzere.

Det er i denne rolle Melanchton beskriver fyrsten som Pius magistratus — from gvrig-
het. Her var det sammenfall mellom Melanchton og Luther. Samme norm var be-
grunnelsen for Luthers anbefaling til bghmerne i 1523 - om lekmannsordinasjon (De
instituendis ministris Ecclesiae): Det er et seerlig lederansvar a fremme saker i fred og
fordragelighet.

Reformatorenes samarbeid med fyrsten skjedde med basis i toregimentslaeren, og med
anvendelse av rettsregler siden keiser Konstantin (bysantinsk kirkerettstradisjon). Det
avgjerende moment er kirkens rett til “frie synoder” etter mgnster fra menighetssyno-
den i Jerusalem, Apg 15. Kirkens bekjennelse og rett i den apostoliske kirke- og leere-
tradisjon medfgrer at utgverne prekenembetet kan samles i «frie synoder» med lovgi-
vende og utgvende myndighet. De har rett og plikt til & fatte leerevedtak i samsvar
med apostelordets lere fra kirkens Herre, og dermed avvise vrang leere. Denne er-
kjennelse 13 til grunn for den lzeremyndighet som ble utgvd under de fgrste gkumenis-
ke konsil i Nicea ar 325. Keiseren hadde godkjennende myndighet. | den lokale me-
nighet 13 den iverksettende myndighet.

Luthers begrunnelse utelukker fyrstens status som “kongelig erkebiskop” (summus
episkopos). Denne selvbestaltede posisjonering tilhgrer preussisk kongeideologi fra
tidlig pa 1800-tallet. Den begrunnet statsmaktens unionistiske kirkepolitikk, i trad med
enevoldskongens uinnskrenkede myndighet over de gudstjenestelige ordninger hos
lutheranere og reformerte.

Denne kongeideologi var allerede lovfestet i Danmark-Norge i Kongeloven ar 1665.
Den ligger til grunn for den enevoldsrettslige tolkning av Grunnlovens pgf 16 fra 1814.
Kombinasjonen kongelig erkebiskop og uinnskrenket enevoldsmakt begrunnet Kirkere-
gjeringens unionistiske resolusjoner. | denne tolkningstradisjon fikk statlig kirkejus sta-
tus som «gjeldende kirkerett» i et kirkerettslig tomrom. Kirkens bekjennelse ble inn-
ordnet allmennytten, og kirkens rett neglisjert.

Hva er visitasens kirkerettslige legitimitet?

Spgrsmalet gjelder embetslaeren og har omfattende karakter. Visitasen omfatter kir-
kens bekjennelse og rett i menighetens praksis. Visitasens kirkerettslige legitimitet
sammenfaller med menighetens gudgitte sendelse og prekenembetet mandat og full-
makter i apostolatets kirke. Dermed er visitasens legitimitet gitt med Kristi dapsbefa-
ling til apostlene og deres etterfglgere i prekenembetets gjerning (Mt 28).

Altsa er hverken prekenembetet eller visitasen forankret i gvrighetsfunksjonen, men i
den kirkerettslige kontrakt som inngas mellom hjem og menighet nar barn dgpes, re-
presentert ved barnets foreldre og faddere, og kirken representert ved forrettende
prest. Lgftets innhold bestemmer visitasens innhold. Nar kristne med bruk av kallsret-
ten gjenoppretter det evangelisk-lutherske gudstjenestefellesskap, star de overfor
oppgaven a gjenopprette katekumenatet og visitasen.

Da Kongens embetsverk ble utviklet fra 1600-tallet av, ble menighetens kallsrett for-
trengt og sogneprestene fikk en sentral rolle. Kirkeretten ble forvekslet med kongelige
resolusjoner og forvekslet med Norges Lover. | strid med kirkens bekjennelse, ble

KSv/Hjelperen, side 264



geistlig og verdslig myndighet sammenblandet, og prestens gjerning forankret i gvrig-
hetsfunksjonen. Noe lignende skjer med prekenembetet forankret i en parlamentarisk
kirkeorganisasjon under demokratisk kontroll. Med laeretilpasninger forfaller ogsa bis-
pevisitasen til kontroll av prestens kontorhold, hyggelige mgter med folket og et visi-
tasmgte om menighetens virksomheter.

Pastanden om luthersk embetslzere forankret i gvrighetsfunksjonen finnes ikke belagt i
den senere lutherdom pa 1500-tallet, verken hos den kirke-rettsleerde Tileman
Hesshusius eller andre. Tvert imot. Deres grenseoppganger var sveert sa tydelige over-
for den embetslaere som man fra enkelte hold har villet tilskrive Luther.

Hvordan forstod man fra luthersk kirke gvrighetens legitimitet i kirkesaker? Her far det
vaere nok med noen eksempler, nok til & belyse ringvirkninger fra den wittenbergske
reformasjon i de nordiske kirkeprovinser.

Luther observerte med atskillig skepsis fremveksten av fyrstelige konsistorier for kirke-
saker. Da byradet i Erfurt i 1536 forsgkte a forvise rettelig innsatte prester, innskjerpet
han at prestene er Kristi tjenere - ikke fordi de var kalt av radet, men fordi de var salvet
av Anden og kalt av kirken. Samme grenseoppgang mgter oss under reformasjonen i
Danmark-Norge.

Et eksempel er allerede den kroningsliturgi som Johan Bugenhagen forrettet, da Chris-
tian 3 og Dorothea ble kronet i Kgbenhavn den 12. august 1537. Det var den fgrste
kroning av en luthersk monark i Europa. Kongen og dronningen med radsherrer var
lutheranere av overbevisning. Avgjgrende for dem var forholdet til det prekenembete
som Kristus innstiftet med mandat og fullmakter til hans delegater prest og biskop.

Et kjernepunkt er forskjellen mellom «Kongens ordinans» og «Kristi ordinans», som
representerer to myndighetsomrader av ulik art. Fra luthersk side var gvrighetens legi-
timitet i kirkesaker klar: Den gvrighet som gjgr kirkevedtak i strid med kirkens be-
kjennelse og rett, mangler legitimitet i kirken og trer ut av den rettroende kirkes felles-
skap. Og sett fra gvrighetens side, var det lutherske bispeembete et fullmyndig tilsyn-
sembete. Det var i samsvar med biskopenes identifikasjon. De var seg bevisst 8 utgve
en tilsynstjeneste begrunnet i Guds befaling, og a etterfglge Timoteus og Titus i deres
kall. En ny biskop, kalt av fyrsten med stiftssynodens og stendenes samtykke i kirkens
navn, var "ved guddommelig vilje denne kirkes superintendent”.

Ved kirkens reformasjon ble det lutherske (el evangeliske) bispeembete formidlet til
alle de nordiske land etter mgnster fra tyske kirkeordninger. | Danmark-Norge skjedde
dette ved Johannes Bugenhagen, sogneprest i Wittenberg og Luthers talsmann i Kg-
benhavn under kirkens reformasjon. Om bispeembetets motivering heter det i Kirke-
ordinansen fra 1537, at biskopene ”skal holde denne reformasjon i kirken ved makt”.°
Men det hgrer ogsa med til forhistorien at Hans Tausen i sin reformatorgjerning vigslet
prester uten kongelig myndighet og i strid med Romerkirkens suksesjonsteori om bis-

koper og offerprester.

| samsvar med toregimentlaeren ble samarbeidet mellom de to myndighetsomrader
regulert i lovfestede former. | praksis forutsetter samarbeidet et kirkefellesskap hvor

® Ellingsen 1990, 94.

KSv/Hjelperen, side 265



51.

prester og biskoper utgvere den geistlige myndighet i frie synoder etter mgnster fra
Jerusalem-synoden (Apg 15) og oldkirken. Det gikk ikke slik.

Sa vender vi oss til Sverige-Finnland. Et tiar etter Uppsala-mgtet i 1593 (en bispesyno-
de) begikk kong Karl X et overgrep. Han hadde utestengt Stockholm-prester fra kirke-
husene i hovedstaden, og dermed grepet inn i deres prestegjerning. Da skrev erkebis-
kop Olaus Martini (erkebiskop fra 1601) til riksradet ”“vad fér stora synder den bedriver,
som sdtter en oskyldig prdstman ifran sitt dmbete och sin férsamling”. Videre: "En
vdrldslig konung och herre skulle icke taga till godo, om ndgon handlade s med hans
legater.” Den som avsetter en prest, "vill stoppa munnen till pd den Helige Ande”. Den
som tar rettskafne prester fra menigheten, "uppvdcker éver sig mdanga gudfruktige
mdnniskors suckan och hjértliga klagan”, hvilket leder til Guds hevn over den som for-
griper seg pd embetet.’

Til slutt:

Statlig maktmisbruk og geistlighetens unnfallenhet skulle med tiden medfgre den lu-
therske kirkes gdeleggelse i en rekke land. | denne prosess ble kirkeretten humanisert
i den filipistiske tradisjon. @deleggelsen var saerlig effektiv hvor den ble drevet frem av
"kirken selv”. Den artet seg i Norge som et samarbeid mellom Bispemgte og Kirkere-
gjering, nar hensynet til allmennytten krevde bruk av uinnskrenket enevoldsmakt over
kirkens gudstjenestelige ordninger.® Uten frie synoder var det evangelisk-lutherske
gudstjenestefellesskap utlevert til et kirkerettslig tomrom, og - uten legitimitet i kir-
kens bekjennelse og rett - prisgitt statlig rettsoverhgyhet, som regel i allianse med fol-
kesuvereniteten i en kirkeorganisert rads- og mgtestruktur. | sitt forhold til «overord-
net» myndighet kunne presten agere kongens embetsmann eller kommissaer. Bisko-
pens kollatsbrev — opplest ved innsettelsen — ble tvetydig, og visitasene forfalt til kon-
troll av lojalitet og embetsplikt mot «kirkens ordninger».

DET LUTHERSKE LAREM@NSTER OM STIFTS-
BISKOPER

Apostlenes tilsyn med menighetene ble mot slutten av aposteltiden overtatt av apos-
teldisipler, blant dem Timoteus og Titus. Etter hvert ble biskop-tittelen forbeholdt den
prest som var betrodd tilsynet med flere menigheter i et omrade (jf bispedgmme el
stift). | en overgangstid ble bispetittelen brukt om lederen for menighetens prestekol-
legium.

Eksempel: Sendebrevene til “engelen” for hver av de sju menighetene, Ap 2-3.
Adressatene gjenspeiler biskopens tilsyn med kirkens leereenhet i kraft av Kristi
leere, mottatt fra Herrens apostler. | likhet med dem har heller ikke biskop noen
selvstendig la&eremyndighet i kirken. Jf Jerusalem-synoden, Apg 15.

7 Sit Jonsson 1994, 23f.

® Fremgangsmaten medfgrer avgudsdyrkelse, FC SD 10: 11 og 14.

KSv/Hjelperen, side 266



Begrepsglidninger

Den allmenreligigse og urgamle forestilling om suksesjonsrekker og deres betydning
for fellesskapet pavirket biskopens tilsynsansvar. Begrepsglidninger skjedde, og i likhet
med enhver religionsimport virket ogsa denne med kirkeomdannende kraft. Med stor
konsekvens fulgte laeren om vigselssuksesjon: Biskopens vigsling til presteembetet ble
det ngdvendige vilkar for embetsnaden. Uten den ville prestetjenesten vaere uten vir-
kekraft (jf 1 Tim 4:14, 2 Tim 1:6). Biskop Cyprian i Kartago (d 258) trakk konklusjonen
med sin teori om bispekollegiet som “overordnet” myndighet i kirken. Men hvem skul-
le vaere bispekollegiets leder?

Biskop Stefan i Rom (254-257) tilskrev seg selv posisjonen som ”“primatus” blant bisko-
pene, og begrunnet det med rekken av bispevigsler pa “Peters stol” (cathedram Petri).
Stefan krevde biskopenes lydighet og innsatte pa eget initiativ biskoper i Gallia og Spa-
nia. Det mg@tte motstand, isaer i den orientalske kristenhet.

Betegnende for situasjonen er et brev fra Hieronymus (340-420) til biskop Evagrius i
Antiokia. Martin Luther utga brevet i 1538, og minner i forordet om at det enda ikke
fantes noen erkebiskop, patriark, primas eller metropolitt (synonym ordbruk), langt
mindre noen pave eller hgyeste biskop i kirken. Biskopene var likestilte, og (etter gud-
dommelig rett) ingenting annet enn hva prestene var.’

Mot slutten av 300-tallet var det fremdeles ngdvendig a innskjerpe forpliktelsen pa
apostolisk lzeretradisjon, stilt overfor gnostisismen. Gnostikerne (av gnosis = innsikt)
paberopte seg en andelig og hemmelig tradisjon fra Jesus og hans innerste disippel-
krets. De pastod at de med sine evangelier og apostelbrev formidlet Jesu egentlige
frelseslzere, til forskjell fra kirken med den bevitnede Jesus-historie i sine evangelier og
apostelbrev. | denne kamp ble biskopens tilsynsgjerning avgjgrende for utfallet.

Ignatius av Antiokia (ca 35- 107) brukte predikatet "katolsk” (= allmenn) i brevet til
Smyrna (8). Med denne kirkebeskrivende benevnelse innskjerpet han menighetens
samling om sin biskop (prestekollegiets leder): ”"Der hvor biskopen viser seg, der skal
0gsd menigheten veere, liksom den katolske kirke finnes der hvor Kristus er”. Utsagnet
viser til Kristus-representasjon i kraft av embetsutgverens oppdrag og fullmakter som
Kristi delegat.’® Den universelle kirke er & finne der hvor lokalkirken samles om den
lere som beviselig er gitt kirken i begynnelsen. Kirken er katolsk i betydningen rettlze-
rende, brukt om kirkens utbredelse i tidsigpet.

Senere ble “katolsk” ogsa brukt om den rettleerende kirkes geografiske utbredelse, og
fra begynnelsen pa 300-tallet supplert med "apostolisk” for @ markere kirkens utbre-
delse i tidens lgp. Dette kirkepredikat tydeliggj@r kirkens laereanliggende siden apos-
teltiden, fremdeles med front mot sekteriske samlinger med pastand om a formidle en
dypere innsikt enn apostelordets lzere.

Kirkefedrene papeker en historisk kjensgjerning: De biskoper som fulgte etter apostle-
ne og disiplene deres, kjente ikke til noen annen kirkelaere enn den som er gitt kirken i
apostlenes skrifter. Denne laereformidling ble innskjerpet allerede i aposteltiden. Det

® JfSA B 4:9; Tr 18, 62.
10| k 10:16, Mt 10:40, 28:20, 1 Kor 4:1f, 15:1-3, 1 Tess 2:13, osv. Jf «engelen», Ap 2-3.

KSv/Hjelperen, side 267



finnes ikke noe annet evangelium enn «Kristi evangelium», Gal 1:7 (jf Joh 17:20, 1 Kor
14:37-15:11 osv).

lllustrasjon: Biskop Ireneus av Lyon (c 130 — ¢ 200): “Hvis apostlene hadde hatt
kjennskap til skjulte hemmeligheter /.../ ville de fremfor alt ha overlevert disse
hemmeligheter til dem som de endog betrodde menighetene til” (Adv haer lll, 3). -
”Da altsa /.../ den apostoliske tradisjon er og forblir i kirken, sa vil vi vende tilbake til
beviset fra apostlenes skrifter” (samme 5).
Her viser Ireneus til den forkynnelse og undervisning som trofast overgir apostlenes
bibelutleggelse fra Kristus, om sin person og sitt verk. Dette gjgr Ireneus med front
mot gnostikernes «skjulte hemmeligheter», som forakter skriftbevis og underkjenner
den leerekompetanse og autoritet som apostelordet har i kraft av Kristi mandat og
fullmakter, og utrustet med Andens gaver mer enn andre kristne. Uttrykket «skjulte
hemmeligheter» danner motsetningen til de «<hemmeligheter» som apostelordet for-
midler. De har veert skjult fra evighet, men apenbart i og med Kristi person og verk, slik
Skriften vitner om ham.

Det wittenbergske leremenster

Gjennom Johannes Bugenhagens virksomhet ble det wittenbergske laeremgnster om
biskoper lagt til grunn for de nordtyske kirkeordninger allerede pa 1520-tallet, og sene-
re formidlet gjennom kirkens reformasjon i Danmark-Norge og Sverige-Finland. Fra
tysk hold overtok man den synonyme ordbruk biskop, superintendent (latin) og ordina-
rius el ordinator - alltid med den begrunnelse at tilsyn (episkopé) er ngdvendig i kirken.
Her er det ikke biskopembetet som begrunner tilsynet, men tilsynet som begrunner
biskopembetet — aldri omvendt.

Guds kall gjennom kirkens kall som gj@r forskjellen mellom prest og lekfolk. Det er
Guds kirkeorden. Fglgelig ma ingen kristen pa eget initiativ preke og utdele sakramen-
tene offentlig. Nar man graderer og fordeler embetsutgvernes arbeidsoppgaver og
virkeomrader, skjer det med hjemmel i “menneskelig” rett. Siden kirkens ordinerte
tjenere innehar det samme prekenembete, har apostelordets laere samme gyldighet
for hver og en av dem.

| lydighet mot apostelordets lzere fra Kristus samarbeider alle i Guds kirkeorden —
«spmmelig og med god orden», 1 Kor 14:40 (jf Kol 2:5). Denne regel krever et over-
ordnet tilsyn med prestene i flere menigheter. Mgnsteret i dette tilsyn er altsa gitt
med apostlenes og aposteldisiplenes tilsyn - deres episkopé.

Ingen har krav pa noe embete i Guds kirke. Timoteus ble pdlagt tilsyn med Efesus-
menigheten, og Titus ble pdlagt tilsyn med menighetene pa Kreta. | trdd med dette
grunnmgnster stadfestet Nicea-konsilet (Gr 325) metropolittens oppgave - a ordinere
tjenere (embetsutgvere). Det samme gjorde de gammellutherske ordninger, nar pres-
tene delegerte ordinasjonsmyndighet til en annen prest. | samsvar med aposteltidens
praksis, blir en prest kalt til & fgre tilsyn med prestene i et omrade. Den gammel-
lutherske kirkeidentitet er ingen ny kirke, men den gamle kirke i skriftbunden lzeretra-
disjon fra Herrens apostler.

Det geistlige tilsyn (el hyrdeomsorg - poimena) begynte med Kristi utsendelse av sine
utvalgte apostler med oppdrag og fullmakter fra ham som er kirkens "hode” og «over-
hyrde» (1 Pet 5:4). Hans hyrdegjerning i tjenerskikkelsen begrunner embetsutgvernes
tilsyn med ham til eksempel i den menighet som er dem betrodd. Det star prestene

KSv/Hjelperen, side 268



fritt 3 delegere ansvarsoppgaver til sin biskop. Den fullmakt de gir ham, er en virkelig,
andelig fullmakt i kirkens kristokratiske struktur.

Formaningen "veer lydige mot dem som veileder dere, og rett dere etter dem”, Heb
13:17, gjenspeiler livet i den apostoliske lzeretradisjon, hvor dgpte leerer 3 holde alle
Kristi befalinger (Mt 28:20). Det er ikke den sosiale posisjon som her begrunner en
kristens lydighet, men apostelordets lzere fra Kristus og Faderen. Samme begrunnelse
gjelder prestenes forhold til biskopens kompetanse og autoritet. Begrunnelsens kilde
gjor forskjellen mellom lydighet i kirkens kristokrati og den lojalitet og kollegialitet man
skylder hverandre i virksomheter er et produkt av menneskers samhandling.

Guds kirke har ingen organisasjons- eller ledelsesteori. Her er normen gitt med den
inkarnerte Guds Sgnn i Jesu tjenerskikkelse, som av fri vilje og for var frelses skyld un-
derordnet seg Faderens vilje, lydig til deden pa korset. Han er mgnsteret i dgptes kalt
til 3 tjene Kristus med ham til gave, og elske hverandre likesom han har elsket oss i
selvhengivende kjaerlighet, enhver i sitt kall. Denne hengivne tilbakemelding viser seg i
livets vitnesbyrd, som lar andre ane Kristi virksomme naerveer i den troendes liv (jf 1
Pet 2:21ff, 5:1-4).

Det merkes ogsa nar en prest eller biskop far nade til & utfgre prekenembetet i Kristi
etterfglgelse, og lide for det, eller motsatt — erkjenner fall og feil og skvaerer opp i ly-
dighet mot Kristi ord. Med livets vitnesbyrd er de eksempler for andre kristne, som
lerer av dem a holde alle Kristi befalinger uten forbehold. De hgrer Overhyrdens
stemme og fplger Ordets regel, viktigere enn personen.'

Unntakssituasjonen - vranglaerende biskoper

Det er ingen kristenplikt @ motta den prest som biskopen har ordinert, men det er bis-
kopens plikt & ordinere den mann som menigheten kaller.” Guds ords bekjennere har
rett og plikt til 3 kalle og innsette prester med handspaleggelse og bgnn. Da handler
de ikke vilkarlig i et kirkerettslig tomrom, men i samsvar med guddommelig rett. Den-
ne kallsrett skal utgves med Guds ord inntil Kristi komme i synlig herlighet. Men om
biskopen ordinerer en ulv, kan kirken avsette vedkommende, og i hans sted innsette
en som er skikket til & utpve embetet.”

Reformasjonshistorien illustrerer den unntakssituasjon som oppstar nar biskoper laerer
og handler i strid med Guds Ord (CA 28). Tilsynet opphgrer. Fgrst avskrev man sin tro-
skap og lydighet mot pavedgmmets kjetterbiskoper. Deretter fordrev man dem og
innsatte rettskafne biskoper (superintendenter) i deres sted, etter regelen, Jes 48:20 —
”Dra ut av Babel!”™* Dermed brgt man med den antikristelige villfarelse om prestenes
embetsnade betinget av biskopens handspaleggelse i suksesjonsrekker tilbake til apos-
telen Peter. Med bruddet opphgrte biskopenes jurisdiksjon, det vil si anvendelse av
kirkelovene.

1 Joh 10:4. Jf 1 Kor 4:1, 10:16, 2 Kor 5:20 osv.
2 En regel i kanonisk rett fra den gamle kirke, iflg prof. Kauko Pirinen, oppl ca 1977.

B Mt 7:15. JfFil 3:2, 1 Kor 14:29, 1 Joh 4:1, Ap 2:21 os. Jf diakonen, 1 Tim 3:10.
14 Jf Mt 24:16f, Apg 19:9, 2 Kor 6:17, Rom 16:17, Ap 18:4, osv.

KSv/Hjelperen, side 269



Viktigere enn det romersk-katolske bispeembete er det evangeliske presteembete, be-
vart og gjenreist som et tilsynsembete i dets nytestamentlige skikkelse. Tilbake star
apostolatets kirke, samlet om Ord og Sakrament under Kristi herredgmme.

Hovedkilder: Martin Luthers “De instituendis ministris Ecclesiae” (Om innstiftelsen
av Kirkens embete. Ar 1523.

Konkordieboken: Tractatus de potestate et primatu papae (Traktaten om pavens
makt og overhgyhet), Schmalkalden 1537.

52. DE GAMMELLUTHERSKE KIRKEORDNINGER

Kilden til de gammellutherske menighetsordninger (agender) er menighetens kallsrett i
felgende handlingsmgnster:

Menigheten velger prest — alternativt det kirkeorgan som er betrodd valgretten. Bis-
kopen blir innkalt for a stadfeste valget med bgnn og handspaleggelse. Da er ikke po-
enget biskopens medvirkning, men den gudstjenestelige innsettelse. Den stadfester
kallet og overgir ordinanden til Guds nade. Dette var gammelt nytt. Ordningene gjen-
opprettet den praksis som ble neermere utformet etter aposteltiden - og senere pa
Nicea-konsilet ar 325.

Kall og innsettelse markerer at ingen tiltar seg prekenembetet pa egen hand. Menig-
hetens kall til prekenembetet er Guds kall gitt til kjenne i en liturgisk-rettslig handling.
Her er kirkens Herre, den oppstandne Kristus, til stede, virksom med sitt ord.”

Her er den forsamlede menighet apostolatets kirke hvor kirkens Herre bestemmer
innholdet i prekenembetets oppdrag og fullmakter. Menighet og prest samarbeider
om nademidlenes bruk, forvaltet pa Kristis vilkar, og er pa dette gudgitte vilkar
apostolatets kirke. Kristi vilkar kommer til uttrykk i skriftlesningene. Presten i menig-
heten er betrodd et offentlig hyrde- og l&ereembete med Guds ord og sakramenter i
Kristi sted, forvaltet med Igse- og bindemakt fra ham.

Eksempler: 1 Tim 3:1-6, Tit 1:7-9, Apg 20:17-32 og 2 Tim 4:1-5.

Under innsettelse (installasjon) i ny tjeneste benyttes som regel andre tekster, t eks

1 Pet 5:2-4, 2 Kor 3:4-8, 5:17-6:1 og Mt 28:18-20.
Ordinator spgr ordinanden om han bekjenner kirkens tro, og bruker dapbekjennelsen
— den apostoliske trosbekjennelse — i spgrsmals form. Deretter fglger spgrsmalene:
Tror du at hele Den Hellige Skrift er Guds inspirerte ord, som kan gjgre menneskene

vise til frelse ved troen pa Kristus Jesus, og nyttig til opplaering og tilrettevisning, til
rettledning og fostring i rettferdighet?

Tror du at den Hellige Skrift er Guds kirkes regel og rettesnor, sa du kan stadfeste og
bevitne kirkens hellige tro med den rett utlagte Skrift fra dens Herre, og derfor
istemme bekjennelsene i Konkordieboken fra ar 15807?

1> CA 14 lat tekst: “rite vocatus” — rituelt kallet. Tysk tekst: “ordentlicher Beruf” — det vil si
”i overensstemmelse med fastlagt sedvane”, her den liturgisk-rettslige sedvane. Det fas-
te moment er gitt med oppdrag og fullmakt: Joh 20:21-23, Mk 16:15.

KSv/Hjelperen, side 270



53.

Vil du forsvare kirkens gudgitte tro mot alle de villfarelser som er forkastet i Den
Hellige Skrift, og derfor avvist i Konkordieboken?

Vil du leve gudfryktig og rettskaffent, til et forbilde for andre?

Et sp@rsmal som forplikter ordinanden pa «var kirkens orden» har ikke plass i en ordi-
nasjonsliturgi hvor Igftet gjelder utgvelsen av prekenembetet i Guds kirkeorden.

Hvordan blir prekenembetet overgitt til ordinanden? Det skjer under menighetens
forbgnn. Denne handling har karakter av overgivelse og utskillelse. Ordinanden over-
gir seg og blir utskilt til tjeneste for Gud, med bgnn om at Gud Den Hellige And ma
vaere med ham i tjenesten, og Gud veaere virksom med og Ord og Sakrament i vare liv.

Forbgnnen skjer etter apostolisk skikk med handspaleggelse ved ordinator og seks
prester (presbytere), altsa til sammen sju.

Sjutallet betegner den helhet som bestar i Guds Ene Hellige Kirke, som her pa jorden
kjennes pa det gudstjenestefellesskap hvor Gud er virksom med evangeliet og sakra-
mentene, slik Kristus har befalt. Menighetene er hver for seg handlende subjekter i
Guds universelle kirke. *°

Det skal fremga av overdragelsesordene hva som overdras, hvem kilden er og hvilke
fullmakter det er tale om. Under forbgnnen kneler ordinanden, men han kan ogsa leg-
ge seg nesegrus med utstrakte armer, en skikk fra den gamle kirke. Billedspraket taler
for seg om overgivelse til disposisjon for kirkens Herre.

Eksempel: (Ordinator:) ”I samsvar med Herrens bud har vi nd pa Guds vegne
stadfestet ditt kall, ved behgrig prgving, og med bgnn og handspaleggelse etter
apostolisk skikk. Og i henhold til det oppdrag vi har fatt fra /.../ menighet, overgir vi
deg na prekenembetet i kirken, med kirkens fullmakt til a forkynne Guds Ord, a Igse
og a binde synder, samt forvalte de hellige sakramenter i samsvar med var Herres
Jesu Kristi innstiftelse - i Faderens og Sgnnens og Den Hellige Ands navn.”

Deretter fglger prestenes “amen”, lesning av 1 Pet 5:2-4, ordinators sitat fra 1 Kong

19:7, tiltredelsessang og Nattverdens Liturgi.

EN «SIDEORDNET MENIGHET» HVA ER DET?

Kravet om et rettsvern for "sideordnede menigheter” kan fgres tilbake til grev Nikolai
von Zinzendorf (1700-1760). Hans visjon for kirken i endetiden var gjenreisning av
”den apostoliske menighet”, det vil si «filadelfiske» sammenslutninger innenfor “kon-
fesjonskirken”. Variantene er kjent under benevnelser som “vennesamfunn”, "brgd-

n n

resocietet”, “forening”, “forsamling”, «menighet» o I.

Radikalpietistene protesterte og fremsto som rene menigheter uten et ordnet nade-
middelfellesskap og uavhengig av territorialmenighetens ordninger (sognemenighe-
ten). Snart ble de omtalt som ”separatister”. Senere ble samme benevnelse brukt om
dem som brgt med de gamle folkekirker (landskirker) og gjenopprettet gudstjeneste-
fellesskap, blant dem ogsa lutheranere. Med unntak av konfesjonelle lutheranere var
begrunnelsen leereenhet, men trosfellesskap pa inderlighetens grunn.

' Ap 1:11-13, 17f, N kap 2:1 — gar omkring midt iblant de sju gylne lysestakene.

KSv/Hjelperen, side 271



Kirke og/eller menighet?

Zinzendorf betraktet "kirke” og "menighet” som st@rrelser av ulik art. Denne betrakt-
ningsmate ble fgrt videre i ny-evangeliske gruppevirksomheter, mest kjent under be-
nevnelsen ”lavkirkelige” under parolen ”i kirken, men ikke under kirken”. Fremdeles
betrakter man — lik Zinzendorf - den kirkeorganiserte virksomhet som rammeverk om
troendegruppen i en sideordnet sammenheng med krav om gvrighetens rettsvern.

Zinzendorfs begrunnet rettsvernet i et gjensidig nytteforhold, og da med argumenter
som appellerte til allmennyttens behov for ro og orden, toleranse og samvittighetsfri-
het. Samtidig oppfattet han seg selv som representant for den konsekvente reforma-
sjon, som virkeliggjgr hva en kirke ikke er eller kan veere."” Ved & betrakte gvrighet og
brgdremenighet i et gjensidig nytteforhold kunne han argumentere for borgersamfun-
nets eller troendesamfunnets nytte alt etter behov.

| den filadelfiske sammenheng fremstilte han prestens gjerning som en gvrighetsgjer-
ning. Logisk sett matte han tildele presten denne rolle, for ellers ville sideordningen
bortfalle og predikant og vennesamfunn fremstad som prest og menighet. | denne be-
traktningsmate forsvarte Zinzendorf prestegjerningen for sd vidt som den meduvirker til
folkets oppseding og formidler de ord og sannheter som er omvendelsens vilkar og
vekkelsens mulighetsbetingelser.

| den borgerlige sammenheng opptradte Zinzendorf vennlig overfor prest og prest og
kirke og verdsatte prestens folkepedagogiske betydning. Da betraktet han den kirkeli-
ge virksomhet som et borgerlig anliggende, og bandt presten til rollen som morallzaerer
for dgpte hedninger i en forvaltningskirke underlagt statlig rett. Her utgver presten
myndighet fra “overordnet”, statlig myndighet, som pa sin side trenger kirkens stgtte
til samfunnsmoralen. Dermed fremstar presten som nademiddelforvalter i lovlige,
korrekte former, vel 3 merke uten nademiddelforvaltning i egentlig mening, siden kir-
kens legitimitet i den filadelfiske betraktningsméate bestar i samfunnsnytten.®

Analogibeviset «jedekirken»

Til sitt forsvar viste Zinzendorf til Jesus og apostlene, som unnlot a bryte med ”jgdekir-
ken”. Konklusjon: Vi blir veerende ”i kirken” til vi blir kastet ut, eller dgden skiller oss
ad. Tankegangen opphever de apostoliske bruddformaninger og fremstiller Kristi kirke
sin en analogi til "jgdekirken”. Selv om en analogi ikke beviser noe som helst, oppfyller
den her hensikten: A forebygge den situasjon da troendegrupper - p& grunn av om-
stendighetenes tvang, ser seg ngdt til 3 agere kirke, det vil si konfesjon. 1 sa fall ville
hensikten ga tapt i samme g@yeblikk som forskjellen pa ”jgdekirke” og vennesamfunn

ble opphevet.

Den filadelfiske tradisjon prioriterer brodersamfunn (filadelfia) fremfor laereenhet, ma
derfor avvise leereenhet som vilkar for gudstjenestefellesskap pa kirkens ubeskarne
grunn. Det er en prioritering av kirkepolitisk art. Bekjennelsestro lutherdom bekjen-
ner i bibelsk mening (homologi), og praktiserer Guds kirkes rene kjennetegn under ut-
gvelse av lgse- og bindemakt i prekenembetets gjerning. Kirkens uforbeholdne be-

7 palen 1952,69 n58; s75n75; s 86fn94-95; samme 1966, 374-377.
¥ Samme 1966, 384.

KSv/Hjelperen, side 272



kjennelse til apostelordets leere samler kristne pa kirkens grunn. Utelukket er en side-
ordnet kirkestruktur.

Kirkeredder-visjonen og ngdsargumentet

Kombinasjonen troendegruppe og borgersamfunn lot den dndeliggjorte apostolisitet
demonstrere sin evne til fornuftsbegrunnet tilpasning under skiftende forhold. Be-
grunnelsen ble gitt dels med kirkeredder-visjonen, dels med ngdsargumentet.

Kirkeredder-visjonen: Kirkens andelige integritet skulle reddes gjennom troendegrup-
penes misjonsvirksomhet med forventninger om den folkevekkelse (el landsvekkelse)
som skal gjgre endetiden til en ny storhetstid for “apostoliske” menigheter. Da skal
nadegavene atter blomstre i den filadelfisk forbrgdring etter mgnster fra Korint-
menigheten.

Ngdsargumentet: Kirkens mangler og forfall ble troendegruppenes alibi for fortsatt
virksomhet innen det kirkeorganiserte rammeverk: Kirken trenger oss pa grunn av ng-
den i kirken. Og omvendt: Pa grunn av ngden i kirken, har vi var misjon i kirken. Altsa
fortsetter vi var virksomhet som fgr. Nar man viser til alternativet «den rene menig-
het» overser man det nytestamentlige anliggende: Kirkefellesskap pa kirkens ubeskar-
ne grunn, lagt i begynnelsen.

Begge argumentasjonsrekker legger avgjgrende vekt pa hensikten. Svakheten er sir-
kelbeviset, som med pastatt uavhengighet tilslgrer den faktiske avhengighet av med-
virkning i kirkefellesskap med rom for vrang lzere i gudstjenestelige ordninger.

Zinzendorf la avgjgrende vekt pa hensikten: Filadelfiske sammenslutninger skal veere
det “indrekirkelige” alternativ til den kirkevirksomhet som troendegruppen vedkjenner
seg i formaljuridisk mening. Med Jesus og apostlene i «jpdekirken» som analogibevis,
fortsatte sin medvirkning i gvrighetskirken (el folkekirken). Zinzendorf forsterket hen-
sikten med Jesu ord om «saltet» (Mt 5): Det gagner “Guds rike” nar kristne virker lik
saltet i den "religion” de star i.

Benevnelsene jgdedom, kirke og konfesjon er i denne betraktningsmate benevnelser
pa samme virkelighet under lovens herredgmme. Dermed fremstar det “indrekirkeli-
ge” alternativ med status som et saerlig uttrykk for evangelisk frihet og innsikt.™

Det filadelfiske prosjekt skjer under dekke av kirkekritikk. Dens kilde er ikke apostelor-
dets leere om kirkefellesskap fra Skriftens Herre, men den hensiktmessighet som ivare-
tar allmennytten. Dette motiv har det filadelfiske prosjekt felles med pietismen og den
liberale teologitradisjon.

9 Aalen 1952,124. Samme1966,386; se n 270, N n 259ff.

KSv/Hjelperen, side 273



54. GUDS UTVELGELSE - EN BEVITNET HISTORIE

Det lille israelsfolket ble utvalgt av Gud til a8 veere Guds eget eiendomsfolk blant folke-
ne. Denne utvelgelse hgrte med i Guds frelsesplan for en fallen verden, okkupert av
Guds fiendemakter, synd, dgd og djevel. Guds lgftepakt med Abraham gjaldt den
kommende Messias av hans att, han som skulle veere Guds velsignelse til alle folk.

1 Mos 12:3b - i deg skal alle jordens slekter velsignes (18:18 osv).

Utvelgelsen av Guds folk i den gamle pakt

Israelsfolket ble ikke utvalgt pa grunn av fortrinn eller kvaliteter fremfor andre folk.
Arsaken var utelukkende Guds godhet og nade (jf 5 Mos 7:7, 9:4-6). Lgftepakten med
Abraham var en nadepakt: Gud patok seg plikten til 8 oppfylle Igftet; folket ble gitt ret-
ten til 3 motta oppfyllelsen av nade.

Guds eiendom star til Guds disposisjon. Guds eiendomsfolk skulle vaere Guds redskap i
hans frelsesplan. Utskilt til et redskap for Gud, skulle folket vaere et hellig folk for Her-
ren.

5 Mos 7:6 - et hellig folk er du for Herren din Gud; deg har Herren din Gud utvalgt av alle de
folk som er pa jorden, til & veere hans eiendomsfolk. Jf 14:2, 4 Mos 23:9.

Med dette oppdrag skulle folket virkeliggjgre Guds rett og rettferdighet, og vitne for
folkene at Herren alene er den sanne Gud (Jes 43:10). Men folket sviktet sitt kall. Ut-
velgelsen ble misbrukt til selvgod nasjonalisme og falsk sikkerhet.

Jer 6:14 - de leger mitt folks skade pa lettsindig vis, i det de sier: Fred! Fred! Og det er like-
vel ingen fred. Jf7:4, 10, 8:11, Esek 13:10, 16 Mika 3:11.

Utvelgelsen medferte straff for frafall og svik, ja, hardere straff enn den som ble andre
folk til del (Am 3:2, Jer 7:28f).

Men Gud er Gud. Guds lgfte stod fast (5 Mos 7:8). Apenbaringsordets Gud er den tro-
faste og sanndrue Gud. Selv om Gud forkastet storparten av sitt folk, skulle en “rest”
eller ”levning” bli tilbake. Den skulle fa oppleve at Gud oppfylte Igftet til Abraham.
Dette Igfte var begrenset til Israels “rest” i en ny pakt.

Jes 10:21 - En levning skal omvende seg, levningen av Jakob, til Gud den veldige (20-22).
14:1 — Herren skal forbarme seg over Jakob og igjen utvelge Israel og bosette dem i deres
land, og fremmede skal sla seg sammen med dem og holde seg il Jakobs hus. 41:8, 44:1f.
Sak 2:16 — Herren skal ta Juda til eie som sin del pa den hellige jordbunn, og han skal enna
en gang utvelge Jerusalem.

Utvelgelsen av Guds folk i den nye pakt

Da skal hver enkelt kjenne Herren, og Gud skrive sin vilje i deres innerste (Jer 31:7,
31ff). Det er dette lgfte endetidsprofetiene viser til med ordene om “de utvalgte”, det
vil si Guds utvalgte, eller «mine utvalgte” (Jes 43:20, 65:9, 15, 22).

Sal 65:5 — Salig er den du utvelger og lar komme nzer, sa han bor i dine forgarder; vi vil mette
oss med de gode ting i ditt hus, ditt hellige tempel. Jf4 Mos 16:7, 2 Sam 5:15.

«Frelsen er (estin) fra jgdene», sa Jesus (Joh 4:22), da han stod offentlig frem som Guds
tempel, legemliggjort i ham, gitt til frelse for Israels rest for at Guds frelse skal na ut til
folkene. Men for det frafalne og forkastede Israel er han veien tilbake til paktens Gud
(Hos 1:6-2:1).

KSv/Hjelperen, side 274



Joh 2:19, 21 — Bryt dette tempel ned, og pa tre dager skal jeg gjenreise det /.../ han talte om
sitt legemes tempel. Jes 49:6 — Det er for lite at du er min tjener til a gjenreise Jakobs stam-
mer og fare den frelste rest av Israel tilbake; sa vil jeg da gjere deg til hedningenes lys, for at
min frelse ma na til jordens ende. 42:6 osv. Jf Lk 2:32, Apg 13:47,

Under paskemaltidet — og fgr sin store lidelse, handlet Jesus som gversteprest og Guds
rene offerlam. Han innstiftet den nye pakts maltid, og sa om vinen at den er hans blod
som han skulle utgyte for «de mange». Det er en hebraisk talemate om «alle». Syn-
denes forlatelse skulle bli alle mennesker til del i Jesu Kristi offerdgd i alles sted, Mt
26:28 (jf Ap 20:28b). Slik oppfylte Gud Igftepakten med Abraham. Han opprettet sin
universelle og eviggyldige nadepakt i Jesu Kristi blod — «paktens blod».

Jes 53:11b — Derved at de kjenner ham, skal Den Rettferdige, min Tjener, rettferdiggjere de
mange, og deres misgjerninger skal han baere.

| dette salige bytte er ikke utgangspunktet et folk i etnisk mening, men Den Ene for alle
og i alles sted. Arsaken er Guds godhet for sin egen skyld. Guds Sgnn i Jesu skikkelse,
dépt med synderes dap, fullbyrdet sin dap da han som verdens syndebzerer utandet pa
korset. | kraft av sin persons hemmelighet er og blir han i evighet Guds rene, slaktede
Lam.

Lk 3:22 - Du er min elskede Sgnn, som jeg har behag i Mt 3:17 — Den Elskede. Jf 17:5, Ef
1:6. Lk 9:35 — Dette er min Sgnn, Den Utvalgte; ham skal dere hare! Apg 3:20, 1 Pet 2:4, 6.

Hva Gud har gjort i Kristi dgd, har evighetsbetydning for mennesker i natid. Guds vit-
nesbyrd om det fullbrakte forsoningsverk er Jesu oppstandelse fra de dgde.

Den nye pakts gudsfolk

Kristi kirke er ingen ny religion ved siden av andre religioner, men den sanne jgdedom
(Rom 11:5, 27). Kirken er den nye pakts gudsfolk, grunnet pa Kristi lidelse, dgd og opp-
standelse, slik Moses og profetene har vitnet om ham.?* Her er Guds folk utvidet til &
omfatte mennesker fra alle folkeslag (Ef 2:13-16). Gud har behag i dem for Kristi skyld
og gir dem av nade del i forsoningens goder. Ved dapen og troen er frelsen gitt den
enkelte til del med Kristus til gave, kalt til a virkeliggjgre Guds gode skapervilje i sine
liv, og sammen med Guds kirke vaere Guds eiendomsfolk, hellig for Gud.

lllustrasjon: Rom 11:17-24 (de ville oljekvister innpodet i et godt oljetre).
Fremdeles er Israel Guds utvalgte folk, 9:4, for Israel er av hellig rot, 11:6, selv om
grener er brukket av for vantros skyld, v 17, 20. Fremdeles beror utvelgelsen
utelukkende pa Guds godhet og suverene nade, jf 9:15f.

"Roten” utelukker en utvelgelse begrunnet i herkomst og fortjenestefulle
gjerninger, v 7, 11 (jf 1 Kor 1:27ff - for at intet kjgd skal rose seg for Gud). V 18 —
opphgy deg ikke over grenene. Men om du opphgyer deg, sd er det ikke du som
baerer roten, men roten som baerer deg. - Gud star ikke til regnskap for noen, 19f.
En rekke tekster belyser det frelseshistoriske forhold ”jgde farst”: Mt 3:2, Mk 1:15, Mt
15:24, Lk 24:47. | aposteltiden mottok titusener jgder kallet, blant dem “Herrens mor”
jomfru Maria, apostlene, radsherren Nikodemus (som ble regnet med til Jesu disipler),

20 )f Lk 2:14 direkte oversatt: “til menneskene et velbehag”.

>l Mt 26:28 - paktens el testamentets blod. Jf 1 Kor 11:25, Ef 2:19f. Se Peters tale, Apg
2:30-36, 42, 46.

KSv/Hjelperen, side 275



55.

og fariséeren Saulus (som ble Paulus - hedningenes apostel). - Utenfor stod fariséerne.
Deres nidkjaerhet for Loven hindret dem (Lk 14:18-20), til advarsel for kristne i ettertid.

De som er kalt til frelse, er utvalgt i Kristus fgr verdens grunnvoll ble lagt (Ef 1:4). Det-
te forhold er av avgjgrende betydning for evangeliet om synderens rettferdiggjgrelse
ved tro. Utvelgelsen ”i Kristus” har en eneste arsak i denne verden: Guds fullbrakte
forsoningsverk i Jesus Kristus.

Troen er ikke &rsaken, nar Gud erklaerer synderen rettferdig. Arsaken er «Den Hellige
og Rettferdige”, som i sin lidende lydighet like fra unnfangelse til dgd har oppfylt Guds
lov i alle deler og i alles sted, slik Gud hadde lovet gjennom sine profeter (Apg 3:14f,
18, Gal 4:4, Heb 1:1-3). Gud erklzerte ham rettferdig etter sin menneskenatur, da han
hadde oppfylt all rettferdighet (Mt 3:15, Joh 19:30).

Troens rettferdighet er ingen frelsesteori, men gudmennesket Kristus Jesus i sin liden-
de lydighet. Han er den rettferdighet som evangeliet apenbarer uavhengig av lovgjer-
ninger, til frelse for hver den som tror (Mt 5:3, Lk 18:13f, 19:10, Rom 1:16f).

Bibelhistorien fortsetter med Guds folk i den nye pakt, grunnet pa Guds nadepakt i Je-
su Kristi dgd. Guds Igfter gjennom profetene i den gamle pakt er oppfylt i Kristi lidelse,
ded og oppstandelse, og evangeliet om ham lar oss kjenne dapenbaringsordets Gud i
hans trofasthet og ndde. Men na som fgr er Guds folk henvist til Guds ord og lgfter,
for enda gjenstar skaperverkets gjenlgsning pa den ytterste dag, nar Kristus kommer
synlig i sin Guddoms herlighet for 8 dgmme verden. Hele veien er frelsen i det inkar-
nerte Guds ord historien mal og mening, og eneste arsak til utvelgelsen av nade.

OM TUSENARSRIKET

Fremtidsspekulasjoner om et tusenarsrike f@r Kristi gjenkomst kalles kiliasme (av gresk
Xilias — tusentallig). Begrunnelsen gis pa biblisistisk vis ved & kombinere visse bibelste-
der i Det gamle testamente (GT) og Apenbaringsboken. Spekulasjonene star i skarp
motsetning til bibelsk laere om kirkens herlighet.

Kirkens herlighet skjult under korset

Liksom Sgnnens fgrste komme i Jesu tjenerskikkelse, er ogsa Kirkens herlighet skjult
under korset. Denne kjensgjerning blir underkjent med velsignelsesordene i sverme-
risk-kiliastisk form: - “og gi deg av sin fred”.

Til bibelstudium: Jes 2:2-4, 11:6-9. Sak 9:9f, Joel 2:23ff, Mika 4:1-4, Ap 20. | Mt

10:34ff avviser Jesus uttrykkelig at disse steder handler om et jordisk fredsrike.
Englene sang “fred pa jorden” allerede ved Kristi fgdsel. Guds fred (sjalom) er ikke fra-
vaer av krig, men Guds fred til menneskene i et gjenopprettet gudssamfunn, stadfestet
med Jesu oppstandelse fra de dgde. Grunnlaget for denne fred er Guds uutgrunnelige
kjeerlighet, at han gav sin enbarne Sgnn til forsoning for verdens synder.

Guds fred er "Kristus og ham korsfestet” (1 Kor 2:2). Han er freden mellom oss og Gud
(Ef 2:14). Evangeliet meddeler nade og fred "fra Gud var Fader og Herren Jesus Kris-
tus” (1 Kor 1:3). Denne fred eies ved troen allerede (Joh 14:27, 16:33, Ap 19:1-4).
Evangeliet er “fredens evangelium” (Ef 6:15), som overgar all forstand (Fil 4:7).

KSv/Hjelperen, side 276



Messias-profetiene i GT beskriver Kristi rike og dets utbredelse som et dennesidig
fredsrike, og skildrer det med bilder fra denne verden. Kristus-apenbaringen tydelig-
gjor profetiene: Lgftene er oppfylt i Kristus Jesus og hans naderike pa denne jord. Pa
grunn av sin persons hemmelighet var Riket allerede til stede, virksomt i Jesu ringe
skikkelse.

Lk 17:20 — Guds rike kommer ikke slik at man kan se det med gynene.

Den grove kiliasme derimot finnes i to varianter: Den ene venter en overflod av andeli-
ge og iseer jordiske nytelser. Den forfinede kiliasme venter bedre tider for Guds kirke
pa jord, nar "menighetstiden” kommer og ”apostoliske menigheter” gjenoppstar med
de “"nadegaver” (kjarismer) som kjennetegnet Korint-menigheten (den filadelfiske tra-
disjon fra grev Nic v Zinzendorf).

A regjere med Kristus: Ap 20:1-6
Isolert sett er Ap 20:1-6 en dunkel tekst. Kiliastene finner her en ngkkel til & bringe or-

den i endetidstekstene, og stgtter seg til bibelsteder om kirkens herlighet i den nye
pakt.

Straks oppstar et ulgselig problem: Deres bibelsystem blir motsagt av bibeltekstenes
endetidsperspektiv: Endetiden er en tiltagende trengselstid for Guds kirke pa jorden.
Gud har ikke gitt sin kiempende kirke lyse utsikter, men gir himmelske gaver, fremtid
og hap.

Kristus utgver sitt herredgmme sammen med sin kirke. Det skal en gang skje dpenlyst i
herlighetsriket - det fullendte Guds rike. Men her — i naderiket — utgver han sitt herre-
dgmme ved troen pa en foregripende mate: Ap 3:20f, 1 Kor 6:2f. Altsa foreligger det
en spenning mellom et «allerede» og et «enna ikke».

De troende er konger og prester for Gud, Ap 1:6, 1 Pet 2:9. Hva Sal 2 sier om Kristus,
blir tilskrevet dem allerede, Ap 2:26-28, 3:21. Men fullendelsen venter, 20:12.

V 1-6: Engelen med lenken og ngkkelen til avgrunnen bandt Guds motstander for tu-
sen ar. — Det beror pa spekulasjon nar man identifiserer denne binding med kirkens
verdslige posisjon i den konstantinske zera.

Den bibelske bakgrunn er Guds forsoning med verden i Kristi offerdgd. Den har allere-
de fjernet grunnlaget for satans herredgmme over menneskeslekten, Joh 12:31, 16:11.
Seieren er allerede vunnet, Ap 6:2, 19:6-9, 11-16, 21 (slaget uteblir).

Evangeliet har adresse til den enkelte. Det apenbarer Guds rettferdighet uten lovgjer-
ninger og meddeler syndenes forlatelse pa grunn av Kristi fortjeneste — og ikke av noen
annen grunn. Gud er en forsonet Gud, men forsoningen gis den enkelte i dapen, og
gaven mottas i tro. Apg 26:18, Kol 2:13-15. Jf Ap 5:9, 12, 7:17, 13:8, 14:4.

| denne sammenheng merker vi oss apenbaringsbokens hgydepunkt og bokstavelige
midtpunkt: Synet av paktens ark i det himmelske tempel. Dette syn er ogsa bokens
trgstemotiv, forkynt for Guds kirke i endetidens trengsler, Ap 11:19. Den betrengte
kirke "falger Lammet, hvor enn det gar”’, 14:4, og lider ”for Jesu vitnesbyrds og Guds
Ords skyld”, 20:4, jf 6:9f. Men viktigere: Seieren er allerede vunnet med Guds fullbrak-
te verk i det slaktede Guds Lam.

KSv/Hjelperen, side 277



Til bibelstudium: Ap 5. 1 Kor 15:57, 2 Kor 2:14, 1 Joh 2:13, 4:4, 5:4f, 11f. Synet av
paktens ark stadfester seieren og motiverer formaningene. Jf “den som seirer” i
sendebrevene, Ap 2:7,11, 17 osv.

Den frelseshistoriske bakgrunn belyser uttrykkene “for tusen ér” og ”"en liten tid”, Ap
20:3. Liksom Gud holder dagen for Kristi gjenkomst skjult for oss, v 9f, holder han
lengden pa "en liten tid” skjult for oss (Apg 1:7).

Teksten beskriver den allminnelige motstand mot kirken i den apostoliske laeretradi-
sjon fra Kristus, Ap 20:9 (v 4 og 6:9f). Gog og Magog representerer fiendemaktene
som angriper apostolatets kirke hele tiden, v 8-10. Denne bakgrunn lar oss forsta den
symbolske tallbruken om helheter som Gud alene overskuer i sin evige natid (eks 7 og
12 x 12 000 = 144 000).

Konklusjon: Nevnte tidsavgrensninger omfatter endetiden - den tid da evangeliet blir
forkynt for verden. Endetiden er na.

Heb 9:20, 26-28 innskjerper at vi skal vente Kristi synlige komme i sin Guddoms herlig-
het pa den ytterste dag - og ingen annen gjenkomst.

Joh 6:40 Jesus henviser de troende til oppstandelsen pa den ytterste dag, og ikke til en
oppstandelse i to etapper. Den f@rste oppstandelse skjer nar et menneske kommer til
tro pa evangeliet, Joh 5:24f, jf v 28f. Fil 3:20f osv.

Kirkens herlighet skjult under korset
Herren og hans apostler advarer mot kiliastenes ringeakt for kirkens skjulte herlighet,
Joh 14:27, 16:33, Kol 3:3.

Den fremtid og det hap som Gud gir, omfatter ingen gullalder (menighetstiden) eller et
dennesidig fredsrike da kirkens herlighet trer synlig frem for menneskene, Mt 24:23-
25: ”Se her!” Eller: ”Se der!” Slikt er forfgrende herlighetsteologi. Den er i strid med
Apenbaringsbokens fremstilling og alt hva apostelordets leere sier om Guds kirkes vei i
Lammets spor:

Kirkens vei er en via crucis — korsets vei, Mt 5:3-12, Apg 14:22, Ap 14:4, osv. ”Guds rike
er midt iblant dere”, Lk 17:20.

I tillit til Guds lgfte henger troen fast ved apostelordets lare fra Sgnnen og Faderen,

Joh 14:23.

Guds lgfte og trofasthet gjelder nd, 2 Tess 3:3, Mt 16:18.

Guds kall til omvendelse og tro gjelder nd, Mk 1:15.

Dapens lgftesord gjelder nd, Mk 16:16.

Og Guds kirke bygges nd, hvor Kristus rar med sin rett utlagte Skrift i hjerter som tror.
Joh 5:24 - Den som harer mitt ord og tror pa Ham som har sendt meg, har evig liv og kommer
ikke for dommen, men har gatt over fra dgden til livet.

Rom 11:26 (25-32)

Kiliasmen hgrer sammen med forventninger om jgdenes omvendelse, med henvisning

til ordene om "hele Israel”. Problemene oppstar med motsetningen til “en del”.

Hvis totaliteten “hele Israel” sikter til jgdene i etnisk mening, ma man utelukke mot-
setningen til “en del”, og la "hele Israel” omfatte alle dgde, nalevende og fremtidige
joder.

KSv/Hjelperen, side 278



Alternativet er “hele Israel” i betydningen det “dndelige” Israel, dvs de jgder som fra
evighet er utvalgt til 3 vaere den nye pakts gudsfolk som omfatter mennesker fra andre
folkeslag: Ef 2:10-22.

Jpdefolkets forherdelse var, er og blir ingen total forherdelse. Slik blir “hele Israel” —
det andelige Israel - frelst (v 26: kai houtos = saledes, pa denne mate — ikke da).

Tidsbegrensningen ”“inntil”, v 25 , gjelder hedningenes omvendelse. Sa lenge den pa-
gar, pagar ogsa jgdenes omvendelse, Mt 24:14.

Dermed sier vi ikke mer enn hva apostelen sier i Rom 9:27ff — om den “rest” av jgder
som skal bli frelst. Jgdenes frelsestid sammenfaller med hedningenes frelsestid. Til
sammen utgjgr de det utvalgte Israel — ”hele Israel”, 11:25-32. Gud overga dem alle til
vantro for a forbarme seg over dem alle, v 32.

Det universelle frelsesvilkar— frelst av nade - gjelder alle og enhver uten forbehold og
hele tiden, inntil dagen for Kristi komme med “en ny himmel og ny jord”, Ap 21:1, jf Jes
65:17 osv.

Fra bekjennelsesskriftene:

Bekjennelsesskriftenes perspektiv pa den kristnes liv vitner om mennesker som her pa
jorden var glade i hdpet, i visshet om Guds velsignelse i himmelen. Dette hap er ingen
verdensflukt, men hgrer sammen med ngktern endetidsrealisme:

Antikrist er virksom i kirkens historie, men Kristus har angrepet ham og ”“han vil seire
ved sin And og i sin gjenkomst”, SA B 4:15.

| bennen om Guds rikes komme er innholdet bestemt av forholdet mellom Guds |lgfter
oppfylt “allerede” og “enna ikke”, SK Fadervar, 54.

CA 17 summerer opp hva de oldkirkelige bekjennelser sier om Kristi gjenkomst til dom
og evig liv. Endetidsspekulasjoner om jgdefolkets samlede omvendelse og et
tusenarsrike blir avvist, 17:5.

De lutherske laerefedre utla Apenbaringsboken i lys av Nytestamentet for gvrig — aldri
omvendt. Tusenarsriket ma derfor vaere evangeliets tid.

| endetiden lever de troende av evangeliet og har det evige liv, for “evangeliet bringer
ikke skyggen av de evige ting, men de evige ting selv - Den Hellige And og den
rettferdighet som gjgr at vi blir rettferdige overfor Gud”, Apol 7/8,15. ”Evangeliet /.../
er syndenes forlatelse og et begynnende evig liv i de troendes hjerter”, samme 16:6, jf
4:352.

Nar bekjennelsesskriftenes tema er frelsen, er malet alltid det evige liv, SK Dapen, 25.
Pa samme mate som Guds rettferdighet — Kristi rettferdighet — blir tilregnet troen, blir
ogsa det evige liv tilregnet troen. ”"Den som har Sgnnen, har livet”, 1 Joh 5:12. Apol
4:354,

Konkordieformelen presiserer Confessio Augustana og avviser samtidig vrang leere
med Guds domstol for gye: “Ved Guds nades hjelp har ogsa vi til hensikt & holde fast
ved denne bekjennelse inntil var salige ende. Da skal vi komme fram for var Herre Jesu
Kristi domstol med et hjerte og en samvittighet fylt av glede og trygghet”,
Konkordiebokens forord, s 8. Forordet til Apologien, 19. FC SC 12:40.

Israel (el jgdene):

Utenfor Guds kirke kan ingen vite hva Guds sinnelag er overfor jgdene, SK Troen, 66.

Liksom jgdene sa Mose’ tildekkede ansikt, leerer jgdene lovens rettferdighet og
forakter Kristi nade, Apol 4:21, 12.78.

KSv/Hjelperen, side 279



56.

Profetene laerte troens rettferdighet, og - til eksempel for oss - fordgmte de
stgrstedelen av folket, de som trodde at de gjorde seg fortjent til syndenes forlatelse
med offer og gudstjenester, Apol 4:395, 15:23.

Fordgmmelsen gjaldt ikke gjerninger som Gud hadde pabudt til gvelser i samfunn med
ham, men den ugudelige overbevisning at de ved gjort gjerning kunne forsone Gud.
Derfor gkte de gjerningenes antall og innfgrte Baal-kulten. Slik ble troen pa Guds Igfte
vraket. Tillit til gjort gjerning vil vare ved i verden, og Herrens nattverd bli misbrukt like
til Kristi gjenkomst. Men de som tror evangeliet, vil i mellomtiden forkaste den kult
som er uttenkt mot Guds bud, for dermed a tilslgre Kristi herlighet og troens
rettferdighet, Apol 4:207, 288, SA 26:97f.

Noen offer i Moseloven blir kalt soningsoffer (el syndoffer), ikke fordi gjerningen
fortjener syndenes forlatelse for Gud, men fordi syndenes forlatelse blir fortjent etter
lovens rettferdighet, og for at ingen skulle bli utstgtt fra folket, Apol 24:21.

De som tror at Gud er forsonet pa grunn av overleveringene, fratar Kristus seren som
mellommann og tilslgrer troens rettferdighet, Apol 15:10. Siden fornuften ikke forstar
troens rettferdighet, vil mennesker alltid tenke at lydighet mot overleveringene hgrer
med til frelsen, samme 25:23f. Den nye pakts gudstjeneste er troens rettferdighet i
hjertet og troens frukter, samme 24:27.

Jddenes historie viser hvordan Gud kan straffe land og folk som fortjent, fordi de
forakter hans Ord, FC SD 11:58f.

Guds kirke var i Israel, selv om Baal-kulten holdt seg der. Og lik kirken i den gamle
pakt, vil kirken forkaste den kult som bestar i misbruk av messen, Apol 27:98. Det er
forskjell pa lovens folk og kirken, samme 7/8, 14, 19f. Foruten Messias-lgftet, hadde
lovens folk Igfter om legemlige goder, om riket osv, samme 14.

De profetiske og apostoliske skrifter i Det gamle og Det nye testamente er Israels rene
og klare kilde, FC SD Kort sammenfatning, 3.

OM ANTIKRIST

Flere steder i Nytestamentet gjenspeiler Jesu undervisning i dette emnet, f eks Mt 24.
Hovedtekstene er Dan 7, 2 Tess 2 og Ap 13.

Benevnelsen «Antikrist» er brukt omfattende om vrangleererne, 1 Joh 1:18, og i av-
grenset mening om en bestemt personmakt, som alle antikrister representerer med
villfarelser og lovlgshet i kirken.

1 Joh 2:18 — na er den siste tid. Liksom dere har hert at Antikrist kommer, sa er det ogsa na

fremtratt mange antikrister. Av dette forstar vi at den siste tid er kommet. 2 Tess 2:7a - Lov-
lgshetens hemmelighet er alt virksom (v 7-12).

Det er tale om en gudfiendtlig andsmakt som alltid sgker a kontrollere apostlenes et-
terfglgere i prekenembetet. Antikrist taler nemlig ikke at Kristus rar med sitt Ord i sin
kirke pa jorden: Mt 28:20, Joh 8:31f, 17:20, 1 Pet 4:11, 1 Tim 6:3ff.

Det er to ting Antikrist vil avskaffe fremfor alt:

e Kristi leere om synderens frifinnelse pa grunn av Kristi lidelse og d¢d (Guds univer-
selle nade, den tilregnede (forensiske) rettferdighet), og

e den rett utlagte Skrift, gitt kirken i og med det apostoliske ord.

Antikrist er “den lovigse”, til stadighet virksom gjennom kirkens historie like fra apos-

teltiden for a virke den lovigshet som erstatter Kristi laere med menneskers autoritet

og myndighet. Dermed hindrer han at mennesker tror pa den gode Skaperen, var
KSv/Hjelperen, side 280



Gjenlgser, og hindrer at mennesker etterfglger apostelordets laere og formaninger fra
den inkarnerte Guds Sgnn. Kort sagt: Antikrist vil ikke at noe menneske skal leere a
kjenne Faderen i Sennens apenbaring.

2 Tess 2

Virkningen er kristnes slgvhet og frafall, like fra likegyldighet til overmot i laerespgrs-
mal. Denne kirkegdeleggende virksomhet kulminerer med Antikristens personlige
fremtreden for Kristi gjenkomst.

Virksom i Guds tempel — i Guds kirke pa jorden, v 4. Jf 1 Kor 3:16ff, 1 Tim 3:15, 2 Tim

2:20 osv. Han utgir seg for a veaere Gud, jf Dan 9:27, 11:31, 12:11. Kristus henviser til
dette i Mt 24:15, Mk 13:14. Jf dyrets bilde, Ap 13:14ff.

Frafall, v 3, 10-12, gitt til kjienne i lovigshet, v 7.

Hovmotsand, v 4. Antikrist opphgyer seg over alt som kalles gud og helligdom. Joh
10:34-36, 1 Kor 8:5f. Jf Dan 7:8, 11:36, Ap 13:1, 5.

Tegn og undergjerninger, v 9. De er forfgrende Iggnunder, tilskyndet av satan og
innordnet satans lggner, jf Mt 24:24, Mk 13:22, Joh 8:44. Ap 13:13, 16:13f.

Kulminasjonen, v 3, 6, 8. Antikrist skal “apenbares ” ved tiderJ for Kristi synlige komme
i sin Guddoms herlighet. Da skal Kristus tilintetgjgre ham. Jf Ap 19:11ff.

En makt hindrer satan i a la Antikrist tre synlig frem, v 6f. Stedet er dunkelt, men bgr
forstas i lys av 1 Joh 4:3f — om den And som er i Guds barn, til forskjell fra Antikristens
and som na er virksom i verden. Denne makt er Den Hellige And, virksom med evange-
liet og sakramentene i Kristi kirke pa jorden.

Den antikristelige andsmakt agerer som om "alt er mitt”. Den befester sitt herredgm-
me i kirken med Igftet om at ”alt er ditt”, men pa en betingelse: Om du tilber meg (jf
Mt 4:9). Denne andsmakt paberoper seg uinnskrenket myndighet, opphgyet over Gud
og den rette gudstjeneste i And og sannhet (Dan 11:36, 2 Tess 2:4, Joh 4:23).

Et Luther-ord gir grunn til ettertanke:

Antikrist rar i Guds tempel hvor prest og menighet underkaster seg menneskers
leerdommer og pabud, som om deres verdslige maktbruk er kirkens vern og trygge
borg. De tilslgrer Kristus — troens rettferdighet, gjgr Midleren til en lovgiver,
forvrenger evangeliet og sakramentenes bruk, og bruker syndsforlatelsens
evangelium til han og spott. Men kirkens beskytter og verge er alle dager ingen
annen en han som sa: ”“Ga bort fra meg, satan!” (Luthers preken 18.2.1537 — WA 45,
25-47)

KSv/Hjelperen, side 281



57. MELLOMTILSTANDEN

Benevnelsen «mellomtilstand» sikter til sjelenes tilstand fgr de dgdes oppstandelse.

Spgrsmalene melder seg: Hva vil det si at de troendes sjeler er borte fra legemet og
hjemme hos HERREN? 2 Kor 5:8. Og hva vil det si at sjelen hviler i paradiset, eller i Ab-
rahams fang? Lk 16:23, 23:43, jf Fil 1:23.

Fa bibelsteder belyser mellomtilstanden. Svarene inngar i de ting som Gud holder
skjult for oss i dette liv. Bibelstedene om ”de siste ting” retter var oppmerksomhet
mot Kristi gienkomst til dom, og det som siden fglger:

1 Kor 1:7 — mens dere venter pa var Herres Jesu Kristi apenbaring. Fil 3:20f, Kol 3:4, 1 Tess
4:13ff, 2 Tess 1:9f. 2 Tim 4:7-9, Tit 2:13.

Stedene sier at Kristus skal gjenforene sjelene med deres legemer, og de taler om den
eksistens som siden fglger og overgar vare forestillinger, Fil 1:21-23.

1 Pet 3:19-21a - (Kristus) forkynte for andene som var i fangenskap. Det var de som pa
Noahs tid hadde veert ulydige, da Gud i sitt talmod ventet mens arken ble bygd. | den ble no-
en fa mennesker — i alt atte — frelst ved vann, det som i sitt motbilde, dapen, na frelser dere.

Ordene sikter til den inkarnerte Guds Sgnn i Jesu skikkelse, han som led og deretter ble
opphgyd i herlighet (1 Pet 1:11). Han forkynte for andene som var i fangenskap, det vil
si for dem som var ulydige pa Noa’s tid. Det fremgar av sammenhengen at her handler
det om domsforkynnelse for de mennesker som pa Noa’s tid fikk anledning til 38 hgre
Guds ord, men forherdet seg (Mt 24:37-40, Lk 17:26f). De er for all ettertid et adva-
rende forvarsel om den dom som venter de vantro pa Dommens dag. Motivet kommer
vi tilbake til i forbindelse med 1 Pet 4:6.

| NT blir ordet for a forkynne eller proklamere (keryssein) brukt dels om a proklamere
Guds evangelium (Mt 4:23, 9:35 osv), dels om a forkynne Guds lov (Mt 3:1, Rom 2:21
osv).

Apostelens formaning er en dapsformaning. Med frelsen - gitt i dapen, formaner Peter
de troende med hapet for gye. Nar hapet gar i oppfyllelse, skal de ta arven i eie. Be-
grunnelsen er gitt med Kristi martyreksempel, som straks etter sin lidelse tradte frem
som dommer over andene i varetekt. Til sist skal Herren Jesus ved Faderens hgyre
dgmme levende og dgde.

Peter oppmuntrer med Jesu martyreksempel, som nad er det levende hap (1:3), og
oppmuntrer til utholdende bekjennelse. Na gjelder det a leve - ikke etter menneskeli-
ge lyster som f@gr, men leve resten av sitt liv etter Guds vilje. Da ma troens bekjennere
tale spott i Kristi etterfglgelse, og alltid vaere rede til & begrunne deres hap, 3:14-4:7.
Sa langt teksten forstatt i brevets sammenheng. Men spekulative tolkninger fins, flere
kjent fra tidlig i kirkens historie:

e Kristus proklamerte lgftenes oppfyllelse, altsa frelsen for patriarkene og profetene
(Hermas’ Hyrden c 140).

e Kristus forkynte dommen for falne engler eller demoner - de som forfgrte menneskene
pa Noa’s tid (1 Mos 6:1-4).

e Etter dommen bandt Kristus de onde englene - demonene — og satte dem i varetekt
(Fgrste Henoks bok, kap 19).

KSv/Hjelperen, side 282



e Med henvisning til Apg 2:24 - Kristus for ned til helvetet for a lide ogsa der (Aepinus, d
1553). Men samme bibelsted handler om Kristi legeme - ikke om hans sjel.

e Kristi nedfart er en billedlig (andelig) fremstilling av Kristi lidelse, dgd og begravelse
(Calvin, reformert lzere). Men apostelen viser til en faktisk hendelse.

e Kristus for ned til den gamle pakts fromme i helvetets forgard (limbus patrum) og
fridde dem ut (Romerkirken).

1 Pet 4:6 — Nettopp derfor ble ogsa evangeliet forkynt for de dede, for at de skulle bli demt
som mennesker etter sin onde natur, men leve i Anden, liksom Gud. (Overs e Sv Kyrkobibel.)

Stedet nevner motivet for Kristi nedfart: Kristi proklamerte sin seier for dem som her
hadde hgrt Guds ord. Teksten er domsforkynnelse. Alle spekulasjoner om omvendel-
sens mulighet etter dgden skal avvises som vranglzere (eks Markion, Origines).

Hva skjer med alle de som ikke fikk hgre Guds ord mens de levde her? Gud skal dgm-
me “det som skjuler seg hos menneskene”, Rom 2:16b. Resten star ubesvart.

Det er uttrykk for spekulasjon nar man bruker steder som Joh 3:18, 36 og 5:24 til stgtte
for laeren om skjeersilden. Det gis ingen mulighet til omvendelse etter dgden. Den le-
gemlige d@d er "sjelens siste skjeersild” (Luther). Dgden renser de troende for de siste
rester av syndefordervet: Lk 23:43, Fil 1:23 osv.

Kristus er de troendes liv. Om troen er aldri sa svak, sa har den Kristus og med ham
syndenes forlatelse og evig liv. 1 Joh 2:2, Gal 2:20.

Aktuelle bibelsteder gir anledning til noen slutninger:

e Sjelene vender ikke tilbake til denne falne verden, Lk 16:17-31. Spiritisme er djevelens
spekeri, 5 Mos 18:11f.

e De dgde har ingen kunnskap om ting og hendelser pa denne jord, Jes 63:16.

Hovedsaken star fast

Hapet om verdens gjenfgdelse, Mt 19:28, nar Kristus kommer med en ny himmel og ny
jord, Ap 21:1ff. Begrunnelsen har Gud gitt, som reiste gudmennesket Jesus opp fra de
dgde pa den tredje dag, og tegnene fglger den forsamlede menighet hvor dgpte men-
nesker holder Kristi befalinger og lever det sakramentale kristenliv (Apg 2:42). Der
mottar de forsoningens evige goder, kjenner den levende Gud og har evig liv i Guds
naderike.

Joh 17:3 - Dette er det evige liv, at de kjenner deg, den ene sanne Gud, og den du utsendte,
Jesus Kristus.

KSv/Hjelperen, side 283



5. HAPET OM SALIGHET

I den gamle pakt (GT) var hapet fra fgrst av dunkelt, om de gudfryktiges samling hos
Gud, 1 Mos 5:24, 2 Kong 2:11, Sal 73:24f, Pred 3:20f.

Mot slutten trer hapet tydeligere frem, Jes 65:17, 66:22: Saligheten hos Gud pa en ny
jord, hvor Gud bor hos sitt folk i synlig herlighet, og livet utfolder seg i fullkommen gle-
de, hvile og fred, i tilstander som overgar all forstand.

| den nye pakt (NT) - i det apostoliske vitnesbyrd, er hapet det samme, jf Ap 21:1f, 2
Pet 3:13. Billedbruken er klarere, den utfyller og utdyper, Ap 21:3-5, 9-22:15 osv.

Nytestamentets skrifter gjenspeiler hapets begrunnelse i et tilbakeskuende perspektiv
pa paskebegivenhetene i Jesu liv. Som oftest er begrunnelsen indirekte, lik kommenta-
rer til evangelistenes Jesus-beretninger.

Paktens ark sett i det himmelske tempel

Ap 11:19 - Guds tempel som er i himmelen, ble apnet og hans paktsark ble synlig i hans
tempel...

Dette syn viser tilbake til israelittenes erobring av det lovede land, og til det frafall som
Gud straffet dem med, da paktens ark — Guds seierstegn - ble fiendens krigsbytte.
Men Guds folk er ikke dgmt til nederlag i endetidens trengsler, for paktens ark er sett i
det himmelske tempel!

Ordene utgjgr Apenbaringsbokens hgydepunkt og Jesu trgstemotiv i en disposisjon i
trinnvis “oppstigning”, og deretter i trinnvis “nedstigning”, hvert trinn fulgt av lovpris-
ning (kap 4-22:5). Med syn av arken vil han stadfeste seieren over sine fiendemakter.
Den er allerede vunnet ved “Lammet som er slaktet”, 5:12, jf v 6 og 9. Den sarmerke-
de Kristus er historiens sentrum og ledetrad — ogsa for de himmelske harskarer og den
triumferende kirke. Den sanne trgst mot dgden og dommen star fast: Gud lar oss alltid
triumfere i Kristus.

2 Kor 2:14 - La oss takke Gud som alltid farer oss med i Kristi seierstog og gjennom o0ss
sprer kunnskapen om ham som en duft pa hvert et sted. Rom 7:24f, 1 Kor 15:57, 1 Joh 5:4f.

Guds inngripen til var frelse handler om Guds radslutning fra evighet, og om lgftenes
oppfyllelse i en bevitnet frelseshistorie, hvor Jesus-historien gjgr den umistelige for-
skjell mellom hapet i den gamle og i den nye pakt. Kristus Jesus er ”det troverdige og
sanne vitne, BEGYNNELSEN til Guds skapelse”, Ap 3:14 osv.

Guds handlende allmakt og trofasthet

Guds handlende allmakt og trofasthet er konsekvensrik. Hapet ma oppfylles, slik bi-
belhistorien viser. Kristus mdtte lide, d¢ og gjenoppsta pa den tredje dag, Og Kristi
gjenkomst ma felge, og med ham en ny himmel og ny jord. Guds seier i Kristus Jesus
og ham korsfestet har en ngdvendig konsekvens. Han er det ”"levende hdp”, 1 Pet 1:3,
som ikke gj@r til skamme, Rom 5:5. Evangeliet lar oss kjenne Gud i hans handlende
allmakt og trofasthet, men ikke dagen for Kristi gjenkomst som verdens dommer. Den
vet kun Faderen.

Altsa er det feil G fremstille hdpet som et tillegg til evangeliet — lik en "happy ending”.
Hapet er allerede gitt med Guds forsoning med verden i Jesu kors dgd. Det har Gud
stadfestet da han reiste Jesus opp fra de dgde, og med frelsen gitt den enkelte i dapen

KSv/Hjelperen, side 284



«som na frelser dere» (1 Pet 3:21) med lgftet om salighet for hver den som tror (Mk
16:16). Den oppstandne Jesus er Herren ved Faderens hgyre og «fgrstegrgden» av de
hensovede. Virksom med sitt ord og sin And i den forsamlede menighet foregriper han
den kommende verden. Hapet er en foregrepet virkelighet i ndtid.

Da forstar vi lettere hvor himmelen i bibelsk sprakbrukaldri et sted langt borte. Him-
melen er der hvor Gud er, og han er oss naermere enn vi noensinne er nar oss selv.
Den Oppstandnes virksomme nezerveer i den forsamlede menighet motiverer og be-
grunner et liv i omvendelse og tro. Det kan ingen agitator eller spekulant gjgre. De
gser av sitt eget. Med falske |gfter og oppskrifter sukrer de sine utopier.

Hva er hapet om salighet?

Guds gode engler har del i saligheten. De ser alltid Guds dsyn, og utfgrer sin tjeneste i
himmelen og pa jorden til samme tid, Jes 6:1-4, Mt 18:16, Lk 1:19.

Dapen til Kristi dod og oppstandelse gir Igftet om salighet for hver den som tror, nar vi
uverdige far skue den levende Gud i all sin herlighet, ansikt til ansikt, 1 Joh 3:2, Mt 5:8,
Joh 17:24, Ap 22:6 osv. Da skal Guds herlighet gjennomstrale sjel og legeme i den
kommende verden.

e De salige taler det himmelske sprak, ukjent pa jorden, 2 Kor 12:4.
e Deres legemer skal ha fullkommen udgdelighet, kraft og skjgnnhet, 1 Kor 15:42f.

e Det skal ikke veere grader i deres salighet, men grader i deres herlighet, Dan 12:3,
2 Kor 9:6f. Jf Jesu ord om nadelgnnen, Mt 5:12.

Bibelen lar oss betrakte salighet fra en negativ og en positiv synsvinkel. Negativt er
saligheten et fravaer av - eller en befrielse fra - Guds fiendemakter og alt ondt, sa frafall
er utelukket:

2 Tim 4:18 - Herren skal ogsa redde meg fra alt ondt og frelse meg inn i sitt himmelske rike.
Ham veere eere i all evighet. Amen. Ap 7:16f, 20:10, 21:4.

Positivt er saligheten den uutsigelige glede, fred og hvile i et gjenopprettet gudssam-
funn.

Sal 16:11 - For dittoésyn er det en fylde av glede, ved din hgyre hand en evig fryd. 1 Pet 1:8.
Heb 3:11, 4:1,10f. Ap 14:13.

Det kristne hap er altsa noe annet enn den allmenreligigse forestilling om sjelens udg-
delighet, eller spekulasjoner om det hinsidige. Slikt beror pa uvitenhet - ikke hap, Ef
2:12, jf Rom 9:4, 1 Tess 4:13f.

"De salige”

De har i dette liv tatt vare pa Guds ord om sine velgjerninger i Kristi lidelse, dgd og
oppstandelse, Joh 3:16. Pa grunn av ham — og ikke av noen annen grunn, fikk de ”syns
forlatelse og arverett blant dem som er helliget ved troen pG meg”, Apg 26:18. Jf Jesu
fgrste saligprisning, Mt 5:3.

All spekulasjon og fatalisme pa lovreligionens grunn har kun ett alternativ: Guds vel-
gjerninger i Kristus “og ham korsfestet”, 1 Kor 2:2, jf Joh 3:16. Gud er en forsonet Gud,
stadfestet med Kristi oppstandelse fra de dgde, og frelsen gis den enkelte i dapen til
Jesu dgd og oppstandelse. Han er kilden til ngklemaktens embete, med befaling om a
forkynne omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk, Lk 24:47. Evangeliet bringer
hap fra apenbaringsordets levende Gud, verdens skaper og gjenlgser.

KSv/Hjelperen, side 285



Joh 17:24 - Fader, jeg vil at der jeg er, der skal de som du har gitt meg, veere hos meg, sa de
far se min herlighet, som du har gitt meg fordi du elsket meg for verdens grunnvoll ble lagt. 1
Kor 15:1-5, jf v 14-21.

Luther sier om dette Jesus-ord at det bgr vaere de kristnes hodepute og dundyne nar
den stund er inne, da de skal fare herfra, befridd fra all synd og ulykke, og fra syndens
og djevelens vold, og bli fgrt til evig hvile og glede. Det er Jesu Guddoms person og
verk som gjgr den nye jord til et godt sted a veere. Dit lengter et Guds barn for a veere
hjemme hos Herren.

CA 20:24 - «Den som na vet at han ved Kristus har en nadig Fader, han kjenner i
sannhet Gud, han vet at Gud har omsorg for ham, han pakaller ham og er — kort
sagt, ikke uten Gud, slik som hedningene er. For djevlene og de ugudelig kan ikke
tro denne artikkel om syndenes forlatelse. Derfor hater de Gud som sin fiende. De
pakaller ham ikke, de venter seg ikke noe godt fra ham».
Billedbruken om saligheten beskriver ikke det ubeskrivelige, men overstiger det uutsi-
gelige og lar oss ane gleden og freden og hvilen i Guds fullendte rike.

Eksempel: Jesu tale om bordfellesskap og bryllupsmaltid, Mt 8:11, Lk 22:30, Ap
19:9.

Billedbruken kontrasterer tre forhold:
e Det evige utenfor — med “grat og tenners gnissel”, Mt 8:12,
e menneskeslektens forplanting, Mt 22:30, og
e menneskenes strebertrang, Lk 22:24-30, jf Joh 13:14, 1 Pet 5:3, osv.

| saligheten er Gud "alt i alle”, i all sin godhets rikdom, 1 Kor 15:28. Gud er i sitt vesen
kjerlighet — den kjeerlighet som oppfyller kjeerlighetens lov. Denne lovoppfyllelse re-
presenterer Kristus med sitt virksomme naervaer med sin And i de troendes liv. Dette
naerveer foregriper saligheten pa en usynlig mate: 2 Kor 4:7-11, 7, Kol 3:3, Ef 2:4-9.

Den troende kirke er en Kristus-virkelighet - «Kristi legeme». Kirken er «hans fylde
(plaeroma) som oppfyller alt i alle”, Ef 1:23, jf 4:16, 5:23 osv.

Guds kjeerlighet i Kristus (agape) er oppfyller det doble kjaerlighetsbud i dem som har
Kristus til gave, gitt av ndde. Han er virksom i deres liv og fornyer dem i Guds bilde og
lar dem oppfylle kjzerlighetens lov, om enn i sin begynnelse i dette liv. Med sin And
skaper han i deres innerste (hjerter) en ny vilje, lyst og kraft til a leve i kjeerlighet til
Gud og sin neste. Denne kjaerlighet er beskrevet i Tibudsloven og skjerpet i Jesu un-
dervisning og i de apostoliske formaninger. Mt 5-7, Rom 13:10, 2 Joh 6 osv.

Med Kristus til gave blir loven oppfylt ved troen. Evangeliet om Guds velgjerninger i
Kristus lar oss kjenne den eneste sanne Gud i hans kjzerlighet som langt overgar hans
nidkjeerhet for sitt verk. Med denne kjennskap frykter vi og elsker Gud over alle ting
og setter all var lit til ham (d fgrste bud). Denne tro er i livets vitnesbyrd tvetydig mer
eller mindre. Arsaken er den onde menneskenatur eller arvesyndens motstand i vart
innerste. Derfor ma denne lovoppfyllelse vaere i sin begynnelse i dette liv (Gal 5:16ff).
Men Guds nadehimmel skjuler manglene (Luther), for ved dapen og troen er vi for Kris-
ti skyld Guds kjaere barn.

Hapet motiverer til gode gjerninger

Hapet om salighet motiverer til omsorg for Guds falne skaperverk i smatt og stort. Mo-
tiverende er ogsa lgftet om nddelgnn:

KSv/Hjelperen, side 286



Til bibelstudium: Mt 5:12 (jf 6:1). Luk 6:23. Apg 5:41, 7:52. Rom 5:3, 1 Kor 3:14f,
Kol 3:24, Heb 10:35, Ap 22:12.
Men hapet om salighet er uforenlig med gjerninger i strid med Guds skapervilje, Ef 2:1-
5, 10. Da star legemet "til syndens disposisjon som urettferdighets vapen”, i motset-
ning til dapens rette bruk - "til Guds disposisjon som rettferdighets vapen”, Rom 6:13,
Tit 3:8. Kompromiss er forfgrelse, for apenbaringsordets Gud er hellig og nidkjzer for
sitt verk.

Livets orienteringspunkt

Hapet om salighet hos Gud skal vaere livets orienteringspunkt mens vi lever her. Guds
ord om den evige salighet lokker til tro, og oppildner til utholdende tro med malet gye.

Tit 2:13 — mens vi venter pa det salige hap og apenbaringen av var store Guds og Frelsers
Jesu Kristi herlighet. Ap 2:10b — Veer tro til dgden, sa vil jeg gi deg livets krone! Mt 5:12, 1
Joh 3:2.

Menneskets ngd — syndens ngd - er verre enn noen dgdelig kan fatte, men evangeliet
om Guds velgjerninger i Kristus bringer glede og hap.

Fil 4:4 — Gled dere alltid i HERREN. Atter sier jeg dere: Gled dere! Jf Rom 5:4f, 12:12.

Slike oppmuntringer har alltid adresse til Kristi bekjennere, og slik ma det veere. Synds-
forlatelsens evangelium har aldri vunnet denne verdens applaus og anerkjennelse, og
kommer heller aldri til 3 gjgre det, 1 Kor 1:23, 2 Tim 4:1-8.

Gleden ”i HERREN” er verdens barn ganske fremmed. De sgker falske trgstegrunner i
mgte med sykdom, lidelse og d@d, for vi mennesker tar ikke var egen skyld og skam og
haplgshet pa alvor, ikke fgr Guds lov stiller oss til regnskap og driver oss til Guds forso-
ningsverk i Jesus Kristus og ham korsfestet.

Da ma verdens falske trgstegrunner fare. Avkledd all egen rettferdighet, star vi for den
hellige Gud. Da ma vi ta oss selv pa alvor og sgke den levende Gud pa alvor i hans
selvhengivende kjaerlighet i den korsfestede og oppstandne Kristus: - «han er min Her-
re, som har gjenlgst meg fortapte og fordémte menneske». Guds lov driver oss til
denne posisjon for den hellige Gud. Han lar seg ikke begripe ovenfra, men nedenfra.
«Salige er de som er fattige i seg selv, for himmelriket er deres», Mt 5:3. Hvorfor? For
at vi skal leve under Kristi nadige herredgmme og tjene ham som Guds kjaere barn i
gjerninger som har Guds ord og befaling for seg.

Guds ubegripelige kjaerlighet i en bevitnet Jesus-historie lar seg gripe nedenfra — var
fortapte og fordgmte ngdssituasjon | det dype kommer Gud oss til redning med
evangeliet og sakramentene som midler. Han meddeler seieren i Lammets blod, og de
som tar vare pa hans ord, far nade til 8 anvende Guds velgjerninger i Kristus, enhver pa
seg selv. Av nade lar han oss gse med fryd av frelsens kilder (Jes 12), og fra det dype
hgrer Gud troens halleluja. Frelst av nade, lar Gud oss triumfere over alt ondt, Rom
8:37, og jage mot malet, Fil 3:14, Ap 19:9.

KSv/Hjelperen, side 287



Kirkens dagsorden underveis

Kristi misjonsbefaling er kirkens dagsorden med menneskers salighet for gye. Guds
ords formaninger stadfester mal og oppdrag, og tjener som advarsel mot vantro og
kjgdelig sikkerhet. Gud vil ha trofaste tjenere, frelst av nade:

En Ordets tjener holder ikke noe tilbake, Esek 3:18f, 2 Tim 4:1f, 2:23-26 osv. Den som
underslar Guds ord, eller legger til l&ardommer i strid med Guds ord, gj@r seg skyldig i
andres fortapelse og drar Guds vrede over seg:

Sal 2:5, 12 — sa taler han til dem i sin vrede, med brennende harme skremmer han dem. /.../
kyss skjelvende jorden for hans fatter.

Jer 6:13-17, 23:1f, 11, 14-32. Mt 7:22f. 1 Kor 10:21f, Kol 3:5f. Ap 2:20-23, 3:2f, 17-19, osv.

En Jesu disippel ser i Ordets speil, erkjenner fall og feil, og ber om forlatelse. Absolu-
sjonen i det private skriftemal er Guds medisin nar egne fall og feil rgver troens frimo-
dighet (Joh 20:23). Hvor syndenes forlatelse er, der er ogsa liv og salighet.

KSv/Hjelperen, side 288



