
SKAPEREN OG 
GJENLØSEREN 

Artikkelsamling, vedlegg til Såkorn-serien, del 3:    

Om 1. og 2. trosartikkel 

AV KÅRE SVEBAK 

 

 

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 1 

 

 

 

 

 

FORORD 

Litteraturlisten fins i det første, innledende bind i Såkorn-serien - en katekisme-
forklaring til Luthers Lille Katekisme.   

Utdypende artikler foreligger også i følgende tilleggsbind: 

En trofast kirke – om Bibel og bekjennelse. 

Et hellig folk – om De ti bud. 

Hjelperen – om tredje trosartikkel. 

Barnerett hos Gud – om Herrens Bønn, dåpen, skriftemålet og Herrens Nattverd 

 

Kåre Svebak 

Arendal 2016.  

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 2 

: 
 

OM DEN APOSTOLISKE TROSBEKJENNELSE .................................................................................................... 34 

OM TRO OG VITENSKAP ................................................................................................................................. 45 

GUDS VESEN OG EGENSKAPER ................................................................................................................... 1112 

SKAPELSE OG SYNDEFALL ........................................................................................................................... 2223 

GUDSFORNEKTENDE EVOLUSJONISME ....................................................................................................... 3132 

MANN OG KVINNE I DET SKAPTES ORDEN, FALL OG GJENLØSNING ........................................................... 3536 

SURDEIGENS LÆREFELLESSKAP................................................................................................................... 3839 

SYNDEFALLSREALISME: ROM 7 ................................................................................................................... 4142 

LIDELSENS OG ONDSKAPENS GÅTE............................................................................................................. 4243 

FOLKEKIRKENS TRANSFORMASJON I DET SEKULÆR-LIBERALE SAMFUNN .................................................. 4849 

HVILKET TROSFORSVAR? ............................................................................................................................ 5253 

 

KORSETS TEOLOGI ...................................................................................................................................... 7071 

DEN BENÅDEDE JOMFRU MARIA ................................................................................................................ 9091 

KIRKENS BEGYNNELSE: «DE TOLV» ......................................................................................................... 106107 

EN ELLER TO VILJER I KRISTUS? ............................................................................................................... 109110 

SØNNENS TILSYNEKOMST ...................................................................................................................... 110111 

GUDS SØNNS FORNEDRELSE .................................................................................................................. 118119 

«HERRENS TJENER» ................................................................................................................................ 122123 

OBJEKTIV OG SUBJEKTIV FORSONING .................................................................................................... 123124 

ÅPENBARINGSORDETS RETTSSPRÅK OM KRISTI RETTFERDIGGJØRELSE ................................................. 131132 

VÅR RETTFERDIGHET FOR GUD: GUDS SØNN I SIN LIDENDE LYDIGHET .................................................. 141142 

«KORSETS ANSTØT» ............................................................................................................................... 150151 

OM KRISTI NEDFART TIL HELVETET ......................................................................................................... 166167 

VITNESBYRD OM DEN OPPSTANDNE JESUS ............................................................................................ 168169 

KRISTI EMBETE SOM ØVERSTEPREST ...................................................................................................... 177178 

JESUS KRISTUS ALLHERSKEREN OG HIMMELRIKETS KONGE ................................................................... 179180 

ÅPENBARINGEN AV GUDS UNIVERSELLE NÅDE ...................................................................................... 186187 

GUDS BARNS FRIHET UNDER KRISTI HERREDØMME .............................................................................. 198199 

OM DØDEN ............................................................................................................................................ 202203 

HVORDAN FORKYNNE GUDS DOM? ....................................................................................................... 207208 

SYND OG NÅDE ...................................................................................................................................... 214215 

OM ENDETIDEN ...................................................................................................................................... 223224 

 

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 3 

Verdt å vite  

OM DEN APOSTOLISKE TROSBEKJENNELSE 
 

”Apostolisk” kalles den på grunn av en gammel legende om hvordan apostlene 

formulerte trosartiklene på Pinsedagen.  Opprinnelsen er døpeordene fra apostel-

tiden – ”i Faderens og Sønnens og Den Hellige Ånds Navn” – i den treène Guds 

Navn.   

Luthers overskrift: «Troen»  

Denne benevnelse ble opprinnelig brukt om den ”nicenske” trosbekjennelse, 

også kalt ”Nicenum” etter kirkemøtet i Nicea år 325 (med tilleggsformler fra 

kirkemøtet i Konstantinopel år 381).  Fra tidlig middelalder - og i den europeis-

ke kristenhet, ble ”Troen” brukt om Den apostoliske trosbekjennelse – dåp-

bekjennelsen - også kalt Apostolicum, hvor trosartiklene på latin innledes med 

”credo” – ”jeg tror”.   

Utforming og utbredelse   

I sin nåværende form kan Credo spores tilbake til Sør-Frankrike på 700-tallet.  

Forhistorien har mange varianter, som til sammen gjenspeiler regionale sær-

trekk.  Avgjørende for utformingen ble Roma-menighetens bekjennelse (Roma-

num), trolig fiksert på 200-tallet (på gresk).  Til sist ble ”Apostolicum” enerå-

dende i den europeiske kirke.  En pådriver i den retning var franker-kongens 

uniformitetspolitikk (Karl den Store, 768-814), men Roma-menigheten under 

pavens ledelse vegret seg.  Der var Nicenum dåpbekjennelsen, inntil menigheten 

ca år 1000 ga etter for keiserens press.  

I Norge blir Apostolicum brukt som ”svar” på lesningene i messen, men denne 

bruk er ny i kirkens historie (i Den norske kirke fra 1889).  Fra tidlig mid-

delalder ble Apostolicum brukt utelukkende som dåpbekjennelse - ved dåpen (i 

spørreform) og i dåpundervisningen (i deklarativ form).  Det er denne tradisjon 

Lille Katekisme gjenspeiler.  

Innholdet 

Trosartiklene fremstiller i korthet den viten som Guds åpenbaringsord gir om 

Gud og hans velgjerninger mot menneskene.  Det er viktig å kunne ordene, men 

viktigere er det innhold som gis med forklaringen til trosartiklene.  De leder oss 

inn i meningen, gitt fra Bibelens Herre.  

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 4 

DEL 1: FØRSTE TROSARTIKKEL  

OM TRO OG VITENSKAP   

Vitenskap er ingen nøytral virksomhet   

Krav om ”vitenskapelig metode” kan tilsløre interessekontroll og metafysiske 
forutsetninger.  Et par eksempler: Den logiske positivisme og relativisme: 

Den logiske positivisme (siden 1920-tallet) hevdet om den logiske sannhet at 
den overensstemmer med den fysiske verden.  Kan man ikke kombinere logis-
ke slutninger med observerbare fakta, må argumentene forkastes.  Denne på-
stand utelukker Guds underfulle inngripen med ord han har talt ved sine profe-
ter, og med kjensgjerninger som mennesker har vært øyenvitner til i den ver-
den vi sanser.  - Hvordan kan ateisten vite at Gud ikke fins?  Hvorfor kan ikke 
Skaperen handle uavhengig av lovmessigheten i den fysiske verden? 

Relativismen hevder at det fins ingen norm for objektivitet eller rasjonalitet 
uavhengig av kulturer og historiske perioder.  Påstanden møter oss i tre former:  

Meningsrelativismen hevder at det fins ingen handlingstype som i seg selv er 
rett eller gal.  Det som er rett for en person, kan være galt for en annen.   

Konvensjonalismen hevder at konvensjoner bestemmer hva som er rett eller 
galt.  Denne betraktningsmåte åpner for absolutisme (el absolutt flertallsmakt).   

Begrepsrelativismen kjennetegner sammenlignende studier, hvor personens 
interesser, verdier og identifikasjon med et moralsystem avgjør spørsmål om 
rett eller galt.  - Hvordan kan relativisten vite at religioner og livssyn er av 
samme art og har samme verdi?   

I det sekulær-liberale blir relativismen forfektet under skinn av nøytralitet og 
toleranse (repressiv toleranse).  Relativismen tilslører det enestående og un-
derfulle ved kirkens gudstro og gudstjeneste, begrunnet i en bevitnet Jesus-
historie, forutsagt i Det gamle testamente og stadfestet med Jesu oppstandelse 
fra de døde på den tredje.  Denne begrunnelse gjør kirkens tro og gudstjeneste 
begripelig.  

Tre forutsetninger for vitenskap: 

Første forutsetning: Et trosfundament av ideologisk art.   

Eksempler: (a) Kunnskap om den verden som omgir meg, er mulig.  (b) Min for-
stand er i samsvar med den verden jeg sanser, og i stand til å bearbeide sanse-
inntrykk og fremskaffe pålitelig informasjon.  (c) Den mest ubegripelige egen-
skap ved universet er den at det er begripelig (A Einstein).  (d) Naturen har en 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 5 

innebygget lovmessighet, og styres ikke av tilfeldigheter, lunefulle guder eller 
indre motiv.   

Når mennesker avviser kirkens tro under skinn av omfattende viten om Gud, 
mennesket og verden, er fundamentet overfladiske og spekulative antagelser 
under skinn av selvfølgelig-heter.  Den motsatte feil er også mulig, når man 
med henvisning til bibeltekster avviser naturvitenskapelig kunnskap om men-
nesket og den verden vi sanser (biblisisme).  Desto viktigere er Bibelens inten-
sjonsområde, slik Jesu utleggelse viser (NT). 

Det er viktig å være klar over de vurderinger som begrunner metodevalg, moti-
vering, og resultatbruk.  Metoden må være i samsvar med kilden til ny viten, og 
gjøre det mulig for andre å etterprøve resultatet.  Motiveringen reiser spørsmål 
om forskningens hensikt og betydning.  Hvorfor blir et prosjekt prioritert frem-
for andre?  Hva skal resultatet brukes til?  Slike spørsmål lar seg ikke besvare 
uten etiske vurderinger.    

Andre forutsetning: Erkjennelsen at den menneskebaserte viten er begrenset.   

Det fins alltid mye vi ikke vet eller kan vite, og den viten vi har, vil alltid være 
ispedd usikkerhet mer eller mindre.  Antagelser er et allment fenomen.  

Tredje forutsetning: Ny viten er ikke mulig uten trosforutsetninger.   

Derfor er det villedende å påstå at kristentroen bygger på løse antagelser, 
mens de som bygger på ”vitenskapen”, har en sikker oppfatning om ”virkelig-
heten”.  Like villedende er det å agere nøytral og rasjonell, fordi man unngår 
kirkens gudstro. 

Bibelhistorien er sentrert om to ”brennpunkt”:  Det ene Jesus-historien om 
Guds Sønns lidelse, død og oppstandelse i Jesu skikkelse, og det andre Jesu 
gjenkomst i sin Guddoms herlighet, synlig for alle ved denne tidsalders slutt.  
Fra et kunnskapsteoretisk synspunkt, er det rasjonelt å inkludere åpenbarings-
ordets Gud i tankens vilkår, og tro at mennesket er skapt med muligheten til å 
kommunisere med Gud i et jeg-du-forhold.  

Kirkens tro og virksomhet har ingen fornuftig begrunnelse   

Begrunnelsen er Guds vitnesbyrd, som reiste Jesus opp fra de døde på den 
tredje, «slik Skriftene har sagt» (1 Kor 15:3-4).  Guds vitnesbyrd er kirkens tro-
verdighet, og den Oppstandnes sendelse er kirkens legitimitet (Lk 24:44).  
Andre legitimeringsmåter tilslører det enestående ved evangeliets religion, ek-
sempelvis kirkens årtusenlange tradisjon og kulturelle betydning, den tallmes-
sige oppslutning i folket og menneskenes rituelle behov.   Kontrasten til den bi-
belske begrunnelse taler for seg.  Jf Mt 28:19f, Heb 5, Kol 2:2f, 6-8, 16ff, 2 Kor 
4:1-6.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 6 

Her følger et par eksempler på å sikre kirkens gudstro ved hjelp av filosofi og 
tilpasninger til moteriktige idèer i samtiden: 

Erkebiskop Anselm av Canterbury (d 1109) gjorde Skriftens åpenbaring til er-
kjennelsens objekt, etter regelen ”jeg tror for å forstå” (credo ut intelligam).  i 
sin refleksjon over troens innhold tok Anselm utgangspunkt i troserfaringer 
(credere).  Henvendt til kristne som nøyde seg med troserfaringer, la Anselm 
vekt ”viten” (intelligere).  Anselms kritikere - ”nominalistene” – tok utgangs-
punkt i viten fremfor troserfaringer, og fornektet hva de ikke kunne forstå.   

Anselm endte opp med en forsoningsteori om inkarnasjonen som logisk nød-
vendighet, uten rom for Kristi lovoppfyllelse i menneskenes sted.  De gammel-
lutherske teologer karakteriserte denne tankebygning som et ”monstrum” med 
janusansikt.   

Peter Abelard (d 1142) ville forene tro og viten.  Ved hjelp av sin dialektiske 
metode ville han oppheve tilsynelatende læremotsetninger med henvisning til 
Gud som deres kilde.  Med stor konsekvens ble resultatet en såkalt ”subjektiv” 
forsoningsteori, uten rom for Guds forsoning med verden i Kristi død.  Denne 
teori fikk senere stor betydning i vekkelsesmystikk og i den liberale teologistra-
disjon hvor troen ble forstått som den frommes ”selvbevissthet”.     

Anselm og Abelard aktualiserer to kilder til gudskunnskap: Erfaringen og Bibe-
len.  Den almenreligiøse erfaring er vag, Rom 1:32.  Man forholder seg til en 
høyere, overmenneskelig kraft eller virkelighet, dels med skjebnetro (fatalis-
me), dels med blidgjørende gjerninger, Rom 2:14f (Apol 4:211-213).  Spekula-
sjon og opplevelsesmystikk gjør ingen forskjell.   

Allmenreligion er ”kjødets” religion (Gal 3:3).  Den handler om formildende 
omstendigheter, personkvaliteter og blidgjørende ytelser.  Eller sagt med Mar-
tin Luther er den ”kjødets rettferdighet, visdom og fornuftens tenkning som vil 
rettferdiggjøre seg ved loven” (MLuther, S Gal 187.  WA 40, 347).   

Den andre kilden begrunner gudskunnskap med Bibelen.  Biblisisten tror han 
kan utlegge Bibelen umiddelbart – den lærde biblisist ved hjelp av vitenskapeli-
ge metoder, den naîve biblisist med tiltro sin fromme fornuft.  Alternativet er 
den rett utlagte Skrift, gitt kirken i og med apostelordets lære fra dens Herre.  
Dens kjennetegn er forskjellen mellom lov og evangelium.  Den går som en rød 
tråd gjennom hele Bibelen og kjennetegner den apostoliske læreoverlevering.   

Ved lovens ord tydeliggjør Gud den dunkle kunnskap om rett og galt, sant og 
usant – først med Tibudsloven, til sist med Jesu innskjerping av Guds totale krav 
på kjærlighet av et rent hjerte (Bergprekenen, Mt 5-7).  Evangeliet er Guds pro-
klamasjon av frelsesløfter, oppfylt i Jesu lidelse, døde og oppstandelse for alle 
(1 Kor 15:1-8).   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 7 

Evangeliet gir den gudskunnskap som er begrunnet i en bevitnet Jesus-historie.  
Med evangeliet gjør Gud to ting: Han åpenbarer sin universelle gave rettferdig-
het og forsoning med verden (Rom 1:1-4, 4:25, 8:32-34, 2 Kor 5:18ff), og han gir 
den enkelte del i frelsen ved dåpen til Jesu død (Rom 6:3) med løftet om salig-
het for hver den som tror (Mk 16:16).   

Begrunnelsen er gitt med Guds løfte, som Gud måtte oppfylle fordi han er den 
han er – den Trofaste og Sanndrue.  Det kan vi vite på grunn av løftenes oppfyl-
lelse i «Kristus og ham korsfestet», sett i påskeperspektivet.  Det er den Opp-
standne vi ser – vi ser Guds herlighet skjult i Jesu legeme.   

Jes 53:5 – han ble såret for overtredelser og knust for våre misgjerninger.  Straffen 
lå på ham for at vi skulle ha fred, ved hans sår har vi fått legedom.  Jer 3:8 – Jeg 
renser dem for all den skyld de pådro seg da de syndet mot meg.   Dan 9:24 – Sytti 
uker er fastsatt for ditt folk og din hellige by, til ondskapen har nådd sitt mål og syn-
den tar slutt.  Da blir skylden strøket ut, det kommer en evig rettferdighet, profete-
nes syner blir stadfestet og Det aller helligste blir salvet.  Hab 2:4 – den rettferdige 
skal leve ved sin tro.  Sak 3:9 – På en eneste dag vil jeg ta bort den skyld som hvi-
ler på dette landet.   

Denne gudskunnskap forstod ikke apostelen Peter, ikke før møtet med den 
oppstandne Jesus.  Peter og de andre fikk et repetisjonskurs som åpnet den 
blinde fornuft.  På Pinsedagen forkynte han offentlig den himmelske viten: 

Apg 2:23f – (Jesus fra Nasaret) ble utlevert til dere slik Gud kpå forhånd hadde be-
stemt og visste om, og ved hjelp av menn som ikke kjenner Guds lov, naglet dere 
ham til korset og drepte ham.  Men Gud reiste ham opp og løste ham fra dødens 
veer.  Det var jo ikke mulig for døden å holde ham fast. 

Gud virker den tro som anvender Kristi fortjeneste, enhver på seg selv.  Det gjør 
han med Guds ord forkynt som lov og evangelium.  Med Kristus mottatt som 
gave, er vår fortjeneste utelukket fra frelsens årsak, og vi er fri til å leve som 
Guds kjære barn med Kristus som eksempel i gode gjerninger.  Fremdeles er 
den onde menneskenatur virksom i vårt innerste.  Allikevel er vår frimodighet 
Kristus Jesus.  Han er vår hellighet og rettferdighet for Gud, og ved troen er han 
virksom med sin nyskapende Ånd i våre liv, og går alltid i forbønn for oss (Rom 
8:3-14, 32-34, Heb 7:24f).   

Denne gudskunnskap har Gud stadfestet med Jesu oppstandelse fra de døde på 
den tredje dag.  Det er med denne gudskunnskap Guds kirke fremstår på histo-
riens arena som ”sannhetens søyle og grunnvoll”, 1 Tim 3:15.  Kirkens trover-
dighet og legitimitet under alle forhold er Guds sannhet i egen person, stilt 
frem for verden i en korsfestet Kristus (1 Kor 1:18, 21).  Denne kunnskap er den 
”hjørnestein” som den blinde fornuft forkaster – som i fortid, så i nåtid.  Gud er 
Gud, menneske er menneske.  Kristentroens begrunnelse er unik, likeså unik 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 8 

som Kristi person og kirkens kjennetegn – Kristi evangelium og sakramentene  - 
ikke fra mennesker, men fra den korsfestede og oppstandne. 

To slags religioner 

Lovreligionene lærer menneskene hva de skal gjøre for å bli frelst.  «Evangeliets 
religion” bringer frelsen fra Gud, fullført for alle i Jesu Kristi korsdød.  Dens kil-
de er den bevitnede historien om Guds løfter oppfylt i «Ordet som ble mennes-
ke», han som led, døde og oppstod i alles sted.  Denne gudskunnskap korre-
sponderer ikke med denne verdens visdom (1 Kor 2:6-10).  Det fremgår tydelig 
om vi leser vi Bibelen i dette lys.  Vi leser om nådereligionens kamp mot lovreli-
gionens destruktive surdeig i menneskesyn og frelseslære (1 Mos 3:15, Apg 
10:43, Rom 3:21, 4:1ff, osv).   

Denne grensedragning mellom lov religion og evangeliets religion er åpenba-
ringsordets egen.  Grensen sammenfaller med nøklemaktens embete, som Kris-
ti utvalgte apostler og deres etterfølgere utøver som Kristi delegater i preken-
embetet (Joh 20:23, Mt 28:19, 1 Kor 4:1-2, 2 Kor 5:18-20, osv).   

Erfaringer på lovreligionenes vilkår mangler kjennskapen til Guds innerste ve-
sen.  Frelsesteorier er uttrykk for tomhet og forvrengt religion (Ef 4:17, Kol 2:8, 
1 Tim 1:6, 6:20, 2 Pet 2:18).  Deres kilde er verdens grunnkrefter (Gal 4:3, Kol 
2:8, 20f).  Onde ånder utfolder seg i myter, riter og verdensbilder (1 Kor 10:19f, 
Joh 8:44.  Jf 3 Mos 17:7, 5 Mos 32:17).    

Kilden til den kunnskap som evangeliet gir, er Guds løfter oppfylt i Jesu lidende 
lydighet og stadfestet med Jesu oppstandelse fra de døde.  Evangelistene Mat-
teus og Markus slutter med den Oppstandnes dåpsbefaling og Johannes gir til-
leggsopplysninger.  Mange hadde «forsøkt å gi en fremstilling av det som har 
skjedd blant oss», skriver Lukas, og viser til overleveringer «fra dem som helt 
fra først av var øyenvitner og Ordets tjenere», Lk 1:1.  En slik fremstilling har 
han lagt til grunn i «Apostlenes gjerninger» - en beretning om kirkens utbredel-
se fra urmenigheten i Jerusalem til folkene.  Det er først i Apg 16:10 Lukas gir 
seg til kjenne med et «vi».  Fra Pinsedagen fortsetter Jesus-historien med den 
Oppstandnes nærvær, virksom i prekenembetets gjerning og stadfestet med de 
under han hadde lovt de tolv (Mk 16:17f).   

Evangelistene har nedskrevet elleve disippelmøter i løpet av de førti dagene fra 
Påskedagen til Himmelfartsdagen, da han ble opptatt til himmelen.  Ved en an-
ledning ”viste han seg for mer enn fem hundre brødre på en gang.  Av dem le-
ver de fleste, men noen er døde”, skrev Paulus (1 Kor 15:6).  Den Oppstandnes 
befalinger til de tolv gjaldt kirkens lokale virksomhet i tidens løp like til Kristi 
gjenkomst i sin Guddoms herlighet, synlig for alle på den ytterste dag.  Det 
fremgår indirekte av beretningene at den Oppstandne hadde gjort alt ferdig til 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 9 

kirkens fremtreden på Pinsedagen, like fra Herrens Nattverd, innstiftet Skjær-
torsdag kveld.  Noen uklar etableringsfase fins ikke, lik andre kollektivtradisjo-
ner.   

Guds tilsynekomst (epifani) er «Ordet som ble menneske» (Joh 1:14) og trådte 
offentlig fram som gudmenneske i mannen Jesus fra Nasaret.  Gjennom ham 
lærer vi å kjenne den treène Gud i hans trofaste kjærlighet - Abrahams og Isaks 
og Jakobs Gud.  Denne fremvisning stadfester det grunnleggende under - Søn-
nens opptakelse av menneskenaturen i jomfru Marias morsliv.  Guds endegyl-
dige vitnesbyrd er den oppstandne Kristus – ”førstegrøden av dem som er sov-
net inn” (1 Kor 15:20).   

Oppstandelsen stadfester kilden til kirkens gudstro i den skarpeste motsetning 
til den falske innsikt (gnosis) eller grekeres «visdom» (1 Kor 1:22).  Den forestil-
ler seg mennesket som en idè og manifesterer mennesket uavhengig av den 
skapergitte relasjon mellom mannkjønn og kvinnekjønn.  Denne fornektelse av 
den gode Skaperen står i den skarpeste motsetning mannen Jesus fra Nasaret.  
Hans persons hemmelighet begrunner troen på den gode Skaperen.  Hans nid-
kjærhet for alt sitt skaperverk er «Kristus og ham korsfestet» (2:2), stilt frem for 
verden med en kjærlighet til sitt verk som overgår hans nidkjærhet.  Apostelen 
formidler Kristi undervisning i påskeperspektivet på Kristi lidelse, død og opp-
standelse.  Guds vitnesbyrd begrunner apostolatet (el prekenembetet).  Uten 
den Oppstandnes tilsynekomst med både undervisning og måltidsfellesskap, 
ville apostolatet og kirken vært ukjent i verden (jf v 17-19).   

Hele sammenhengen fra 1 Kor 14:32 til 15:11 (-21) begrunner kirkens guds-
kunnskap fra gudmennesket Jesus Kristus.  Verdens visdom kjenner ikke Gud i 
hans visdom (1:21).  Verden kjenner ikke den gode Skaperen, og kan heller ikke 
bevitne den slik en kristen far og en kristen mor gjør, hvert i deres kall i hjem og 
menighet (1 Tim 2:15).  Mennesker overstiger den spesifikke kunnskap, søker 
en omfattende kunnskap om «virkeligheten» og skryter av dypere innsikt.  Det 
hører ikke med til kirkens sendelse å presentere spesifikk kunnskap om skaper-
verket i stort og smått, men å forkynne den omfattende viten om Gud, vår ska-
per og gjenløser.  Den er problematisk for fornuften, men begrunnet i en bevit-
net Jesus-historie og stadfestet med Kristi oppstandelse fra de døde, «slik Skrif-
tene har sagt» (1 Kor 15:3).  Denne viten gjør den blinde fornuft til en dåre for 
Gud.   

Her handler det om en uforlikelig motsetning.  Tilslørende språkbruk er fornek-
telse i fordekte former.  Overtramp på den andres bekostning er gudsopprør til 
skade for begge parter og med evige følger.  Motsetningen begrunner det iret-
tesettende spørsmål som en Herrens apostel må stille, 1 Kor 14:36-38: Var det 
kanskje fra dere Guds ord gikk ut, eller er det bare til dere det er nådd fram?  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 10 

Hvis noen mener at han er profet eller åndsfylt, så skal han vite at det jeg skri-
ver, er et Herrens bud.  Den som ikke godtar dette, blir selv ikke godtatt.  (1 Mos 
2:15ff – en Kristus-profeti, jf 1 Tim 2:8ff.  5 Mos 18:19f.)   

Guds tilsynekomst i mannen Jesus var ingen manifestasjon av en kjønnsløs idè.  
Kirken bekjenner Jesus Kristus – sann Gud og sant menneske.  Guds tilsyne-
komst i lidende lydighet var den andre Adam (Joh 19:5) i selvhengivende kjær-
lighet til sin kirkebrud (Rom 5:12ff, Ef 5:20ff).  Døden kunne ikke holde på ham 
(Apg 2:24). 

Kristentroens begrunnelse åpenbarer Guds hemmelighet (gr mysterion), det vil 
si Guds uutgrunnelige rådslutning fra evighet.  Guds tanker til vår frelse ligger 
utenfor mennesketankens område og logikkens regler, men åpenbart i en be-
vitnet Jesus-historie.  I ham har Gud blottstilt sitt innerste vesen – sitt hjertelag.  
Åpenbaringsordets Gud er den Trofaste og Sanndrue – en virkelighet til å stole 
på (Åp 19:11).  Det absolutte uttrykk er krusifikset.  Lært av ham gjennom apos-
telordets lære fra den Oppstandne, kan den kristne si med full rett: ”Jeg vet jo 
hvem jeg tror på”, 2 Tim 1:12.  Barn eller voksen, ulærd eller lærd gjør ingen 
forskjell.  Alt beror på Jesu Kristi person og verk, ”troens opphavsmann og full-
ender”, Heb 12:2.   

Bibelteologen Luther lot seg overbevise av Guds lov og evangelium, og måtte 
erkjenne fornuftens blindhet i alle saker som har med Gud å gjøre.  Fornuften 
forstår ikke ”de ting som hører Guds Ånd til”, 1 Kor 2:14, og kan umulig supple-
re, korrigere eller erstatte åpenbaringsordets sannhet med filosofi og fornufti-
ge bibeltolkninger.  Denne erkjennelse blir stadfestet med den rett utlagte 
Skrift fra dens Herre.  Likevel bør vi begynne fra en annen kant i møte med den 
sekulære fornuft – først akte på det som er ære verdt, deretter skjerpe Guds 
skapervilje, vise til Guds frelsesverk fullbrakt i Kristi død og til Guds vitnesbyrd, 
som har stadfestet vår frelse med Jesu oppstandelse.  Det siste moment er 
unikt.  Vi er hver for oss medskyldige i Kristi død, og samtidig kalt til å leve for-
sonet med Gud fordi Gud i Jesu død er en forsonet Gud.  Gjenytelser er uteluk-
ket.  Det er korsets anstøt.  Av nåde er dere frelst (Ef 2).   

Noen gjør narr av det hele, andre vil høre mere og noen lar seg overbevise (Apg 
17:32).  Kirkens troverdighet er Guds troverdighet, og kirkens tro er Guds tro, 
sikkert begrunnet “for at du skal forstå hvor pålitelig det er, det du er blitt un-
dervist i», skrev Lukas til Teofilus (Lk 1:4).  Da er det samsvar mellom troens 
gjenstand og tillit, og vi kan sikkert vite hva vi skal tro og gjøre.   

Tro og viten handler om den rett utlagte Skrift fra dens Herre, stadfestet med 
Jesu oppstandelse fra de døde – og ingenting annet. 

 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 11 

 

GUDS VESEN OG EGENSKAPER  
 

   Min hovedkilde: Axel Valen-Sendstad 1996, 251-269. 

 

Når vi kommer i prat med mennesker, lærer vi dem å kjenne.  Den vi kjenner 
best, er vår aller beste venn er den vi omgås ofte.  Likevel kan vi ha forestilling-
er om et menneske uten ha møtt, hørt eller sett vedkommende.  Vi kan jo ha 
hørt rykter eller lest om vedkommende.  Hvilke forestillinger har vi om Gud?  
Hvordan er Gud av vesen?  Hvilke egenskaper har Gud?   

Mange har forestillinger om Gud uten å kjenne ham.  Kristne kjenner Gud til 
tross for at han aldri har vist seg direkte.  Det har han aldri gjort.  Heldigvis, for 
da ville vi ha dødd på flekken.   

Gud har vist seg for oss mennesker på en indirekte måte – gjennom ord han har 
talt og gjennom Jesu persons hemmelighet.  Han er Ordet som ble menneske i 
en ringe skikkelse.  Han opptrådte med en myndighet som bare Gud har, og de 
undergjerninger han gjorde, gjorde han som sann Gud.  De vitnet om ham som 
sa «JEG ER» om seg selv.  Derfor bør vi begynne der barnet begynner – med bi-
belhistorien.  Gjennom den lærer vi Gud å kjenne, og aller best i Jesus-
historien.  Slik Jesus er, slik er Gud.  Joh 17:3 – dette er det evige liv, at de kjen-
ner deg, den eneste sanne Gud, og ham du utsendte, Jesus Kristus. 

Når vi taler om Gud som Gud, og tilber og tjener ham, da forholder vi oss til 
ham som taler til oss med «Kristi ord» - evangeliet - og kommer til syne under 
dåpen «i vannets bad ved Ordet» (Ef 5:26), og under Herrens Nattverd med 
Kristi ofrede legeme og blod i brødets og vinens skikkelser.   

Evangeliet om Guds velgjerninger i Jesus Kristus lar oss kjenne Gud som Den 
Hellige Treenhet.  På grunn av Guds åpenbaring i en bevitnet historie -ærer vi  

«èn Gud i Treenheten og Treenheten i enheten, i det vi hverken blander sammen 

personene eller deler vesenet, for èn person er Faderen, en annen Sønnen, en an-

nen Den Hellige Ånd.  Men Faderens og Sønnens og Den Hellige Ånds Guddom er 

èn, i herlighet like stor, i majestet like evig» (Athanasianum pkt 3-6) 

Den Treène Gud har med handlende allmakt oppfylt løftet han gav Abraham og 
velsignet alle folk i Kristus Jesus.  Derfor er emnet om Guds vesen og egenska-
per plassert etter læren om Den Hellige Treenhet.  Først må vi vite hvordan Gud 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 12 

har gitt seg til kjenne.  Kjenner vi ham, snakker vi om Guds vesen og egenska-
per ”i etterkant” - bakfra (2 Mos 33:18ff.  Sal 72:18, 77:15.  Jf Guds undere ved 
Kristi apostler, Apg 2:43, 1 Kor 12:12 osv.)   

Uten Guds åpenbaringsord  

er mennesket henvist til spekulasjon og fornuftsbegrunnede prinsipper.  Da blir 
Guds allmakt til uinnskrenket omnipotens, Guds allvitenhet til deterministisk 
forutbestemmelse, Guds allestedsnærvær til panteistisk mystikk, og Guds 
barmhjertighet til lunefull vilkårlighet.  Resultatet kan bli en matematisk enty-
dig gudsforestilling, om en fjern gud, opphøyet over alt og utenfor sitt verk 
(transcendent), og med krav på alles underkastelse (jf Muhammeds gudskon-
struksjon – et referansepunkt utenfor totaliteten). 

En gudsforestilling kan bekrefte mennesker og nasjoner i deres selvhevdelse, 
men gir ikke sitt innerste vesen til kjenne.  En gudsforestilling kan ikke oppfylle 
sine løfter og tre frem i kjøtt og blod med selvhengivende kjærlighet i tid og 
rom.  Ingen gudsforestilling kjenner den gode Skaperen, nærværende og virk-
som i sitt skaperverk, og med ytre midler i den forsamlede menighet, hvor enn 
den samles (allestedsnærvær).   

Er Guds innerste vesen ukjent, må hans barmhjertighet være uforutsigbar og 
frelsesvisshet utelukket.  Det kan vi vite «i etterkant» - i påskeperspektivet.  
Begrunnelsen mangler i Guds tilsynekomst (epifani), da han oppfylte løftet til 
Abraham og trådte fram i Jesu lidelse, død og oppstandelse.  Åpenbaringsor-
dets Gud er annerledes, hinsides logikkens regler og all spekulasjon.  1 Kor 2:9 
– Hva intet høye har sett og intet øre har hørt og ikke steget opp i noe mennes-
kes hjerte, det har Gud beredt for dem som elsker ham. 

Guds vesen 

Åpenbaringsordets språkbruk  

Vår mulighet til sann gudskunnskap er Guds ord, gitt ved profeter og apostler, 
og konkret ved Sønnens inkarnasjon i Jesu tjenerskikkelse.  Gud har meddelt 
sine tanker i menneskenes språk, og meddelt sitt innerste vesen i denne mann 
av vårt kjøtt og blod (jf emnet om Skriftens klarhet).  Med begripelige ord har 
Gud meddelt en omfattende kunnskap om seg selv, mennesket og verden.  
Omfattende er den fordi den overskrider mennesketankens muligheter, og der-
for problematisk for fornuften.   

Sønnens inkarnasjon og verk lar oss møte Den Hellige Treènhet som den over-
verdslige (transcendente) og dennesidige (immanente) til samme tid.  Derfor er 
denne samtidighet omtalt på to måter i Bibelen: På den ene side omtales Gud i 
sin majestet, opphøyet over tid og rom, 1 Sam 15:29, Jer 23:24, Sal 90:4 osv.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 13 

På den annen side er han den Gud som ser ned, bøyer seg og begir seg inn i 
menneskenes forestillingsverden i tid og rom, Sal 40:1, 5 Mos 11:10-12, Lk 
1:46-55, osv.  Det er sistnevnte språkbruk som gjør Gud begripelig for oss men-
nesker: Lk 1:52f, 18:9-14, 1 Pet 5:5.   

Underlig er Guds tilsynekomst med ord og tegn.  Den opphøyede og hellige 
Gud viser omsorg for menneskene, taler på menneskers språk, søker oss i det 
lave og gir seg til kjenne med ord og gjerninger.  Han vil at alle skal lære ham å 
kjenne ved den kunnskap han gir ved Kristus Jesus – hans person og verk.  Gud 
vil favne enhver i et venneforhold fylt av hans evige liv.  Med Guds ord bekjen-
ner vi den eneste sanne Gud og setter all vår lit til ham (det første bud).  En 
kort tilbakemelding er Credo’s tre trosartikler (Apostolicum). 

Åpenbaringsordets Gud har talt (Heb 1:1f).  Evangeliets gudskunnskap er tro-
verdig og sann, slik Gud er.  Vi stiller med begrensninger i tid og rom.  Derfor 
må åpenbaringsordets Gud meddele seg på en inadekvat måte.  Med begripeli-
ge ord meddeler han kunnskap om uutsigelige ting, gitt stykkevis (fragmenta-
risk) fordi kunnskapen overstiger all forstand.   

Bibelordene lar oss begripe nok til vår frelse (2 Tim 3:15).  Jes 55:3 - Hør!  Så 
skal deres sjel leve!  Der står saken.  Den som tar vare på Guds ord, kan av or-
dene vite seg godtatt og elsket av Gud.   

Til bibelstudium: Mt 7:23, 25:12, 41.  Joh 10:14f, 14:21-24, 27, 17:3, 8, 20f.   

1 Kor 13:12.  Jf 8:1-3, 14:38.  Gal 4:9, Åp 3:5. 

Når beskrivende ord, uttrykk og bilder er overført på Gud, er det tale om 
egenskaper som tilkommer Gud i fullkommen grad.  Denne analoge språkbruk 
er åpenbaringsordets (Den Hellige Ånds) egen.  Den overskrider vår ufullkom-
menhet, samtidig som meningen fremgår av sammenhengen.   

Eksempler: Gud glemmer aldri sine, Jes 49:15.  - Gud er den gode Giveren, Lk 
11:13.  - Gud elsker, Joh 3:16, og er kjærlighet, 1 Joh 4:16 (jf 2 Mos 22).  - Gud er-
klærer rettferdig, Rom 3:26, Mt 1:19.  – Gud er opphavet el begynnelsen til det 
skapte, 1 Mos 1:1.  Jf Joh 1:1, 8:25, 2 Kor 1:20, Kol 1:15f, Åp 3:14 osv.   

Det handler ikke om biologi, når vi leser/hører om gjenfødelse, eller om Guds 
barn og Kristus som den førstefødte.  Forholdet mellom Kristus og hans kirke-
brud handler ikke om jordisk lykke, men om underordning i en Kristus-virkelig-
het hvor overhodet er sann Gud og sant menneske og alles bror.   

Det hender at man enten sammenblander eller skiller Guds egenskaper.  Da blir 
Guds åpenbaringsord forfalsket og forvrengt, Gal 3:10, Rom 9:31-33, 10:1-3, Lk 
18:9-14.  Slike prosjekt er uttrykk for spekulasjon (herlighetsteologi).  De forut-
setter at mennesket har evnen til å fatte umiddelbart hva Guds vesen og egen-
skaper er.  Det motsatte er tilfellet.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 14 

Eksempler: Om Guds kjærlighet, Rom 5:8.  - Om Guds vrede, Rom 1:18.  - Om 
Guds langmodighet, Rom 2:4.   

Det er karakteristisk for bibelsk språkbruk at Guds frikjennende og forbarmen-
de rettferdighet blir tilskrevet Sønnens komme i Jesu skikkelse, Joh 3:16, mens 
Guds straffende rettferdighet blir tilskrevet de ugudeliges fordømmelse på den 
ytterste dag, 2 Tess 1:6.   

Guds kjærlighet og nidkjærhet er ikke motsetninger, men evig enhet.  Dens til-
synekomst er ”Kristus Jesus og ham korsfestet”, 1 Kor 2:2.  Ordet om korset be-
skriver Guds sinnelag overfor andre – i all hans nidkjærhet for sitt verk, så han 
straffer vantro og brudd på sin vilje, og i all hans kjærlighet til sitt verk, så han 
forlater all synd og skjenker det evige liv i et gjenopprettet gudsforhold.  Fra 
Guds vesen går vi over til Guds egenskaper.Guds egenskaper 

Gud er hellig   

Ordet hellighet omfatter alle Guds egenskaper.  Gud er den opphøyede og 
ukrenkelige – den Hellige: 1 Sam 2:2, Sal 22:4, 71:22, 99:9, Jes 6:3, 65:5, Joh 
12:41, Heb 12:10, 1 Pet 1:15f, Åp 3:7, osv.   

Motsetningen til Guds hellighet er menneskets synd, 3 Mos 11:44f, 19:2, 20:7, 1 
Pet 1:16.  Ingen synder kan bli stående for Gud, det vil si uten Guds tilgivende 
barmhjertighet: Mt 18:23ff, Rom 1:17, 3:21, Fil 3:9f osv.  

Eksempel: Profeten Jesaja i Guds tempel, Jes 6:5.  Apostelen Paulus, Fil 3:5-11. 

Guds lov, med alle dens bud og forbud, er etter sin ordlyd hellig liksom Gud: Sal 
19:9, Rom 7:12, 2 Pet 2:21 (de hellige bud).  Derfor reagerer Gud med nidkjær-
het for sitt Ord, når ordenes likefremme mening blir motsagt og underkjent, 2 
Mos 20:3-7, Rom 1:18f.  Når han straffer løgnen og overtredelsene, hvem kan 
da bli stående?  Sal 76:7, Mt 18:32ff, 25:41ff.  1 Kor 14:36-39. 

Gudshellighet krever at hans venner trer frem for Gud med ærbødighet og ære-
frykt, i barnlig tillit og glede, 1 Mos 18:27ff, 2 Mos 3:5f.  Det skjer ved troen, 
som kjenner ham i Jesus Kristus og vet at Gud er en forsonet Gud, Rom 5:1ff, 
5:110, Ef 3:12.  

Gud er rettferdighet   

Dette og avledede ord beskriver gjennom hele Bibelen det indretrinitariske for-
hold mellom personene i enheten.  Åpenbaringsordets rettsspråk beskriver Gud 
som i seg selv er rettens kilde og grunn (i opprinnelig mening).  Gud er den 
høyeste rett og alle menneskers Dommer.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 15 

Gud er Den Rettferdige, Jes 24:6, Joh 17:25, og derfor er Sønnen i Jesu skikkelse 
”Den Hellige og Rettferdige”, Apg 3:14, jf Joh 18:37. 

Gud har med sitt ord åpenbart seg som Den Rettferdige i en bevitnet historie:  

Jer 23:5f – Se, dager skal komme, /…/ da jeg lar en rettferdig spire vokse fram i 
Davids ætt.  Han skal være konge og styre med visdom og gjøre rett og rettferd i 
landet.  I hans dager skal Juda bli frelst og Israel bo trygt.  Og dette er navnet han 
skal få: Herren, vår rettferdighet.  Jf Dan 5:11, 9:14.  Rom 1:17.   

Gud er rettferdig i alle sine veier, Sal 145:17, når han dømmer, 9:9, når han taler, 
51:6, og når han frelser, Rom 3:21-26.  Derfor skal alle mennesker prøves på Guds 
vilje, åpenbart ved Guds ord (i avledet mening).   

Guds rett og rettferdighet hører alltid sammen med den rett han har satt for 
alle mennesker, og for gudsfolkets nåderett i frelsens historie.  Derfor hører 
Guds rettferdighet sammen med Guds pakter, som også er et rettsbegrep.  
Guds lovpakter åpenbarer Guds hellighet.  Guds nådepakter åpenbarer Guds 
kjærlighet (se innl til Første parten).  

Gud er kjærlighet   

Det er Guds kjærlighet det handler om, når vi under bibellesningen støter på 
Guds Messias-løfter og deres oppfyllelse i Kristus, enten saken gjelder hans 
komme (inkarnasjonen), lydighet (rettferdighet) og offerdød (forsoningen), el-
ler troens rettferdighet, syndenes forlatelse, menneskenes frelse osv.   

Gud elsker for sin egen skyld, og ikke fordi han finner noe elskelig i oss.  Når 
Gud frikjenner og setter syndere fri, er årsaken den samme i både den gamle 
og den nye pakt:  

Jes 63:9 – I sin kjærlighet og medlidenhet løste han dem ut.  Jer 31:3 – Med evig 
kjærlighet har jeg elsket deg, derfor lar jeg min miskunn mot deg vare.  Hos 11:4,  

Joh 3:15f, 15:9f.  1 Joh 3:1, 4:8f, 10, 16.  Rom 1:7, 5:8f, 9:11-13, 11:28.  2 Kor 
13:11, 13.  Ef 1:4-6, 3:18f.  Tit 3:4, osv.   

Eksempler: Det var for sin kjærlighets skyld at Gud utvalgte Israel til sitt eiendoms-
folk, 5 Mos 7:6-8, Mal 1:2ff, - gav løftet til Abraham, 1 Mos 12:1-3, - og utfridde sitt 
folk fra slavekåret i Egypten: 2 Mos 1-18.   

Guds kjærlighet er den trofaste og forbarmende kjærlighet, som overgår alt hva 
menneskene evner.  Stilt overfor sitt folks gjenstridighet og frafall, kommer 
Guds kjærlighet til uttrykk i betingelsesløs fiendekjærlighet, med løfte om tilgi-
velse og oppreisning.   

Hos 11:1 – Da Israel var ung, fikk jeg ham kjær, jeg kalte min sønn fra Egypt.  Jes 
49:15ff, 63:9.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 16 

Gud ynkes og har medfølelse med den som er i nød:  

2 Mos 34:6 – Herren, Herren er en barmhjertig og nådig Gud, langmodig og rik på 
miskunn og sannhet!  Sal 103:8-13.  Kristi medynk, Lk 6:36, 15:20.  Mt 9:36, 20:30, 
Joh 11:33, 35, 38.   

Guds tilgivelse motiverer omvendelsen: 5 Mos 4:30f – når du er i trengsel, /…/ skal 
du vende om til Herren din Gud og adlyde hans ord.  For Herren din Gud er en 
barmhjertig Gud.  Sal 25:6, Jer 31:20, Dan 9:9, 18.   

Guds kjærlighet medbestemmer innholdet i relasjonsord som nåde, langmodig-
het, barmhjertighet, miskunn og godhet.  Det samme gjelder Guds ordene om 
Guds forhold til sitt folk, Hos 1-3, 6:4, 11:7ff, eller til den enkelte, Sal 86:15f, el-
ler til folkene, Jer 12:14-17, Sal 100:5, Tit 2:11, 3:4f.  Jf Jon 1:1ff, 3:1ff, 4:2, 11.  

Guds hellighet og kjærlighet er to konstanter i denne rekkefølge   

Gud er den han er, nå og alltid og i all evighet, Sal 102:28, Heb 13:8, Jak 1:17.   

Sett fra Guds side, er han alene om å gi mening til sine ord ”hellighet og kjær-
lighet”.  De stiller oss overfor Guds herlighet, ikke direkte - ansikt til ansikt, men 
indirekte - ”bakfra”, 2 Mos 33:23.  Han gjør det med dennesidige ord og hand-
linger i en dennesidig historie.  Brukt om mennesker, er ordenes innhold be-
stemt av vårt forhold til åpenbaringsordets Gud.   

Sett fra menneskets side, er sammenstillingen av hellighet og kjærlighet mot-
setningsfull og ubegripelig (paradoksal og irrasjonal).  Sammenstillingens aller 
kraftigste uttrykk er Sønnens fornedrelse i hans lydighet til døden på korset – 
forbannelsens tre, Gal 3:13.  Den Hellige gjort til synd!  2 Kor 5:21.  Den allmek-
tige Skaperen i den korsfestedes avmakt!  Mt 27:40-44.   

Meningen er underfull og lar seg ikke psykologisere.  Intet jordisk fenomen kan 
belyse Guds underfulle inngripen til menneskenes frelse.  Beskuelse er uteluk-
ket, men troen ser den skjulte skatt i Ordet.   

”Ordet om korset” fremstiller Gud i all hans hellighet og kjærlighet, 1 Kor 1:18, 
jf 2:13f  (= 2 trosart).  Ordet er Guds ordåpenbaring i den gamle pakt, et virk-
somt ord som skaper hva det nevner (Rom 4:17b).  Guds underfulle inngripen i 
Kristi lidende lydighet i alles sted er vår frelsesgrunn.  Gud elsker for sin egen 
skyld, og derfor kaller han menneskene til omvendelse, og ikke av noen annen 
grunn.  

Guds selvhengivende kjærlighet gjør lovreligionenes frelsesveier og verdens vis-
dom til skamme.  Evangeliet er ingen spekulativ teori eller logisk konklusjon 
blitt til i kloke hoder (1 Kor 2:9f).  Kristi lidelse, død og oppstandelse lar seg be-
gripe med skriftbevis.  Guds løfter ved profetene er troens premisser og deres 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 17 

oppfyllelse i Kristus er troens grunn.  Evangeliet kunngjør Guds forsoning med 
verden i Kristi korsdød og åpenbarer Guds Guds ”nådestol” uten loven, 2 Mos 
34:6, Sal 38:2, Rom 3:21-26.   

Forskjellen mellom Guds hellighet og kjærlighet tilsvarer den mellom lov og 
evangelium.  Loven ble oppfylt i det skjulte – i Kristi lidende lydighet under 
vredesdommen i alles sted.  Gud forlikte verden med seg selv i Kristi død på 
korset, 2 Kor 5:18f.  Derfor begynner det evige liv hos Kristus (Joh 17:3), og ikke 
med føleri og gjerningsstrev.  Troen omfatter Kristus, som er ”Veien”, og derfor 
”Sannheten og Livet”, Joh 1:14, 14:6.  Veien er Guds vei til oss.  I tillit til Kristus 
Jesus, gikk tolleren hjem fra templet for å gjøre gjerninger som har Guds ord og 
befaling for seg, Lk 18:13f.  

Guds åpenbarte kjærlighet i Kristi person og verk skiller kristentroen fra alle re-
ligioner og livssyn.  Guds underfulle frelsesverk er fullført i Stedfortrede-rens 
godtgjørelse, og tilbys og rekkes oss ved evangeliet og sakramentene, når em-
betsbærere forvalter dem med tro-skap i Kristi sted.  Guds kjærlighets under-
verk omfatter alle, søker alle, og vil bli mottatt og bekjent av alle.  Utelukket fra 
frelsens årsak er lovgjerninger og tankespinn.   

Guds allestedsnærvær   

Gud er ingen upersonlig kraft, som gjennomstrømmer altet og sammenbinder 
alt gjennom tiden (panteisme).   

Guds åpenbaringsord lar oss vite at Gud er nærværende alle steder.   

Sal 33:4, 9f – Herrens ord er sannhet; alt han gjør, kan en lite på.  /…/ For Herren 
må hele verden frykte og alle som bor på jorden skjelve.  Han talte, og det skjedde, 
han bød og det stod der.  Jes 43:2, Am 9:2f.   

Mt 6:4, 6 – gi din gave i det skjulte.  Og din Far, som ser i det skjulte, skal lønne 
deg.  18:20, 28:20.  Lk 1:37 (18:27, jf Rom 8:3)..  Joh 4:20-24.   

Apg 17:24, 27f - Gud, han som skapte verden og alt som er i den, han som er her-
re over himmel og jord, han bor ikke i templer reist av menneskehender.  /…/ Han 
er jo ikke langt borte fra en eneste en av oss.  For det er i ham vi lever, beveger oss 
og er til.  Rom 4:20f, Ef  3:20, osv.  

Gud er etter sitt vesen nærværende i det skapte, og ikke bare i sin gjerning.  Hva 
Gud gjorde før skapelsen, tilhører de unyttige spørsmål. 

Jer 23:23f – Er jeg en gud som bare er nær, sier Herren, og ikke en gud langt bor-
te?  Kan noen skjule seg på hemmelige steder, så jeg ikke ser ham? sier Herren.  
Fyller ikke jeg både himmel og jord?  Sal 139:6-12.  Ef 1:20f, 4:10.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 18 

Guds allestedsnærvær omfatter alt og rommer alt.  Han er opphøyet over og 
uavhengig av romdimensjonen, samtidig som den ikke hindrer hans nærvær: 
Gud er i himmelen og helvetet, og intet er skjult for ham. 

Job 23:8f – går jeg mot øst, så er han ikke der, og mot vest, så merker jeg ham ik-
ke.  Går jeg nordover, ser jeg ikke hva han gjør, snur jeg sørover, får jeg ikke øye 
på ham.  Han kjenner den veien jeg holder meg til.  Apg 17:28, Ef 1:23.  Sal 139:7f, 
Jer 23:24, Am 9:2f.  Rom 2:16.   

Guds ord forbyr oss å overføre romdimensjonen på ham, og avviser strengt å 
forestille oss Gud som et menneske. 

1 Sam 15:29 – Han som er Israels ære, lyver ikke og angrer ikke.  For han er ikke 
et menneske, så han trenger å angre.  1 Kong 8:27, Jes 66:1.  Jf Kol 2:9.  -  

Gud er nærværende hos alle mennesker, uavhengig av sitt åpenbaringsord. 
Men uten ordet, kan ingen kjenne Gud i hans hellighet og kjærlighet.  Bare 
virkningene er til stede, uten at mennesket forstår sammenhengen.   

Joh 1:47f – Jesus så Natanael komme og sa: «Se, der er en sann israelitt, en 
mann uten svik.»  Hvor kjenner du meg fra?» spurte Natanael.  Jesus svarte: «Jeg 
så deg før Filip ropte på deg, da du satt under fikentreet.»  Apg 17:24, 27f.   

Hvor Guds ord blir forkynt og hørt, er Gud virksomt tilstede med lov og evange-
lium og lar oss kjenne Den Hellige i all sin nidkjærhet og kjærlighet.  Dette nær-
vær omfatter det guddommelig Jeg, han som er årsak til virkningen. 

Apg 2:1f – Da Pinsedagen kom, var de alle samlet.  Med ett kom det et brus fra 
himmelen som når det blåser en sterk storm, og det fylte huset hvor de satt.  10:44 
– Mens Peter fremdeles talte, kom Den Hellige Ånd ovedr alle som hørte Ordet.  Mt 
18:20 – hvor to eller tre er samlet i mitt Navn, der er jeg midt iblant dem.   

Eksempler: Den kristne dåp ”i Faderens og Sønnens og Den Hellige Ånds navn” 
(el i Jesu navn).  - Tilsigelsen av syndenes forlatelse.  - Kristi legemes og blods til-
synekomst i brødets og vinens skikkelser, Mt 26:26-29. 

Kunnskapen om Guds allestedsnærvær er både til advarsel og til trøst.  

Sal 23:4 – Selv om jeg går i dødsskyggens dag, frykter jeg ikke for noe vondt.  For 
du er med meg.  Din kjepp og din stav, de trøster meg. Jer 23:24, Sal 139:9ff.  Mt 
28:20. 

Gud er altseende og allvitende  

Alt ligger åpent for Gud, som gjennomskuer og vet alt i dets rette sammenheng.  
Han vet det før det skjer, når det skjer og etter at det er skjedd.  Han ransaker 
hvert menneske og vet alt.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 19 

1 Krøn 28:9 – Herren ransaker hvert hjerte og kjenner hver tanke som stiger opp i 
det.  1 Sam 2:3, Job 37:16, Ord 15:3, Sal 139:1f. 

Joh 21:17 – «Herre, du vet alt; du vet at jeg har deg kjær.»  2:24f.  1 Joh 3:20.  Apg 
1:24, Rom 8:27, Heb 4:13, osv.   

Guds allvitenhet kommer til uttrykk i forholdet til tiden, rommet og mennes-
kers erkjennelse og innsikt.  Hver for seg og til sammen sprenger forholdet de 
menneskelige forestillinger om viten.  Gud står i et forhold til det liv som er le-
vet, som leves og som kommer til å leve, og vet alt om det.  Menneskers er-
kjennelse og innsikt må vike for den allvitende Gud.  I denne sammenheng hø-
rer Guds forutviten og utvelgelse.  

1 Mos 12:1-3 – Herren sa til Abram: «Dra bort fra ditt land og din slekt og din fars 
hus til det landet som jeg vil vise deg!  Jeg vil gjøre deg til et stort folk; jeg vil vel-
signe deg og gjøre ditt navn stort.  Du skal bli til velsignelse!  Jeg vil velsigne dem 
som velsigner deg, og forbanne den som forbanner deg.  I deg skal alle slekter på 
jorden velsignes.»  Ef 1:4f, Rom 8:29f.  Salme 139, Am 9:2-4.   

Esek 28:2b, 9 – Du er bare et menneske og ikke en gud, likevel føler du deg som 
en gud.  /…/ Du er ingen gud, men bare et menneske i dine banemenns vold.  1 
Joh 3:20 – selv om hjertet fordømmer oss, er Gud større enn vårt hjerte og vet alt.  
Jf Rom 11:33-36.   

Hver av personene i Treènheten har del i den guddommelige allvitenhet: Fade-
ren er allvitende, Sønnen er allvitende, Ånden er allvitende,  

Mt 6:32 – den Far dere har i himmelen, vet at dere trenger alt dette.  Joh 2:24.  Sal 
139:1f, 7f. 

Guds allvitenhet og evighet utelukker fortid og fremtid i Gud.  Åpenbaringsor-
dets Gud er det altseende, overgripende øye og faste punkt, som gjør mennes-
kelivets steder og øyeblikk like viktige og relevante – også dødens sted og øye-
blikk.  Ord som ”forutviten” er tilpasset menneskenes språkbruk og forestil-
lingsevne. 

Jes 46:9f – Tenk på det som hendte før, helt fra eldgammel tid.  For jeg er Gud, og 
ingen annen; jeg er Gud, det er ingen som jeg.  Jeg kunngjør fra først av de siste 
ting, forutsier det som ikke har hendt.  Jeg sier: «Min plan skal bli fullført, og alt jeg 
vil, det gjør jeg.»   

Det altavgjørende øyeblikk fins ikke i våre avtrykk, men i gudmenneskets siste 
fotavtrykk på Oljeberget.  Ved Faderens nådeside troner alles bror og er nær-
værende og virksom med evangeliet og sakramentene, forvaltet på troskapens 
vilkår i den forsamlede menighet.  

Når alt vårt bestyr er glemt, hvilken betydning har da min betydning?  Alt beror 
på ”Jesu, Guds Sønns blod, som renser fra all synd”, 1 Joh 1:7.   Snart kommer 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 20 

han i synlig Majestet, han som i et øyeblikk var i steinen som sperret graven, og 
likeså i døren som sperret apostlene inne.   

Guds gode engleskarer tiljublet ham på Langfredagen under hans triumfferd til 
helvetmaktene, og de tiljubler ham sammen med den triumferende kirke i den 
himmelske liturgi.  

Sett mot håpets horisont, er det av underordnet betydning at Guds åpen-
baringsord lar spørsmål stå åpne i et uavklart forhold til hverandre.   

Eksempler: Hvordan skal vi forstå menneskets ansvarlighet i forhold til den 

allseende og allvitende Gud i hans handlende allmakt?  - Hvordan skal vi forstå 

menneskets synd og ansvarlighet i forholdet til Guds fiendemakter?   

Åpenbaringsordets Gud holder svarene skjult for oss i dette liv, men henviser 
oss til sitt ord fra ham som er Sannheten, det vil si en virkelighet til å stole på.   

På den ene side er Guds allvitenhet en advarsel til hver den som står Gud imot:   

Jer 23:16f (mot falske profeter) – Hør ikke på det profetene sier når de spår for de-
re!  De bare narrer dere.  Synene de forteller om, stammer fra deres eget sinn og 
ikke fra Herrens munn.  Til dem som forakter Herrens ord, sier de: «Det skal gå de-
re vel,» og til alle som følger sitt harde hjerte: »Ingen ulykke skal ramme dere.»   

3 Mos 18:9ff, 20:6, 27.  Sal 139:12, Jes 41:22f, osv.   

På den annen side er Guds allvitenhet en trøst for hver den som lever av Guds 
nåde, for Kristi skyld:  

Jes 57:15 – I det høye og hellige bor jeg og hos den som er knust og nedbøyd i 
ånden.  Jeg vil vekke de nedbøydes ånd til liv og gjøre de knustes hjerter levende.  
For jeg vil ikke evig føre klagemål og ikke alltid være harm.  66:2  Sal 17:1-3, 34:19, 
51:19.  Mt 6:32, osv.   

Evangeliet om Guds forsoningsverk i Kristus Jesus kunngjør og tilsier oss Guds 
nåde og fred for Kristi skyld.  Slik handler Gud i samsvar med sin hellighet og 
kjærlighet.   

Job 42:1-6 – Da tok Job til orde og svarte Herren: «Jeg vet at du makter alt, ingen-
ting er umulig for deg av det du har satt deg fore.  Hvem vil da fordunkle din plan 
med uforstandige ord?  Jeg har talt om ting jeg ikke forstår, om det som er så un-
derfullt at jeg ikke kan skjønne det.  Men hør på meg, så vil jeg tale.  Jeg vil spørre 
deg, og du skal gi meg svar.  Før hadde jeg bare hørt om deg, men nå har jeg sett 
deg med egne øyne.  Derfor tar jeg hvert ord tilbake og viser min anger i støv og 
aske.   

Løsningen på de åpne spørsmål venter i Guds fullendte rike, når Jesu minste 
brødre ser Gud i all hans herlighet og kjenner ham fullt og helt, likesom de fullt 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 21 

ut er kjent og godtatt av ham.  Derfor må kirkens sjelesorg - i forkynnelse og 
undervisning, stadig minne om Guds allvitenhet til advarsel og trøst. 

1 Mos 22:12-14.  Jf Golgata, Mk 15:22. 

Gud er den evige uforanderlige   

Oss må Gud endre med Lovens hammer og Evangeliets trøst og legedom.  

Det skapte er forgjengelig.  Gud er den evige uforanderlige i vesen og egenska-
per.  

Sal 102, 27f – De skal gå til grunne, men du forblir.  De skal alle eldes som en 
kledning, du skifter dem ut som klær.  De skiftes ut, men du er den samme, dine år 
tar aldri slutt.  Jes 54:10, Joh 3:36, Ord 19:21.   

Guds uforanderlighet er til advarsel for de ugudelige og til trøst for de gudfryk-
tige.  Det viser Skriftens ordbruk. 

Jes 54:10 – om fjellene viker og haugene vakler, skal min miskunn aldri vike fra 
deg, og min fredspakt skal ikke rokkes, sier Herren, som er barmhjertig mot deg.  
Mk 9:43 – Det er bedre for deg å gå vanfør inn til livet enn å ha begge hender og 
komme til helvete.   

«Anger» brukt om Gud, betyr ikke at Gud angrer på menneskers vis.  Anger 
brukt om Gud er billedspråk tilpasset menneskelige forestillinger.   

4 Mos 23:19f – Gud er ikke en mann så han lyver, et menneske så han skifter sinn.  
Gjør han ikke det han sier, holder han ikke det han har lovt?  /…/ velsigner han, kan 
jeg ikke gjøre det om.  1 Sam 15:29, Hos 13:14, Rom 11:29, Heb 7:21, 2 Tim 2:13.   

Guds uforanderlige hellighet innebærer at Gud endrer sitt forhold til mennes-
ker når de endrer sitt forhold til ham, enten ved frafall eller omvendelse.  Da 
krever Guds vesen at han må ”angre”, det vil si belønne det gode eller straffe 
det onde.   

Joel 2:13 – Riv ikke klærne sund, men la angeren rive i hjertet!  Vend om til Herren 
deres Gud!  For han er nådig og barmhjertig, langmodig og rik på miskunn; han kan 
endre sin plan så han ikke lar ulykken komme.  Jer 18:7-10, 26:3-19, Am 7:3, 6.   

Den gudfryktiges trøst er Guds løfte om å endre sinnelag og være nådig mot 
hver den som tror syndenes forlatelse for Kristi velgjerningers skyld.  Dette løf-
te har Gud gitt den enkelte i dåpen (Mk 16:16).   

 

 

 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 22 

SKAPELSE OG SYNDEFALL 
 

Skapelsesmyter er kjent fra mange folkeslag.  Mytenes guder lager verden av 
en materie som eksisterer før dem, og gjør det ved hjelp av magiske krefter 
utenfor dem selv.   

Hva gudene lager, blir enten oppfattet som guder eller fylt av lunefulle makter, 
som menneskene må forholde seg til med magiske riter og formler.  Karakteris-
tisk er også nedvurderingen av mennesket, som gudene utnytter til å trelle og 
arbeide i deres sted (eks Arrahasis-eposet og beretningen ”Enuma elis”).   

Magiens tankegang går igjen over alt hvor mennesker forestiller seg Gud som 
den onde, lunefulle skaperguden, og gjør ham ansvarlig for sykdom, ulykke og 
alt vondt i denne verden.   

Av frykt for guden (el gudene) har allmenreligion to strategier: Den ene rituell 
manipulasjon med sikte på gjenopprettet harmoni, den andre bevisst lykkejakt 
ved hjelp av høyere makter.  Begge forestiller seg en liten gud, underlagt men-
nesker med den rette, skjulte (okkulte) innsikt.   

Skapelsesberetningen i 1 Mos 1-2   

I skarp kontrast til mytene, meddeler skapelsesberetningen en omfattende og 
grunnleggende viten om Gud, verden og mennesket.  De meddeler ikke natur-
kunnskap, men naturtydning i en tilbakeskuende læreprofeti.   

Teksten formidler et budskap, tilgjengelig for alle, og en viten meddelt i Jesu 
undervisning og gitt videre til kirken fra evangelister og apostler.  La oss først 
lære budskapet i den tilbakeskuende læreprofeti (1 Mos 1-2).  Derfra går vi vi-
dere til Guds visdom i Jesu utleggelse. 

En tilbakeskuende læreprofeti 

a) Skaperverket er ikke evig, men skapt.  Det har en begynnelse i absolutt me-
ning.  Jf Joh 1:3, Heb 11:3.   

b) Guds skapende Ord oppretter en motsetning mellom ikke-eksistens og eksis-
tens, og virker en ordnende, suksessiv prosess fra kaos til kosmos.  Disposisjo-
nen følger dagene i et ukeskjema.  Det hebraiske ordet for ”dag” (jom) har flere 
betydninger, men sikter her til ”lang periode”, uavhengig av sola (fjerde dag).  I 
kap 2:4 er ordet brukt om hele skapelsesperioden.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 23 

Rekkefølgen lar oss ane en hierarkisk ordning av et skaperverk på flere nivå.  
Underliggende nivå er en forutsetning for neste nivå, som representerer noe 
kvalitativt nytt i forhold til underliggende nivå:  

Nivå 1 -  materien med sine naturlover, v 3-10 og 14-19.   

Nivå 2 -  vegetativt liv, v 11-13.   

Nivå 3 –  psykisk liv – dyreliv med nervesystem, sansing, følelser osv, v 20-25.   

Nivå 4 - åndsliv – menneskeliv med jeg-refleksjon, samvittighet og livstydning, v 

26ff.  Alt vitner om det skaptes orden og om Skaperens allmakt, trofasthet og god-

het.  Ord 16:4, Jes 40:26, Mt 6:24ff, Rom 11:33-36.   

Illustrasjon: Syndfloden og regnbuen, 1 Mos 8:21f, 9:8ff.  Tilgangen på regn, lys 
og varme vitner om en betinget stabilitet.  Mennesket utgjør den latente trus-
sel. 

c) Det skapte beskrives som ting.   

d) Det skapte er godt.  Ingenting er vanhellig eller urent av det vi trenger til vårt 
livsopphold.  Jf Mt 15:11, Rom 14:14, 1 Tim 4:1-9, Tit 1:15.   

e) Det enkelte menneskes eksistens er ingen tilfeldighet.  Kronen på verket er 
mennesket i den kjønnspolare relasjon mannlig kjønn og kvinnelig kjønn.  Men-
nesket er underordnet Skaperen og står til regnskap for ham – ikke omvendt.  Jf 
Rom 9:20, 11:33-36.   

f) Alt har Gud skapt for oss, til vårt eksistensgrunnlag.  Mennesket kommer der-
fra og har ingenting som det ikke har fått, jf 1 Kor 4:7.  Vi står i et mottagerfor-
hold til Skaperen, og gavene er uttrykk for hans omsorg som opprettholder sitt 
verk.  Jf Neh 9:6, Sal 104, Jes 42:5, Jer 10:12ff, Am 4:13, Mt 6:25ff.   

Vårt jordeliv forløper i et samspill mellom krefter og levekår i balanse.  Det 
skapte er ikke et råstoff som får verdi gjennom vår bruk av naturressursene.    

g) Ikke det skapte, men Skaperen tilkommer all ære og lydighet.  Jf Rom 1:25ff.   

h) Menneskets livsverden er begrenset til den verden vi sanser, enten umiddel-
bart eller ved hjelp av mikroskop og teleskop.  Denne livsverden er vårt skaper-
gitte, ufrakommelige opphav.  Vi lever våre liv i intersubjektivitetens verden, og 
den er liten sammenlignet med mikro- og makrokosmos.   

i) Guds skaperverk omfatter alt synlig og usynlig:  

Den synlige verden, f eks Apg 4:24, 14:15, 17:24.   

Den usynlige verden, f eks Rom 8:39, Kol 1:16.   

j) Skaperverket omfatter tre områder (el dimensjoner):  

1) Den ”synlige” verden – menneskets verden.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 24 

2) Helvetet (Gehenna), hvor Gud holder fiendemaktene under kontroll, Jes 
14:4-15 (jf 2 Pet 2:4, Åp 12:3f), Jona 1-2 (Mt 8:24-26, Apg 27:14ff).   

3) Den himmelske (angeliske) verden, hvor Guds gode engler tjener Gud.   

Den gudsenterte utleggelse i Nytestamentet   

Her følger en oppstilling i form av kommentarer, sitater og hentydninger.  Først 
den gudsentrerte (teosentriske) fremstilling, 1 Mos 1:ff, deretter den mennes-
kesentrerte (antroposentriske) fremstilling.  (De har jeg laget ved hjelp av index 
locorum i Biblia Hebraica og Novum Testamentum Graece.)      

1 Mos 1:1-3:   

Joh 1:1-3 - I begynnelsen var Ordet og Ordet var hos Gud og Ordet var Gud.  Han 
var i begynnelsen hos Gud.  Ved ham er alt blitt til og uten ham er ingenting blitt til 
av alt det som er blitt til.   

Kol 1:15f – Han er den usynlig Guds bilde, førstefødt før hele skapelsen.  Ved ham 
ble alt skapt i himlene og på jorden, det synlige og det usynlige, troner, herredøm-
mer, makter og myndigheter.  Alt er skapt ved ham og til ham.  Han er før alt, og alt 
består ved ham.   

2 Kor 4:6 – Gud som sa: ”Lys skal lyse frem av mørket”, han lyste i våre hjerter til 
opplysning om Guds herlighets kunnskap i Kristi ansikt.   

Heb 1:3a – (Sønnen) er hans (Guds) herlighets gjenskinn og hans vesens bilde og 
bærer alt med sitt kraftige ord.  

Det synes underlig at lyset ble skapt før solen.  Men slik er historien om det 
store kosmos.   

Skapelsesberetningen gir innsikt i Guds visdom fra ”før verdens grunnvoll ble 
lagt”, Mt 25:34.  (1) En grunnleggende viten om Gud, mennesket og verden, 
Rom 1:19f.  (2) En utfyllende viten til kunnskap begrunnet i erfaring og historisk 
dokumentasjon.  (3) En ordformidlet innsikt i Guds handlende allmakt.  Guds 
skapende ord formidler denne innsikt i en dennesidig, sansbar verden.    

Ord 8:22-36, Sal 33:6, 110:1.   

Joh 5:17, 8:58, 10:27-30, 33-38, 11:40, 13:31f, 14:9-11, 17:5, 22, 24, 20:28.   

1 Joh 1:1f, 5:20.  Åp 3:14, 4:11, 19:13.  Fil 2:6, 2 Kor 4:4-6, Tit 2:13, osv. 

V 9:   

2 Pet 3:5 – himlene fantes fra urtid av og /…/ jorden er blitt til av vann og ved vann i 
kraft av Guds ord. 

V 11f: Heb 6:7 – Den jord som drikker regnet som ofte faller på den, og bærer 
grøde til gagn for dem som dyrker den, får velsignelse fra Gud.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 25 

V 22, 26f:   

Kol 3:10 – kle dere i det nye (menneske), som blir fornyet til kunnskap i samsvar 
med hans bilde som skapte det.   

Heb 2:6f (Sal 8:5f).  Jf Mt 22:11, 20.  Rom 6:4, 8:29, Ef 2:10, 4:24. 

V 27 (5:1-3, 9:6b):   

Mt 19:4 – Har dere ikke lest at Skaperen fra begynnelsen skapte dem til mann og 
kvinne og sa: ”Derfor skal en mann forlate sin far og mor, og de to skal være ett 
kjød”.   

Mk 10:6 – fra skapelsens begynnelse gjorde Gud dem til mann og kvinne.   

Jak 3:9b – menneskene som er skapt til Guds avbilde.   

Ef 4:24 – ikle dere det nye menneske, som er skapt til Guds avbilde i sannhetens 
rettferdighet og hellighet.   

1 Kor 11:7 – En mann bør ikke tildekke hodet, for han er Guds avbilde og ære, 
men kvinnen er sin manns ære. 

V 31:   

Mk 7:37 – Alt har han gjort vel. 

2 Mos 2:2:   

Heb 4:3, 10 – Vi som er kommet til tro, kommer inn til hvilen. /…/  Den som er 
kommet inn i hans (Guds) hvile, har også fått hvile fra sine gjerninger, liksom Gud 
fra sine (v 1-10 om sabbatshvilen - håpet).  Jf Åp 14:13. 

Den menneskesentrerte utleggelse i Nytestamentet: 

2 Mos 2:7  

1 Kor 15:45, 47 – Så står det skrevet: ”Det første menneske, Adam, ble til en le-

vende sjel, den siste Adam til en levendegjørende Ånd.”  /…/ Det første menneske 

er fra jorden, av jord, det andre menneske er fra himmelen.   

Jf Lk 1:78.  Joh 3:13, 31-35, 5:21, 6:23, 20:22.  Rom 5:14f, 1 Kor 15:21f, Fil 2:6-9.   

V 9:   

Åp 2:7b – Den som seirer, ham vil jeg gi å ete av Livets tre, som er i Guds paradis.  
Jf 22:2, 14, 19. 

V 16f:   

Rom 5:12 – Ved et menneske kom synden inn i verden, og ved synden døden, og 
døden kom således over alle mennesker, siden alle har syndet.   

6:23 – Syndens lønn er døden, men Guds nådegave er evig liv i Kristus Jesus, vår 
Herre.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 26 

1 Tim 5:6 – Men den som gjør seg gode dager, er død, skjønt han lever.   

Jak 1:15 – Når begjæret har unnfanget, føder det synd, og når synden er fullt utvik-
let, føder den død.   Jf Rom 5:12ff, 6:23, 7:5.  

V 18, 22:   

1 Kor 11:8f – Mannen er ikke av kvinnen, men kvinnen av mannen.  Mannen ble 
heller ikke skapt for kvinnens skyld, men kvinnen for mannens.   

1 Tim 2:13 – Adam ble først skapt, deretter Eva.   

En profeti om Kristus ”den førstefødte”, se 1 Kor 11:3, 8f, 11f, jf 7:4.  Rom 8:29, Kol 
1:15, Heb 1:6.   

Den himmelske brudgom, Mt 9:15, 25:1-13, Ef 5:22ff, Åp 21:2. 

V 24:   

Mt 19:5 – Derfor skal mannen forlate far og mor og holde seg til sin hustru, og de to 
skal være ett kjød (jf Mk 10:7f).   

1 Kor 6:16 – vet dere ikke at den som holder seg til skjøgen, er ett legeme med 
henne?  Det heter jo: ”De to skal være ett kjød”.   

Ef 5:31 – Enhver av dere skal elske sin hustru som seg selv, men kvinnen skal ha 
aktelse for sin mann. 

Syndefallet utlagt i Nytestamentet   

1 Mos 3:1:   

2 Kor 11:3 – jeg er redd for at liksom slangen bedro Eva med sin list, så skal også 
deres sinn forderves, så dere kommer bort fra den oppriktige troskap mot Kristus.   

Åp 12:9 – Den store drage, den gamle orm, som kalles djevel og satan, ble kastet 
ut, han som forfører hele verden, han ble kastet ut til jorden, og hans engler ble 
kastet ut med ham (jf 20:2).  

V 4 + 13:   

Joh 8:43f – Hvorfor forstår dere ikke min tale?  Jo, fordi dere ikke kan høre mitt 
ord.  Dere har djevelen til far, og hva deres far begjærer, vil dere gjøre.  Han var en 
morder fra begynnelsen, og han står ikke i sannheten, for sannhet fins ikke i ham.  
Når han taler løgn, taler han av sitt eget, fordi han er løgner og løgnens far.  2 Kor 
11:3.  Jf 1 Joh 3:8, Jud 6.   

V 6:   

1 Tim 2:14 – Adam ble ikke forført, men kvinnen ble forført og falt i overtredelse.   

1 Joh 2:16 – Alt det som er i verden, sanselig begjær og øynenes lyst og hovmodig 
skryt på grunn av rikdom - det er ikke av Faderen, men av verden.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 27 

Jak 1:14f – Enhver blir fristet når han dras og lokkes av sitt eget begjær.  Når be-
gjæret har unnfanget, føder det synd, og når synden er fullt utviklet, føder den død.  

V 13:   

2 Kor 11:3 – jeg er redd at slik slangen narret Eva med sin list, skal også deres 
tanker bli ført på avveier, bort fra den oppriktige og rene hengivenhet til Kristus.   

1 Tim 2:14 – Adam ble ikke forført, men kvinnen lot seg forføre og brøt budet.  Jf 1 
Mos 3:1, 4, 6. 

V 14f:   

Åp 12:9 – Den store drake ble styrtet, den gamle slange, han som kalles djevelen 
og satan og som forfører hele verden, han ble kastet ned på jorden og hans engler 
med ham.   

V 15:  

Heb 2:14f – Siden barna er mennesker av kjøtt og blod, måtte også han bli men-
neske som de.  Slik skulle han ved sin død gjøre ende på ham som hersker ved 
døden, det er djevelen, og befri alle dem som av frykt for døden var i trelldom hele 
sitt liv.   

1 Joh 3:8 – Den som gjør synd, er av djevelen, for djevelen har syndet fra begyn-
nelsen.  Derfor ble Guds Sønn åpenbart, for at han skulle tilintetgjøre djevelens 
gjerninger.   

Rom 16:20 – Fredens Gud skal snart sønderknuse satan under deres føtter.  Jf Lk 
1:74.  Joh 1:14, 8:36, 12.31, 16:11.  Rom 8:15, 1 Kor 15:54-57, Fil 2:7, 2 Tim 1:9f. 

V 16:   

1 Kor 14:34b - de (kvinnene) skal underordne seg, som også loven sier.   

Ef 5:22f – Dere hustruer skal i forholdet til deres menn være som til Herren.  En 
mann er nemlig hustruens hode, liksom Kristus er kirkens hode.  Han er selv sitt le-
gemes Frelser.   

1 Tim 2:11-15 – En kvinne skal ta imot læren i taushet, hun skal underordne seg.  
Jeg tillater ikke en kvinne å opptre som lærer, heller ikke å være herre over man-
nen, hun skal være stille. /…/ Adam ble skapt først, og så Eva.  Og Adam ble ikke 
forført, men kvinnen lot seg forføre og brøt budet.  Men hun skal bli frelst, gjennom 
sin barnefødsel, så sant hun holder fast ved tro, kjærlighet og helliggjørelse og le-
ver som det sømmer seg.   

1 Pet 3:1f – På samme måte bør dere hustruer underordne dere deres menn, så 
også de som ikke tror på ordet, kan vinnes uten ord ved hustruens vandel (jf 2:21-
3:2, Ef 5:22ff).  

Jf Joh 14:28. 1 Kor 3:23, 4:17, 11:3, 16, 15:27f.  Kol 3:18, Tit 2:3-6.   

V 17f:   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 28 

Heb 6:8 – Men om den (jorden) bærer tornebusker og tistler, er den udugelig og 

forbannelsen nær, og slutten for den er å brennes.  Jf Mt 13:7. 

V 19:   

2 Tess 3:10b – Om noen ikke vil arbeide, skal han heller ikke ete.   

Jf Ef 4:28.  Apg 20:34, 1 Tess 4:11f, 2 Tess 3:8, 12f.  

V 22 + 24: Se 2:9.   

Livet under syndefallets kår bærer forbannelsens stempel, 1 Mos 3:14ff.  Ver-
den er i den ondes vold, 1 Joh 5:19, og underlagt forgjengelighet, Rom 8:19ff.  
Allikevel er gjenløsningen ingen frelse fra det skapte.  Tvert imot.  Det skapte 
blir gjenløst.  

Noen holdepunkter i undervisningen :   

1) Budskapet i skapelsesberetningen er gitt i og med ordene i en realistisk frem-
stilling.  Noe fremgår umiddelbart i det ytre perspektiv - i kontrast til skapel-
sesmyter.  Budskapet fins bekreftet og tydeliggjort i det apostoliske og profe-
tiske Kristus-vitnesbyrd, fra ham som er skaperverkets mellommann. 

2) Skapelsesberetningen omhandler et under som overgår alle myter om urhis-
torie, og formidler et meningsgivende alternativ til ateistisk tilfeldighetstro (ate-
istisk evolusjon).  Budskapet sier om Skaperen at han er god, og nærværende 
og virksom med sitt ORD i det skapte.  Ordet er ”tilværelsens grunnelement” (A 
Valen Sendstad).   

Ingenting blir til av seg selv, eller består i kraft av egenaktivitet.  Væren er et 
under.  Gud ER underfull.  I kraft av seg selv er han altets opphav.  Luthers for-
klaring starter i den rette ende: ”Jeg tror at Gud har skapt meg og alle andre 
skapninger.”   

Rom 4:17b – Gud /…/ som gjør de døde levende og som kaller på det som ikke er, 

så det er.   

3) Sett i oppfyllelsens perspektiv, er kirkens Lærer Guds inkarnerte Logos i Jesu 
skikkelse.  Han vet best som er født av Faderen fra evighet.  Faderen er oppha-
vet til verket, Sønnen er midleren og Ånden er livgiveren.   

Joh 1:1-14, 3:5-8, Kol 1:15-23, Heb 1:3ff, osv.  

I sentrum for skapelsesberetningen står ikke det skapte, men den treene Gud i 
hans handlende eller ”aktuelle allmakt” (Tore Wigen).  I sentrum for Guds frel-
sesplan fra evighet av står Guds hemmelighet – Sønnens frivillige tilsynekomst i 
Jesu skikkelse, og i sin lidende lydighet stilt frem for verden i Jesu avmakt på 
korset.  Den gode Skaperen har gitt seg selv til kjenne som Gjenløseren - med 
en godhet som overgår all forstand.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 29 

Ord 8:22f, Kol 1:17, Apg 17:28. 

4) Den sanseverden vi finner ”naturlig”, er i seg selv et under.  Guds kraft eller 
energi er ikke noe fysisk uformidlet (jf gnostisisme, spiritualisme, New Age).  
Det ligger utenfor mennesketankens muligheter å fatte opprinnelsen til den 
verden vi sanser.  Vi kan heller ikke av oss selv fatte Guds virksomme nærvær – 
hans immanens i det skapte.  Det ”åndelige” ved den verden vi sanser, er 
åpenbaringsordets tydning.  Den bortforklarer ikke vår sanseverden, men for-
klarer den (T Wigen s 297f).  Denne tydning er gitt videre til kirken i og med 
apostelordets lære fra skaperverkets midler.  

Hva Gud taler, det skjer.  I så henseende er det ingen forskjell mellom skapelse 
og gjenløsning.  Åpenbaringsordets Gud er Skaperen og Gjenløseren.  Vi er 
henvist til Guds skapende ord, nærværende og virksomt i fysikk og kjemi.   

Sal 33:9, jf Jos 23:14ff, Jes 34:16b.   

5) Det er kirkens oppgave å formidle Skaperens tydning av det skapte.  Det 
fremstår i smått og stort som Guds verk, men okkupert av Guds fiendemakter 
og underlagt sykdom, lidelse og død.     

6) Med syndefallet trådte Guds fiendemakter inn i skaperverket.  Denne hen-
delse fikk avgjørende betydning for Guds forhold til menneskene, og for men-
neskenes forhold til Gud og hans verk.  Det umiddelbare samfunn med Gud ble 
brutt.  Samtidig peker beretningen utover seg selv – til gjenopprettelsen i Guds 
utsendte, Kristus Jesus 

1 Mos 3:15, jf Joh 17:3. 

7) Guds underfulle gjerninger gjenspeiler og bevitner Guds kraft, visdom og 
godhet.  Skaperverkets tause vitnesbyrd har lovens fortegn i våre livserfaringer, 
både gode og vonde.  De peker utover seg selv og reiser spørsmålet: ”Hva har 
jeg fortjent?”     

Guds kraft, Sal 115:2f.  Guds visdom, Sal 104:24, 136:5.  Guds godhet, Sal 136.   

Om skapelse og gjenløsning   

Gud opprettholder sitt falne skaperverk på to måter: Han lar lovmessigheten i 
det skapte bestå, Jer 31:35ff, og han fører en uavbrutt kamp mot kaosmaktene. 

1 Mos 8:22, Ord 8:29, Jer 5:22.  

Sønnen Kristus Jesus er skaperverkets midler – «Ordet». 

1 Mos 1:1, Joh 1:1.  Alt er skapt ved ham, Heb 1:2f, Åp 3:14, og til ham, Kol 1:16, 

Ef 1:19ff.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 30 

Som midleren er Kristus skaperverkets midlertidige mål.  Når han har overvun-
net alle fiendemakter, skal han på Dommens dag overgi Riket til Faderen og 
underlegge seg Ham som la alt under Sønnen 

1 Kor 15:24-28.   

Allerede skapelsen er et ledd i Guds gjenløsningsplan.  Til planen hører Messias-
løftet til Abraham, Israels utfrielse fra trelldommen i Egypten, og dertil utfriel-
sen fra Babel.  

Ef 1:10.  1 Mos 12:2f.  Jes 43:1, 15ff.  Jes 44:21-28, 45:9-11, 18ff.   

Til oppfyllelsen hører Sønnens unnfangelse og fødsel i Jesu skikkelse, deretter 
opprettelsen av den nye pakt i Jesu Kristi blod, og den nye pakts gudsfolk - Kris-
ti kirke, hvor Ånden skriver Guds vilje i hjertene.  I interimtiden mellom Pinse-
dagen og Dommens dag følger kirkens misjon, som avsluttes med Kristi synlige 
komme i sin Guddoms herlighet og med en ny himmel og ny jord. 

Lk 1-2, Joh 1, Heb 1f.  Apg 2.  Jes 65:17, Åp 21:3. 

I dette frelseshistoriske perspektiv er allerede gjenløsningen i Kristus en ska-
pergjerning.  Han er både «hvetekornet» og «førstegrøden», 

2 Kor 5:17, Gal 6:15, Ef 4:24, Kol 3:10.  Joh 12:24, 1 Kor 15:20. 

Nyskapelsen begynner i deres liv som tror evangeliet.  

Jer 31:33, Esek 11:19, Sal 51:12.   

Kristi gjenkomst på den ytterste dag fullender Guds rike i det gjenløste skaper-
verk.  Også da er Kristus Midleren.  I mellomtiden (interimtiden) er han virksom 
i de troende med Den Hellige Ånd med målet for øyet. 

Jes 65:17, 66:22.  Rom 8:19-23, 2 Pet 3:13, Åp 21:1-8, 2 Tess 1:10.  (Jf slutten av 

Luthers forklaring til Tredje trosartikkel.)   

Åpenbaringsordets Gud er underfull, og underfullt er alt Guds verk.  Gjerninge-
ne vitner om ham, og størst blant dem er Guds frelsesverk i Kristus.   

1 Pet 2:9.  Jos 3:5, Sal 139:14, Joh 1:14, 1 Joh 1:1-4, Mt 21:42.   

 

 

 

 

 

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 31 

GUDSFORNEKTENDE EVOLUSJONISME   
 

Det er forskjell på utviklingsteori og evolusjonisme   

Forskning har belyst det psykobiologiske fellesskap mellom mennesker og dyr, 
og dermed gitt økt innsikt i menneskets egenart.  Ny viten kan endre eller er-
statte eldre teorier.    

Med evolusjonisme sikter vi til en omfattende og lukket (ateistisk) virkelighets-
tolkning, uten rom for det overnaturlige i naturprosessene (naturalisme).  Evo-
lusjonistene påstår at naturvitenskap er begrenset til ”naturlige” ting og pro-
sesser som fornuften kan forklare, mens de overnaturlige, uforklarlige ting lig-
ger utenfor fornuftens område og har ingenting med vitenskap å gjøre.   

Eksempel: Deisten Charles Darwin ga rom for en gud utenfor en verden styrt av na-

turlovene og forvist til ”hull” i menneskets viten.   

Mange naturforskere gjør som Darwin – de opererer med en gudsforestilling 
som om den er åpenbaringsordets treéne Gud.  Bordet fanger.  De forholder 
seg til Bibelens skapelsesberetninger på biblisistisk vis, som om naturforskeren 
har umiddelbare tilgang til tekstenes mening og kan falsifisere dem med fakta-
basert viten.   

Eksempel: Den verden vi sanser, er ikke fullkommen.  Hvis verden var skapt av 

Gud, ville alt vært fullkomment.  Altså fins det ingen skapergud, og evolusjon er 

eneste mulighet til å forstå verden.   

Dette ateistiske resonnement overser forholdet mellom godt og ondt, og avvi-
ser et syndefall begrunnet i Guds fiendemakter.  Premiss og konklusjon oversti-
ger tankens muligheter.  Hvordan kan ateisten vite noe om den viten han avvi-
ser?  Var ateisten tilskuer til ”Big Bang” for 13,7 milliarder år siden?  Eller kan 
ateisten sette seg i tilskuerposisjon - og med ”en teori om alt” gjøre gudsfore-
stillingen overflødig?  Tilfeldighetstroen er en uholdbar posisjon, begrunnet i et 
selvoppfyllende premiss – dens religiøse moment. 

Kirken bekjenner ”skaperen av himmel og jord, av alt synlig og usynlig”.  Åpen-
baringsordets Gud anvender et språk som overstiger alle beregninger og teo-
rier.   

Filosofiske retninger har i tidens løp bundet naturvitenskap til falske forutset-
ninger, så dens talsmenn fremstod som propagandister for et ”vitenskapelig” 
livssyn.  Historisk sett var forholdet et annet.  Det kristne Europa ga i middelal-
deren enestående forutsetninger for naturforskning.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 32 

Både Copernicus, Descartes, Newton, Galileo og Kepler (og mange med dem) 
ga rom for gudstro i sin forskning, og oppfattet naturlovene som en del av ska-
perverket.  De gjorde oppdagelser i ”Guds håndverk”, men avstod fra en omfat-
tende og lukket virkelighetstolkning.  Hvorvidt deres gudstro berodde på speku-
lasjon eller viten fra åpenbaringsordets Gud, lar vi ligge.  Poenget er motive-
ringen: Det er vel verdt å fremskaffe faktabasert viten om skaperverket, til gagn 
for menneskene, dyrene og all naturforvaltning.  Under dette arbeid har en ut-
viklingsteori mye for seg og synes vel dokumentert. 

Evolusjonistens tilfeldighetstro 

postulerer livets tilblivelse av seg selv, i en teknisk-kjemisk sjanseprosess over 
millioner av år, like fra urcellen til planter, dyr og mennesker.  Det er tale om en 
identitetsgivende avstammingslære (el differensieringslære) som sammenbin-
der alt liv.  Denne forklaringsteori lar den best skikkede overleve i kampen for 
tilværelsen, men forklarer logisk sett ingenting, for den best skikkedes overle-
velse er den overlevendes overlevelse (tautologi).  En modifisert forklaringsmå-
te gir rom for en guddommelig livskraft som styrer alt levende og er virksom i 
det skapte (vitalisme).   

Tilfeldige mutasjoner og naturlig utvalg forklarer overgangen fra en art til en 
annen (makroevolusjon), og forklarer utviklingen innen samme art (mikroevo-
lusjon).  Mange har påpekt at denne tilfeldighetsteori utelukker den døde ma-
terie og den kulturelle dimensjon ved menneskenes liv.  

Det er særlig tre påstander som krever begrunnelse i faktabasert viten:  

(1) Organisk liv oppstod ved en tilfeldighet av uorganisk materiale,  

(2) nye arter oppstod av eksisterende arter, og  

(3) utviklingen skjedde ved tilfeldige mutasjoner og naturlig utvalg.   

Faktabasert viten vil uansett resultat kreve omfattende tolkninger av den ver-
den som er tilgjengelig for menneskers observasjon og matematiske bereg-
ninger.   

En av de ledende ateister gjennom siste generasjon – Richard Dawkins, var tid-
lig klar over at ikke alt blir overført gjennom gener, og likevel fant han en sam-
menheng mellom biologisk og kulturell evolusjon fra lavere til høyere nivå (The 
Selfish Gene. 1976).  Den art som er best tilpasset miljøet, fører genene videre i 
en selvstyrende logisk prosess (Blind Watchmaker. 1986).  Denne prosess fant 
han i barnets miming like fra småbarnstadiet, og den la han til grunn for en om-
fattende teori om mimetikk.  Det er gammelt nytt at barn på denne måte tileg-
ner seg kulturelle ferdigheter (enkulturasjon), men miming er kun en bit i det 
omfattende og kompliserte fagfelt som omhandler kulturformidling, herunder 
kontinuitet og endringer innen kollektivtradisjoner.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 33 

Problemet oppstår med koblingen biologisk og kulturell evolusjon.  Den biolo-
giske utvikling - i en fremadskridende prosess mot stadig nye nivåer, lar seg 
vanskelig overføre til kulturhistorien.  Fremskritt gjøres stadig på mange felt, 
innen teknologi, legevitenskap, marin biologi, landbruk, osv.  Dermed er livet 
blitt lettere å leve for mange.  Og samtidig er bildet tvetydig.  Fremskritt gir 
også ondskapen muligheter og truer med jordens snarlige undergang.  Proble-
met er mennesket.   

Ateistiske humanister i Dawkins følge retter skytset mot «religion» - og især 
kristendommen, fordi den hindrer menneskene i å tenke de nye tanker som 
bringer menneskene opp på høyere kulturnivå.  Mange har tenkt i de baner, og 
utnyttet sin maktposisjon til dette formål – en Marx, Hitler, Stalin og mange fle-
re.  Ondskapens og lidelsens problem består.   

Åpenbaringsordets Gud har talt i en bevitnet historie 

Åpenbaringsordets Gud har talt og gitt den grunnleggende og omfattende viten 
om sitt skaperverk – synlig og usynlig.  Et enkelt svar gis med Luthers forklaring 
til Første trosartikkel:  ”Jeg tror at Gud har skapt meg og alle andre skapninger” 
osv.  Astrofysiker eller barn gjør ingen forskjell.  De kan godt dele samme guds-
tro med Kristus Jesus kilde, og be med de samme ord: «Fader vår, du som er i 
himmelen» (grunnteksten: himlene). 

Åpenbaringsordets Gud er underfull og uutgrunnelig i alt sitt verk, men taus er 
han ikke.  Gud har talt i en bevitnet historie og gitt menneskene den basisviten 
vi trenger om Gud, mennesket og verden.  Denne viten krever en annen til-
nærming enn den biblisistiske.   

Vi har ingen direkte tilgang til å forstå beretningene om skapelse og syndefall.  
Den rette utleggelse er her som ellers gitt stykkevis, og samtidig gir den nok av 
meningsgivende holdepunkt.  Skaperverkets midler har utlagt skapelsesberet-
ningen.  Han er Jesu persons hemmelighet, både midleren, hvetekornet og 
førstegrøden i Guds skapelse og gjenløsning. 

Menneskets kulturoppdrag  

1 Mos 1:28 – Gud velsignet dem og sa til dem: «Vær fruktbare og bli mange, fyll 

jorden og legg den under dere!  Dere skal råde over fiskene i havet og fuglene un-

der himmelen og alle dyr som det kryr av på jorden… 

Guds kulturoppdrag til mann og kvinne er omfattende og frister til overtramp.  
Denne fristelse omfatter også de naturvitenskapelige virksomheter.   

Eksempel: Den ateistiske evolusjonisme som utelukker Guds opprettholdende og 

skapende gjerning i det skapte.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 34 

Det fins mye velfundert viten om menneskets særstilling som åndsvesen.  Like-
vel har evolusjonismens lukkede forklaringsmyte omfattende og negative følger 
for menneskenes livsopplevelse og moral.  Vi har evnen til å skille mellom godt 
og ondt, og føle skyld og skam, men evnen må forsvares og oppøves fra barns-
ben av.  Vi søker mening i vår tilværelse, eller resignerer i vår håpløshet.  Vi 
kommuniserer erindringer og formidler kunnskap om vår historie.  Osv.   

Et alternativ til den ateistiske evolusjonisme er den forskning som avdekker 
lovmessighet og hensiktsmessighet i naturhistorien, også kalt ”intelligent de-
sign” (kreasjonisme).  Kompleksiteten i sammenhengene synes å peke ut over 
seg selv til en virksom intelligens bak det skapte.  Denne antagelse er ikke noe 
gudsbevis, men en forklaringshypotes.   

Forskernes hypoteser og teorier søker begrunnelse i faktabasert viten.  Det er 
en begrunnelse av begrenset art, for den reiser nye spørsmål og krav om om-
fattende og meningsgivende svar.  Og svarene fins representert med mennes-
ker som hyller ideologier, religioner og livssyn i et uoverskuelig mangfold.   

Guds tilsynekomst i «Bibelens intensjonsområde» 

Den gode Skaperen unndrar seg våre beskrivelser.  I naturen er han den skjulte 
Gud, skjult bak naturens maske.  Han viser seg indirekte, slik han vil.  Guds til-
synekomst (epifani) er ”Ordet” som ble mennesket i Jesu skikkelse, og som led, 
døde og oppstod på den tredje dag, «slik Skriftene har sagt» ( 1Kor 15:3).  Han 
er den åpenbarte Gud.   

Denne person er det hemmelighetsfulle og uutgrunnelige ”JEG ER”, som åpen-
barer Guds NAVN eller vesen for menneskene, Joh 14:7 – Den som har sett 
meg, har sett Faderen.  - Guds vesen og kilden til alt det skapte – synlig og 
usynlig – er den selvhengivende kjærlighet i gudmennesket Jesus fra Nasaret, 
lydig til døden på korset (1 Kor 2:2, jf Jes 53:3).  Gjennom ham lærer vi den 
eneste sanne Gud å kjenne i hans trofasthet.  Guds endegyldige vitnesbyrd er 
Jesu oppstandelse fra de døde. 

Altså foreligger det gudgitte alternativ til evolusjonismen i det som kalles ”Bibe-
lens intensjonsområde”, nemlig i en bevitnet Jesus-historie.  Jesu undervisning i 
”Skriftene” (GT) har gitt det meningsgivende innhold til hans person og verk.  
Han er midleren for skapelse og gjenløsning, og midleren har tydet beretninge-
ne om skapelse og syndefall.  De handler ikke om faktabasert naturvitenskap, 
men gir den meningsgivende basisviten om Gud, mennesket og verden.  Vår til-
gang til denne viten er Guds løfter og oppfyllelser i en bevitnet Jesus historie.   

Joh 5:46 – Om dere trodde Moses, skulle dere tro meg, for om meg skrev han.  Mt 

17:5 - Hør ham!   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 35 

Mennesker spør, men langt fra alt er besvart eller lar seg besvare.  Ved Jesus 
Kristus lærer vi den gode Skaperen å kjenne som skaperverkets Gjenløser.  Det 
er hovedsaken.  Blir vi fristet til å tyde Bibelen på egen hånd – i overmot, bør vi 
følge Martin Luthers råd - ”å ta hatten av” og gå videre.   

 

 

 

MANN OG KVINNE I DET SKAPTES 

ORDEN, FALL OG GJENLØSNING 
 

Guds åpenbaringsord om mann og kvinne gir basiskunnskap om den virkelighet 
vi sanser og lever i.  Det overordede tema er det skaptes orden, fall og gjenløs-
ning, og veien tilbake til et gjenopprettet gudssamfunn.  Denne kunnskap om-
fatter det faktiske forhold mellom motstående kjønn i deres karakteristiske 
ulikhet og i hvert deres kall.   

Åpenbaringsordets Gud gir kunnskap om den virkelighet vi sanser før vi tenker.  
Ordet kommer.  Ordet viser til sitt verk – synlig og usynlig - og gir den grunnleg-
gende viten.  Uten Guds talte og inkarnerte Ord, er denne kunnskap utilgjenge-
lig, sanseverdenen ubegripelig, og vi selv henvist til spekulasjon i utallige vari-
anter (herlighetsteologi).   

Dåpens forpliktelse og kirkens mandat 

Dåpen til Jesu død og oppstandelse forplikter til et liv i den apostoliske kirke- og 
læretradisjon fra Jesus Kristus.  Da lever vi med Kristus til gave i den skriftbund-
ne tradisjon på kirkens grunn, og avlegger handlingens vitnesbyrd om den gode 
Skaperen og det skapte, enhver i sitt kall.   

Kirkens vitnesbyrd om den gode Skaperen er bundet til åpenbaringsordets 
sammenfall med faktiske forhold og historiske realiteter.  Det ligger utenfor 
kirkens sendelse og mandat å forplikte politikere på en bestemt løsning i for-
valtningsspørsmål.  Det er statens oppgave, i kraft av dens mandat - å beskytte 
borgernes liv og eiendom, og dermed god samfunnsorden og rettferdig forde-
ling av fellesgoder.   

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 36 

Hankjønn og kvinnekjønn i Guds visdom 

1 Mos 1:27 – til mannlig og kvinnelig skapte han dem (grunnteksten har adjektiv).  

Denne basiskunnskap om mennesket omfatter mann og kvinne i deres gudbil-
ledlige likhet, og i deres kjønnsbaserte ulikhet i hvert deres oppdrag.  Det er 
Adams oppdrag å være forvalter (1 Mos 2:8, 19) og prest (2:16).  Det er Eva’s 
oppdrag å ivareta det menneskelige fellesskap i sin posisjon som ”medhjelp” og 
”likeverdig motsvarighet”, (2:18, 23).  

Gud stadfestet dette forhold da «Ordet ble mennesket», Joh 1:14.  Foreningen 
av Guddom og manndom i Jesu person – underet over alle undere – binder 
mann og kvinne til Guds visdom – Faderens enbårne Sønn i Jesu ringe skikkelse, 
lydig til døden på korset.  Guds visdom avslører menneskets dårskap eller 
overmot i stadig nye former – i moderniteten samfunn mennesket som tenkt 
forestilling eller idé, som manifesterer sin skapertrang i nydannelser uavhengig 
av kjønn.   

Uttrykket «det postmoderne samfunn» varsler noe nytt, men fortsetter i det 
gamle spor – å agere gud opphøyd over det skapte.  Postmodernismens grunn-
holdning er postfaktuell.  Den dyrker det subjektive på bekostning av kjensgjer-
ninger, og dekonstruerer forholdet mann og kvinne med forkjærlighet for ny-
dannelser uavhengig av kjønn. 

Eva’s fall gjelder budet som hun lærte av Adam i hans prestekall (3:3).  Adams 
fall viste svakhet for hustruens innflytelse (3:6).  Etter fallet demonstrerer 
Adam den knuste maskulinitet, som overfører skylden på Gud og hustruen 
(3:12), mens Eva er uforbeholden i tapet av Adams mannlighet (3:13).  Guds 
straffedom rammer Adam hardt og nådeløst, som må virkeliggjøre sin mandig-
het i slitet for det daglige brød (3:17-19).  Mildere er dommen over Eva, som får 
erfare velsignelsen i kvinnelige grunnrelasjoner (3:16).   

Kjønnenes egenart i hver deres begavelse bunner i biologiske (genetiske), fysio-
logiske og hormonelle forskjeller.  Med hensyn til graviditet, amming og den 
praktiske omsorg for barn og hjem, er kvinnen den utsatte part (1 Pet 3:7 - den 
svakere part).  Denne utsatte posisjon appellerer til mannens beskytterinstinkt.   

Psykologisk sett utfyller kjønnene hverandre på grunn av hjernefysiologiske 
forskjeller.  Generelt sett er mannen best på strukturer og organisasjon, over-
blikk og orden, og helst i konsentrasjon om èn ting, - og kvinnen best på sosiale 
relasjoner, med sans for nærhet, innlevelse og personlig varme, og gjerne med 
tanke for mange ting på en gang.  Samtidig gir slike (og andre) karakteristika 
rom for store personvariasjoner til berikelse for det sosiale liv på alle nivå.   

Det skapergitte forhold mellom mann og kvinne på jorden peker utover seg 
selv til kommende realiteter.  I Bibelens indre perspektiv merker vi oss at alle 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 37 

kjønnsrelevante tekster er innordnet skaperverkets gjenløsning og det him-
melske bryllup (Åp 21:1f, 10f, 19:6-9, jf 21:8, 22:15).   

Ethvert brudd på den skapergitte kjønnsrelasjon er ufornuftens gudsopprør.  
Følgende skisse illustrerer det sammenfallende forhold mellom Guds ord og det 
skapte:  

Forholdet Guds ord og det skapte 

Joh 1:14 – Ordet ble menneske og tok bolig iblant oss, og vi så hans herlighet, den 
herlighet som den enbårne Sønn har fra sin Far, full av nåde og sannhet.  (2 Mos 
33:18f, 34:6, Jes 40:5, 60:1.  Lk 9:32, 2 Pet 1:16, Ef 5:14.) 

Skaperen har bundet menneskene til sitt skaperord.  Gjennom det inkarnerte 
Ord lar han oss kjenne ham som den gode Skaperen og hans gode vilje med oss 
(Kol 1:15-20, jf Fil 2:6-11). 

Mann og kvinne er skapt til Ham som bevitner og tyder forholdet i sitt forhold 
til sin kirkebrud, den ène, hellige Kirke (Ef 5:22ff).  Hun på sin side bevitner for-
holdet i hjem og menighet – i menigheten ved å kalle skikkede menn til preke-
nembetet, i samsvar med Herrens bud.  Kirkens gudgitte orden stadfester og 
bevitner Skaperens orden til velsignelse for menneskene (1 Tim 2:12f, 1 Kor 
11:8, jf 1 Mos 1:27, 2:18, 22).   

I sitt morskall vitner kristne mødre om den gode Skaperen, som hun har lært å 
kjenne i Kristus Jesus.  Nytestamentet gjenspeiler kvinnens kjønnsbetingede 
fortrinn i formidlingen av kirkens tro i nærrelasjoner og privatsfære (jf 1 Tim 
2:15, 2 Tim 1:5, Rom 16:1 (Føbe), Apg 16:15 (Lydia), Apg 18:26 (Priskilla) osv.  

Men tar vi utgangspunkt i tenkte likhetsroller – og praktiserer dem, må kvin-
ners adgang til prekenembetet bevitne forholdet Kristus og kirken i et lesbisk 
parforhold - i faktisk strid med den skapergitte ulikhet i likeverdig samhørighet.  
Da vitner man falskt om den gode Skaperen, og med ødeleggende følger for det 
sosiale liv og kirkens fremtreden som apostolatets kirke, bundet til Herrens 
bud.   

 

 

 

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 38 

SURDEIGENS LÆREFELLESSKAP  
 

Jesus og farisèerne var enige om Lovens hovedsak: Kjærligheten til Gud og vår 
neste, gitt til kjenne i det dobbelte kjærlighetsbud (5 Mos 6:5, Mt 22:37-40, jf 
19:19f, Rom 13:8-12).   

I sin utvortes lovfromhet var farisèerne gudhengivne mennesker, som mente å 
ta lovens hovedsak på fullt alvor.  Nettopp derfor ble konflikten så skarp som 
den ble - og skal være (jf apostelen Paulus, Fil 3:5-11).   

Farisèerne utla ”Loven og Profetene” med støtte i en sideordnet åpenbarings-
kilde, nemlig gamle tradisjoner eller (påståtte) overleveringer tilbake til Moses.  
Dessuten trodde de på menneskets evne til å velge det gode og samarbeide 
med Gud om frelsen.  I varierende grad - og med ulike talemåter – oppfattet de 
synd som hendelige uhell og en fare som truet mennesket utenfra.  Derfor 
brukte de syndefallsberetningen som eksempelfortelling: Slik kan det gå, hvis 
du velger galt!  Dette er den jødiske bruk den dag i dag. 

Farisèismens tenkemåte følger kirken lik en skygge   

Eksempel: Troens rettferdighet (Kristus for oss) blir forkynt med forbehold om den 

fornyelse eller helliggjørelse som Kristus virker i de troende (Kristus i oss).  Altså 

må årsaken til Guds rettferdigerklæring omfatte mer enn Guds universelle nåde i 

Kristi person og verk.  Resultat: betinget nåde eller frifinnelse med forbehold om 

fornyelse.   

Dette er tradisjonen fra Andreas Osiander (d 1552), ført videre i den frafalne 
lutherdom og i dens ekumeniske avtaler om kirkefellesskap.   

Eksempler:  

Leuenberg-konkordien fra 1973, pkt 10 (    )  Sier ingenting om forholdet mellom 

frifinnelse og fornyelse.  Tjener gjerningene til å bevare troens rettferdighet?  (Den 

norske kirke innmeldt i Kirkefellesskapet av reformatoriske kirker i Europa 1999.) 

Taus om samme sak er også avtalen mellom Den norske kirke og Metodistkirken i 

Norge 1994.  Den støtter seg til «en prosessorientert tenkning /…/ i deler av lu-

thersk kristendom», og aksept for «vekkelseskristendom» innen Den norske kirke.  

Motstridende lærdommer om saken er rangert som «ikke /…/ kirkesplittende».     

Borgå-erklæringen 1992 (vedtat av Kirkemøtet 1994), pkt 32 c: - «vi regnes som 

rettferdige og blir rettferdiggjort for Gud, ene og alene av nåde ved tro, på grunn av 

vår Herre og Frelser Jesu Kristi fortjeneste /…/ rettferdiggjørelse og helliggjørelse 

er sider ved den samme guddommelige handling», osv.  Formuleringen var tilpas-

set dialogen mellom anglikanere og Romerkirken.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 39 

Denne sidestillingsteori fins ikke formulert i Nytestamentet, men ble avgjørende for 

Felleserklæringen om rettferdiggjørelsen mellom Det Lutherske Verdensforbund og 

Det pavelige råd for fremme av kristen enhet.  1997.   Pkt 22: «Når mennesker får 

del i Kristus ved tro, tilregner ikke Gud dem deres synd og Gud skaper en virksom 

kjærlighet i dem ved Den hellige Ånd.  Disse to aspektene ved Guds nådige hand-

ling må ikke skilles fra hverandre», osv.   

Siden det her handler om et lærestykke som er av grunnleggende betydning og står 

i forbindelse med «alle trossannheter», ble det nødvendig å presisere at katolikker 

ser seg bundet av flere kriterier» i budskapet om rettferdiggjørelsen (pkt 18).   

Fra Romerkirkens side var det nødvendig å presisere at «katolikker ser seg bun-
det av flere kriterier» i budskapet om rettferdiggjørelsen (pkt 18).  Reaksjonen – 
især fra tyske katolikker - var skarp, men redelig og forutsigbar, for formule-
ringene kunne forstås som en konsesjon til den forensiske rettferdiggjørelse, 
begrunnet i Guds nådige sinnelag.  Reaksjonen markerte posisjonen fra Triden-
tinum og Vatican 2.  Romerkirken kan umulig godta Guds nådige sinnelag med 
«Skriften alene» som kilde.  Det kan heller ikke frafalne lutheranere gjøre, slik 
eksemplene viser med en henvisning til en sideordnet tradisjon i folket.  

Eksemplene illustrerer det uløselige problem – ikke sammenhengen mellom fri-
finnelse og fornyelse, men forholdet mellom dem.  Her skilles rett og vrang læ-
re.  Forskjellen beror på Guds rettferdigerklæring av synderen i Jesu Kristi, Guds 
Sønns lidende lydighet.  Forholdet lar seg ikke harmonisere, hverken ved synte-
se eller sidestilling.  Det kan tilsløres med tvetydige formuleringer om sidestil-
ling og læremotsetninger «av ikke kirkesplittende karakter», men problemet 
består og skal bestå siden Jesu oppgjør med farisèerne inntil Dommens dag.   

Konsesjonene til farisèernes lære, gitt til kjenne i ekumeniske dokumenter, har 
bidratt til avklaring.  Også moderne lutherdom opererer med syndsforlatelsens 
evangelium som ett av to frelseskriterier – rettferdiggjørelse og helliggjørelse.  
Når Guds lov åpenbarer Guds strenge rettferdighet, da viser også den frafalne 
(osiandrinske) lutherdom til nådevirkninger og inkluderer dem i frelsens årsak.   

Hva konflikten gjelder 

Konflikten mellom Jesus og farisèerne gjelder den rett utlagte Skrift fra dens 
Herre - om Jesu person og hans lidelse, død og oppstandelse.  Han er den rett-
ferdighet som evangeliet åpenbarer uavhengig av loven.  Lydig til døden har 
han oppfylt loven, og Gud har forsonet Adams syndefordervede ætt i «Jesus 
Kristus og ham korsfestet» (1 Kor 2:2).  Med sin død har han knust Guds mot-
stander, djevelen (1 Mos 3:15), og velsignet alle folk (12:3).  Nå er han virksom 
ved sine delegater og oppmuntrer, 2 Kor 5:21 - La dere forlike med Gud! Han 
som ikke visste av noen synd, har han gjort til synd for oss, for at vi skulle bli 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 40 

Guds rettferdighet i ham.  - Utelukket er tilleggsytelser fra vår side.  Det er 
«korsets anstøt» (Gal 5:11).   

Guds kjærlighet til syndere i Kristi død, kan vel mange godta, men ikke synde-
rens frifinnelse av nåde - gratis.  Nei, så dypt er jeg da ikke falt!  Arvesynden i 
vårt innerste må forsvare seg mot diagnosen - ”meg fortapte og fordømte 
menneske” (forkl til 2 trosart), og avvise Guds suverene barmhjertighet for sin 
godhets skyld – og av ingen annen grunn.  Men gaven lever og består, Guds 
rettferdighet, oppreist fra de døde på den tredje dag.   

Vi hører evangeliet om Kristi lidelses og døds fortjeneste.  Den Hellige Ånd 
oppmuntrer og virker den tro som tør anvende Kristi fortjeneste: ”Han er min 
HERRE, som har gjenløst meg, fortapte og fordømte menneske, kjøpt meg fri og 
frelst meg fra alle synder…”  Men forkynt med forbehold om nådevirkninger 
hører tilhørerne ”et annet evangelium” (Gal 1:8).  Det frir til vårt skjønn og våre 
behov, frister med omvendelsesprosedyre, med bønn og beredelse, med selv-
bestemmelse og opplevelsesjakt, med snusfornuft og menneskepåfunn fra 
øverste hylle.   

Denne skyggevirksomhet på lovreligionens grunn bekrefter oss i vår egen ver-
dighet.  Her handler det ikke om ”vi” og ”de andre”, men om den onde men-
neskenatur.  Med overtro på egen kraft og fornuft treffer vi våre bekvemme 
valg.  Vi agerer herre i eget hus, men bedrar oss selv.  Det er den erkjennelse 
Guds lov må lære oss – stadig på nytt, så vi må sette all vår lit Kristi fortjeneste 
og stole helt og fullt på Guds nådige sinnelag hele veien.   

Men hører ikke gjerninger og nådevirkninger med til frelsens årsak, hva er da 
hensikten?  Hvorfor er Jesus den Gud og mann som har gjenløst meg med sitt 
hellige og dyre blod og sin skyldfrie lidelse og død?  Hvorfor er han min Herre?  
Luthers forklaring til andre trosartikkel formulerer forholdet slik: - ”for at jeg 
skal være hans egen og leve under ham i hans rike og tjene ham i evig rettfer-
dighet, uskyldighet og salighet, liksom han er stått opp fra de døde, lever og rå-
der i evighet”.   

Forklaringen beskriver hensikten i et forhold mellom frelsens årsak og nåde-
virkninger.  Virkningene har ingenting med frelsens årsak å gjøre.  Samtidig er 
det en sammenheng mellom frelsens årsak og dens virkninger i gode gjerning-
er.  Hvordan?  Med Kristus som gave, gitt av nåde, lever en kristen med Kristus 
som eksempel i gjerninger som Guds kjærlighetsbud viser.  Men blander vi nå-
devirkninger sammen med frelsens årsak, gleder vi farisèere med den lille sur-
deig.  Da er vi skilt fra Kristus med et annet evangelium og falt ut av nåden (Gal 
1:8, 5:4, 7-9).  Dette er den kirketragedie som nevnte eksempler viser. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 41 

Uutgrunnelig er Guds nåde mot syndere for Kristi skyld.  Ufattelig er Guds kjær-
lighet i Sønnens lidende lydighet i Jesu skikkelse.  Likevel er begrunnelsen be-
gripelig: Jesus Kristus, sann Gud og sant menneske, led, døde og oppstod, slik 
Skriftene har sagt.  Gud har oppfylt sin løftepakt med Abraham og gjør miskunn 
mot syndere for sin egen skyld.  Og fra det dype høres troens halleluja, og hø-
res allerede i den himmelske liturgi. 

 

 

 

SYNDEFALLSREALISME: ROM 7 
Jesus visste hva som bor i mennesket (Joh 2:25, Mt 9:4, Åp 2:23).   

Herrens apostel visste av egen erfaring at ”budordet som var til liv, ble til død”, 
Rom 7:9.  Budet konfronterer mennesket med den hellige Gud, slik han er når 
han handler med oss etter sin hellighet og krever et liv i samsvar med budet, 
som er ”hellig, rettferdig og godt”, v 12.  Da skjer det motsatte av den lydighet 
som Gud krever.  Budet vekker ”alle slags begjær hos meg”, v 8.  Budet lar oss 
forstå at Guds lov er god, ”men jeg er kjødelig, solgt under synden” v 14.   

Syndserkjennelse er en forutsetning for troen.  Troen på Kristi seier hører 
sammen med den erkjennelse at synden «bor i meg», v 17, 20, og driver meg til 
å gjøre ”det som jeg ikke vil”, v 16.  ”Viljen til å gjøre det gode har jeg, men ikke 
evnen til å utføre den”, v 18.  Om jeg samtykker i Guds lov, og nærmer meg Gud 
på lovoppfyllelsens vei, da erfarer jeg mitt fangenskap under ”syndens lov som 
er i mine lemmer” (v 23).  

Vi mennesker kan vel ane, men aldri resonnere oss fram til denne erkjennelse.  
Guds budord gjør ”synden kjent”, Rom 3:20.  Kjærligheten søker ikke sitt eget, 
men det er nettopp det vi gjør (1 Kor 13:5).  Budet skjerper Guds hellige vilje og 
gjør spørsmålet om en nådig Gud påtrengende: ”Jeg arme menneske, hvem skal 
frelse meg fra dette dødens legeme?”  Rom 7:24.  Svaret er Guds undergjerning 
i en bevitnet historie, v 25.  Underet er Kristus, som evangeliet åpenbarer ”uten 
lovgjerninger”, 3:28.  Ved troen anvender mennesket Kristus – Guds rettferdig-
het – på seg selv.   

Evangeliet åpenbarer Guds rettferdighet i gudmennesket Kristus Jesus ”til frelse 
for hver den som tror”, Rom 1:16, jf Sal 22:31f.  Derfor er troens rettferdighet – 
Kristus i hans lidende lydighet - frelse fra syndens nød på vredens hav.  Troen 
setter all sin lit til ham som er frelsen fra alle synder, fra dødens og djevelens 
makt, og fra den evige fortapelse.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 42 

Alternativet til Guds gaverettferdighet er alle svarene på lovens vilkår – om 
selvbestemt tro, om frelse med forbehold om gode gjerninger, om behovstil-
fredsstillelse, om drømmers oppfyllelse, om samarbeid med en gud som utfyl-
ler mitt lovstrev og opphever mine begrensninger i genmaterialet, osv.  Alle 
svar på lovens vilkår lenker oss til Guds strenge rettferdighet.  Guds gaverett-
ferdighet gjør det motsatt – setter oss fri til å tjene Gud med Kristus til gave.   

Den rettferdighet som evangeliet åpenbarer «av tro til tro», gjør menneskets 
gudsforhold til et spørsmål om tro eller vantro, og til det drivende motiv i daglig 
forsakelse og tro.   «Du skal ikke ha andre guder foruten meg», for jeg er din 
Herre «som har gjenløst deg og kjøpt deg fri /…/ med Kristi hellige og dyre blod 
og hans skyldfrie lidelse og død» (forkl 2 trosart). 

 

 

 

LIDELSENS OG ONDSKAPENS GÅTE 
 

Lidelse og ondskap stiller oss overfor en sammenfallende problematikk.  Den 
synes å utelukke troen på en allmektig Gud, for det er så mye lidelse og ond-
skap i verden.  På den annen side: Det er så mye vakkert og godt i verden at 
Gud må være til.  Hva man da mener med ordet ”gud”, er en annen sak. 

Filosofen Aristoteles forstod allmakt som potensielle muligheter.  I tradisjonen 
fra ham hører forestillingen om en gud som koordinerer lykke og ulykke, og ga-
ranterer dydens belønning.  Når mennesket erfarer lidelse og ondskap, må det 
etterlyse urealistiske muligheter og i sine bønner søke dem i en alternativ ver-
den.  Denne gudskonstruksjon har ingenting med Bibelens Gud å gjøre.   

Filosofen Alvin Planting har presentert en alternativ løsning uten å bortforklare 
lidelse og ondskap (God and other minds, 1967): Siden Gud ville skape en ver-
den for frie mennesker, kunne han ikke ha skapt noen annen verden enn den vi 
lever i.  Den stiller oss stadig ovefor realistiske muligheter, så vi må velge mel-
lom rett og galt.  Gode valg gjør livet godt for oss selv og andre.  Feilvalg påfø-
rer smerte, i verste fall alles katastrofe.   

Planting har tilrettelagt problematikken med ”det frie menneske” som innfalls-
vinkel, og vist at gudstroen tåler møtet med lidelse og ondskap.  Mye nød er et 
resultat av menneskers valg – direkte eller indirekte, men sykdommer, ulykker 
og naturkatastrofer kan også ha andre årsaker.  Men hva er et fritt menneske?  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 43 

Bibelordets Gud gir et glimt av det gudsopprør som medførte menneskets syn-
defall.  Guds fiendemakter gjorde mennesket til okkupert land.  Åpenbarings-
ordets Gud avslører en nedarvet motstand i menneskets innerste, fra en kilde 
som ligger utenfor vår observasjon.  Plantings løsning avklarer, men avklarer 
ikke menneskets bundne beslutningsfrihet.  Hva er forholdet mellom mennes-
kets vilje og evnen til å treffe beslutninger?  Det fins også en logisk tilnærming 
– den oppklarende. 

En tredje variant er læren om ”karma” i Østens filosofi - om en lovmessighet i 
tilværelsen, med påstanden at karma holder hvert øyeblikk i moralsk balanse.  
Skjebnetro og syndefallsrealisme er uforenlige størrelser.  Karma-teorien tilslø-
rer, mens Bibelens skrifter gir en utilslørt beskrivelse av lidelsens realitet: Vi le-
ver i en verden ute av lage, fylt av urett, urettferdighet og påført lidelse.   

Hva så?  Den rette reaksjon er gitt med Guds handlende allmakt i selvhengi-
vende kjærlighet i lidende lydighet, stilt frem for verden i Jesu tjenerskikkelse.  
Med dåpen til hans død og oppstandelse er frelsen gitt den enkelte i dåpen 
med Guds løfte om salighet for hver den som tror (Mk 16:16).  Vi har fått et ”et 
levende håp” (1 Pet 1:3).  Med ham til gave følger vi hans eksempel i møte med 
lidelse og ondskap.  Vi er kalt til å være en neste for medmennesker i i nød – og 
de er alltid i nød.  Men ingen kan være en neste til Guds ære uten den tro som 
med Jesus Kristus til gave følger hans eksempel.    

1 Joh 4:10f – I dette er kjærligheten, ikke at vi har elsket Gud, men at han har els-

ket oss og sendt sin Sønn til soning for våre synder.  Dere elskede!  Har Gud elsket 

oss slik, da er vi skyldige til å elske hverandre.  (Jes 53:4ff, 2 Kor 5:19.) 

Den logiske tilnærming   

Dette er en presentasjon med noen kommentarer fra min side: 

En vanlig tankerekke er denne: (a) Gud er allmektig. (b) Gud er god, men det 
onde eksisterer.  (c) Altså fins  det ingen Gud.   

Oppklarende er følgende tankerekke: (a) Fins det onde, må også det gode være 
til.  Men hva er ondt og hva er godt?  (b) Skjelningen forutsetter at det fins en 
overordnet norm som avgjør hva som er hva.  (c) Men fins det en slik norm, må 
det også være en normgiver.  Logisk sett, kan ikke det ondes eksistens være 
noe bevis mot Gud, like lite som det godes eksistens er et bevis for Gud.  

Den klassiske problemformulering er denne: (a) Hvis Gud er god, vil han utryd-
de det onde.  (b) Hvis Gud er allmektig, kan han utrydde det onde.  (c) Det onde 
er ikke utryddet.  (d) Altså fins det ingen Gud.  Også denne tankerekke trenger 
en oppklaring. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 44 

(a) og (b) er sanne utsagn.  (c) fører inn en forutsetning for konklusjonen - at 
det onde aldri kommer til å bli utryddet.  Men hvordan kan man vite det?  
Spørsmålet inviterer til det svar som åpenbaringsordets Gud har gitt allerede i 
en bevitnet Jesus-historie. 

Guds løfters oppfyllelse i Kristus Jesus foregriper og begrunner håpet ved ti-
dens slutt, da Gud vil dømme verden med rettferdighet.  Derfor må setningene 
c) og d) lyde: Det onde er ennå ikke utryddet, men dagen kommer da Gud skal 
utrydde det onde.  Evangeliet om gudmenneskets lidelse, død og oppstandelse 
gir et meningsfullt og begripelig svar og et velbegrunnet håp om frelse fra alt 
ondt, slik det står skrevet. 

Kirkens tro på den Gud Skaperen, den allmektige er ingen teori    

Guds åpenbaringsord gir et meningsfullt og sammenhengende svar i en bevit-
net Jesus-historie.  Med ordet som middel har Gud demonstrert sin allmakt.  
Han har grepet inn til frelse i sitt folks historie og oppfylt sine løfter til Abraham 
i Kristus Jesus, gitt til velsignelse for alle folk.   

Sal 77:15 – Du er den Gud som gjør undere.  (Job 5:9f, Sal 9:2, 40:6, 72:18, osv).  

Med Ordet som middel, er Gud fortsatt virksom med de handlinger han innstif-
tet og befalte i den nye pakts gudsfolk – i sin kirke på jorden.  Den oppstandne 
Kristus ved Faderens høyre er til stede i den forsamlede menighet, virksom med 
evangeliet og sakramentene i prekenembetets gjerning, forvaltet på troskapens 
vilkår.  Her møter vi Guds handlende allmakt som håpets allmakt, så ganske 
annerledes enn spekulative forestillinger om allmakt ((jf ”aktuell allmakt”, 
Wigen 1993, 278).  Men dermed er ikke alt sagt, for hverken engler eller døde-
lige kan overskue Guds ”allmakt” (se 1 Pet 1:12b).   

Benevnelser av typen «Gud, den allmektige» er det hebraiske «Herren Sebaot» 
(el det greske «pantokrator).  De har håpets horisont (eskatologiske begreper).  
Perspektivet på Guds handlende allmakt er håpet om Kristi gjenkomst som ver-
dens Dommer, synlig i sin Guddoms herlighet, og bringer den nyskapte jord.  
Der skal Guds gode skapervilje skje uten motstand av noe slag, for der fins ing-
en lidelse eller ondskap mer.   

Kristus er i kraft av sin Guddoms person «førstegrøden av de hensovede».  Likt 
et hvetekorn lagt i jord, ble han unnfanget ved Den Hellige Ånd og forenet med 
vår menneskenatur i jomfru Marias morsliv.  Allerede der begynte kimen til den 
nye jord. 

Den som kjenner Gud i Kristus Jesus, har her og nå sitt ståsted i Guds kirke på 
jorden, og forholder seg til Guds allmakt slik den utfolder seg ved Ord og Sa-
krament med håpet for øye.  Kristi lidelse, død og oppstandelse gir et nytt per-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 45 

spektiv på lidelsens og ondskapens problem.  Perspektivet begrunner Guds kir-
kes evige halleluja, Åp 5:6, 9, 12ff.   

Perspektivet på Guds allmakt i fortid, nåtid og framtid er den analogiløse, suve-
rene og absolutte Gud.  Alle er vi utlevert til ham.  Det er ingen selvfølge at vi er 
her, og heller ingen selvfølge at Gud hører våre bønner i Jesu navn.  Guds bøn-
nesvar er annerledes enn vi tenker og vil.  

I sentrum står Guds visdom: Gud gjorde lidelsen til et middel i sitt oppgjør, da 
han forsonte verden med seg selv i Kristus Jesus (2 Kor 5:19a).  Dette evige 
midtpunkt i Guds allmakt lar oss se fremover til Guds sluttoppgjør med sine 
fiendemakter.  Nå har Guds barn adgang til Faderen ved Kristus Jesus i Den Hel-
lige Ånd (Ef 2:18).  Nå gis gis Guds underfulle pant fra Herrens bord - Kristi le-
gemes og blods sakrament (Mt 26:28, Lk 22:19f, 1 Kor 10:16).   

Kristi evangelium åpenbarer Guds trefoldige nådesvirkelighet: Faderen er i sin 
godhet opphavet til alle ting, Sønnen er i sin godhet lovens oppfyller og troens 
rettferdighet, Den Hellige Ånd er i sin godhet Trøsteren og Livgiveren i nød og 
død.  I Guds kirkehjem på jorden er vi utlevert til Guds godhet i Kristus Jesus.  
Han er Oppstandelsen og Livet i lidelsens og dødens verden.   

Ingenting kan stanse åpenbaringsordets Gud i hans handlende allmakt.  Den fo-
regriper den kommende verden under enhver omstendighet.  Det evige liv be-
står allerede her i å kjenne Guds nådige sinnelag i Jesus Kristus (Joh 17:3).  Da 
stiger troens bønn av dypeste nød, for mitt liv er ”skjult med Kristus i Gud”, Kol 
3:3.  (Jf Wigen s 244-245)  

”Den bundne beslutningsfrihet” 

Tilbake til spørsmålet: Hva er et «fritt» menneske? 

Bibelteologen Martin Luther kom i diskusjon med humanisten Erasmus av Rot-
terdam om menneskets vilje og valgfrihet.  I den anledning utga Luther skriftet 
De servo arbitrio (1525), eller korrekt oversatt - ”Om den bundne beslutnings-
evne”.  Oversettelsen ”Om den trellbundne vilje” tilslører saken, den Luther ga 
uttrykk for med en distinksjon fra skolastikken, den mellom «voluntas» (vilje) 
og arbitrium (beslutningsfrihet).   

Luther holdt fast ved den irrasjonalitet som Guds åpenbaringsord belyser, men 
som ingen dødelig begriper: Mennesket er i sitt gudsforhold ”innkrøkt i seg 
selv” (incurvatus in se), det vil si bundet til en ond, gudsfiendtlig vilje med føl-
ger for andre mennesker og vårt forvalteransvar i denne verden.  Samtidig har 
mennesket en begrenset evne til å treffe beslutninger til gagn for andre.  Den-
ne distinksjon gjengir den bibelteologiske innsikt.  Velmenende mennesker kan 
ha god kunnskap om alternativene og konsekvensene de får, men likevel gjøre 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 46 

beslutninger til sorg, skade og smerte for andre.  Ofte skjer det under omsten-
dighetenes tvang (det etiske dilemma).   

Luther presenterte ingen spekulativ løsning på det ondes problem, men gjen-
nomskuet det forfinede hovmod og angrep humanistens tro på mennesker av 
god vilje.  Diagnosen ble stilt med bibelsk syndefallsrealisme og den legedom 
beskrevet, som bare Gud Skaperen gir: En ny vilje – Guds gode og nådige vilje.   

Med den gudskunnskap som Kristus-åpenbaringen gir, ber mennesker: ”Skje 
din vilje, som i himmelen så og på jorden”.  Hvordan?  Luthers forklaring i Lille 
katekisme gir det bibelske svar:  

- ”når Gud bryter og hindrer alle onde planer og all ond vilje som ikke vil la oss hel-

lige Guds navn og ikke la hans rike komme, slik som det er djevelens, verdens og 

vårt kjøds vilje, men styrker oss og bevarer oss fast i sitt ord og i troen helt til vår 

siste stund.”  

Dette korrektiv til humanismens menneskesyn er relevant når mennesker på-
står å løse det ondes problem med sitt frie valg, eller presterer en tro ”av egen 
fornuft eller kraft” (forkl 3 trosart).   

Guds handlende allmakt plasserer mennesket mellom skapelse og gjenløsning – 
i en verden okkupert av Guds fiendemakter.  Friheten i absolutt mening forelig-
ger allerede som foregrepet frigjøring i en bevitnet Jesus-historie.  Den korsfes-
tede og oppstandne Jesus er ”førstegrøden av de hensovede” (1 Kor 15:20) og 
den foregrepne løsning på lidelsens og ondskapens problem.  Dagen nærmer 
seg da gudmennesket Jesus kommer som verdens dommer, synlig for alle i sin 
Guddoms makt og herlighet.  Nå lever vi i mellomtiden - under fallets harde 
kår.  Nå byr Gud oss en mellomløsning, allerede til stede med himmelriket i den 
forsamlede menighet, hvor han tilbyr og rekker frem sine evige goder med 
evangeliet og sakramentene som midler.   

Mennesker har ingen løsning på ondskapens og lidelsens problem.  Guds 
evangelium bringer løsningen og foregriper den i menigheter med Guds kirkes 
underfulle tegn.  Deres kilde er den korsfestede og oppstandne Kristus.  Tegne-
ne bevitner Guds troverdighet og kirkens legitimitet.   

Underlig er menneskenes selvkloke gjensvar, fra skepsis til hardnakkede motsi-
gelser.  Dette gjensvar minner om reaksjonen når kjensgjerninger strider mot 
oppfatninger om borgerlig anstendighet og et sivilisert samfunn.  Vi orker ikke 
ta kjensgjerningene inn over oss.  De færreste vil kunne holde ut en dag alene 
på Holocaust-musèet, eller orke å ta inn over seg ”det store spranget”, som 
formann Mao satte i gang til en pris av over 40 millioner døde.   

Underlig nok, også Jesu Kristi oppstandelse er en hendelse mennesker vegrer 
seg imot, til tross for at den var forutsagt i den gamle pakt, og til tross for øyen-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 47 

vitnenes vitnesbyrd om den Oppstandnes undervisning, undergjerninger og 
måltider, og til tross for prekenembetets oppdrag og fullmakter fra ham, osv.  
Kirkens gudstro er Guds tro, og Guds medarbeidere bringer unike gaver.  Og li-
kevel: Lik Guds profeter i den gamle pakt og vår Herre selv, blir også hans dele-
gater stadig møtt med likegyldighet og bedreviten.  Hvorfor?  Vår stolte men-
neskenatur motsetter seg den gjennomgripende reformasjon av våre liv.  Med 
våre vegringer bekrefter vi vår onde menneskenatur med dens vrangvilje og 
bundne beslutningsevne.  Det er kjernen i lidelsens og ondskapens problem. 

Illustrasjoner:  Job 16:19-21, 19:25-27.  2 Kor 1.  Fil 3:17-21. 

Guds forsyn setter grenser for ondskapen  

Det er uttrykk for Guds forsyn når ondskapen holdes i tømme og ikke tar full-
stendig overhånd.  Det kan se mørkt ut.  Alle – og især troende mennesker, blir 
stadig konfrontert med Guds fiende-makter i mange forkledninger.  Særlig den 
åpenbare gudløshet er en påminnelse om det Guds Lam som bar verdens syn-
der – ingen unntatt.  Guds vei gjennom lidelse og ondskap munnet ut i hans 
seierrike oppstandelse.  Guds selvhengivende fiendekjærlighet driver til medfø-
lelse, tilgivelse og hjelp for andre, for vår neste er alltid i nød.   

En istrasjon: Esek 9.  Seks menn kom med ødeleggelsesvåpen for å utføre Guds 
straffedom over gudløsheten i Jerusalem.  Men ikke umiddelbart.  En av dem 
var kledd i lin og med skrivesaker i beltet.  Han fikk i oppdrag å sette korsmerke 
(= bokstaven tau i det hebraiske alfabet) ”på pannen til dem som sukker og 
stønner over all den styggedom som foregår der”, v 4.  Med korsmerket på 
pannen unngikk de Guds straffedom, som de fem utførte.   

Hvorfor reagerte Gud med så stor nidkjærhet?  ”Landet er fullt av blodskyld, og 
i byen blir retten stadig krenket.  For de sier: Herren har forlatt landet, Herren 
ser ikke noe.  Derfor vil heller ikke jeg vise medlidenhet eller skånsel.  Jeg gir 
dem igjen for deres egen ferd”, v 9f.  Bare de som bar korsmerket på pannen, 
ble spart.  De seks var samtidig redskaper for Guds forsyn ved å innrette livet 
etter Guds bud.  Derfor tok ikke ondskapen fullstendig overhånd i Jerusalem.  
(Jf Abrahams forbønn, 1 Mos 18:16ff, og sendebrevet til menigheten i Tyatira, 
Åp 2:24.)   

En sangstrofe treffer poenget i den kristnes liv under syndefallets kår: ”Jeg går i 
fare hvor jeg går /…/ jeg går med Jesus hvor jeg går”.  Guds løsning på lidelsens 
og ondskapens gåte er annerledes den mennesker forventer.  Den endelige 
løsning er han som led, døde og oppstod på den tredje dag, slik Gud hadde lo-
vet.  Han er VEIEN til målet, og derfor Sannheten og Livet i egen person.  Målet 
nås når vi med disse våre øyne får skue den treène Gud i all hans herlighet i en 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 48 

tilværelse uten lidelse og ondskap, og med en hvile, fred og glede som overgår 
all forstand (1 Kor 15:28, Fil 2:11, Åp ).   

Nå viser mennesker omsorg for hverandre i nød, og skjermer hverandre mot 
ondskapens følger – så langt de evner.  Dessuten har Kristi etterfølgere ek-
semplets makt, lik byen på et høyt fjell.  Den ses på allerede på lang avstand.  
Arvesyndens motkrefter vinner ikke full kontroll.  Det gjør heller ikke det ateis-
tiske tankespinn og lukkede sorgarbeid uten håp.   

Guds handlende allmakt består, Mk 16:16 – Den som tror og blir døpt, skal bli 
frelst, men den som ikke tror, skal bli fordømt.   

 

 

 

FOLKEKIRKENS TRANSFORMASJON I 

DET SEKULÆR-LIBERALE SAMFUNN 
 

Liberalismen er ingen enhetlig ideologi, men en samling ideer med store følger 
for samfunnsliv og næringsliv.  Karakteristisk er parolen ”frihet, likhet, bror-
skap” fra den franske revolusjon.  De samme idèer er forkledd som selvbe-
stemmelse, likestilling og medbestemmelse.   

For klarhets skyld bør vi skjelne mellom det sekulære-liberale og det kristelig-
liberale demokrati, den sistnevnte variant forankret i bibelsk menneskesyn og 
judeo-kristen moraltradisjon.  Den sekulære variant gir skinn av å være irreli-
giøs og nøytralt.   

Det liberale demokratis ideer overført på en parlamentarisk kirkeorganisasjon 
er uforenlig med kirkens kristokratiske struktur.  Kristus er HERREN i eget hus 
og leder kirken med den rett utlagte Skrift, gitt videre til kirken i og med apos-
telordets lære.  En parlamentarisk råds- og møtestruktur blir ikke «kirkelig» ved 
overføring på et kirkefellesskap.  Strukturen er og blir «verdslig» fordi læreved-
takenes autoritet og gyldighet består i flertallsmakt og gjennomføres med den 
myndighet som flertallet gir – i siste instans med Kirkemøtet som høyeste or-
gan.  I en slik sammenheng er kirken fanget i folkesuverenitetens favntak.  På 
sognenivå må menighetsrådet legitimere den gudstjenestelige virksomhet med 
«overordnet» myndighet og presten fremstå som folkekirkens lojale kommis-
sær.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 49 

Denne sekulære myndighetsbruk er forenlig med den lavkirkelige lære om «det 
abstrakt-funksjonelle prekenembete».  Med stor konsekvens må man betrakte 
hyrde- og læreembete som et verv på omgang, og helst fordelt på ulike oppga-
ver alt etter behov.  Og siden den som har et verv, utøver en del av læreembe-
tet, må representantene i en råds- og møtestruktur anses som utøvere av pre-
kenembetet og avgjøre lærespørsmål med flertallsvedtak, og anse dem endelig 
avgjort i Kirkemøtet som høyeste organ.  Slik fremstår kirken som et stykke 
verden med basis i verdslig myndighetsbruk.  Verdsliggjøring (el sekularisering) 
er i denne sammenheng en indrekirkelig prosess i regulerte former.   

Anm.  Det abstrakt-funksjonelle embete var ukjent for den gamle kirke, og 
derfor ukjent for våre reformasjonsfedre.  I sin polemikk mot pavens messe-
offerprester viste den unge Luther til dåpen, og begrunnet det «alminnelige» 
prestedømme som alle kristne har del i.  Da er det tale om de troendes pres-
tedømme for Gud.  Det var gammelt nytt.  Det abstrakt-funksjonelle preken-
embete hører hjemme i pietistisk tradisjon – på luthersk kirkemark i den 
spenerske pietisme fra slutten av 1600-tallet.  I denne tradisjon ble «lavkirke-
lighet» en språklig innovasjon. 

Myndighetshavere i det liberale demokrati har autoritet og myndighet fra 
overordnet myndighet – i siste omgang fra ”folket”.  Overført på kirken er ved-
kommendes stilling prinsipielt sett en rettighet som individer har i kraft av 
idèene «frihet, likhet, brorskap» - presten ikke unntatt.  Følgelig beror ansettel-
se, utnevnelse og delegering på formell kompetanse og på kvalifikasjoner i 
henhold til lov og instruks.  Guds skaperorden for mann og kvinne vedkommer 
ikke gjerningen. 

Et uløselig problem 

Den folkekirkelige råds- og møtestruktur har innebygget et uløselig problem: 
Den realpolitiske læremyndighet er uavhengig av prekenembetets gudgitte au-
toritet og myndighet.  Følgelig er lærevedtakene uavhengig av den kirkerettsli-
ge gyldighet, som en preste- og biskopsynode har i kraft prekenembetets gud-
gitte oppdrag og fullmakter.  Da består lærevedtakets kirkerettslige gyldighet i 
bekjennelsen til den rett utlagte Skrift fra dens Herre (Apg 15), gitt videre til 
kirken i og med apostelordets læreutsagn fra ham.   

«Geistlig» (el åndelig) myndighet og «folkekirkelig» myndighet utelukker hver-
andre gjensidig.  De representerer ulike rettskilder og derfor autoritet, myndig-
het og gyldighet av ulik art.  I menigheten gjør kallet forskjellen.  Den mann 
som utøver hyrde- og læreembetet i menigheten, er kalt til å forvalte evangeli-
et og sakramentene i samsvar med Herrens bud og skal gjøre regnskap for ham.   

Benevnelsen kirke brukt på en parlamentarisk kirkestruktur tilslører selvmotsi-
gelsen.  Mange har interesse av denne tilsløring, og dermed interesse av å mo-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 50 

difisere selvmotsigelsen med formelle krav til bekjennelse, lojalitet og embets-
plikt.  Denne strategi må anses mislykket.  Det viser en rekke avskjedssaker og 
tvistespørmål som siden 1970-tallet ble avgjort med verdslig lovanvendelse i 
statens rettsvesen under skinn av ”gjeldende kirkerett”.  En god bløff gjør 
samme nytten. 

Overfører man det liberale demokrati på den organiserte kirkevirksomhet, er 
det ikke slik at «noe» blir galt.  Andre har sagt det før: Alt blir galt.  Kirkens selv-
forståelse blir en annen.  Den forsamlede menighet fremstår ikke som aposto-
latets kirke, men som et kultfellesskap formet i «folkets» bilde.  Også preken-
embetet blir et annet, i strid med det apostolat som kirkens Herre innstiftet og 
ga himmelrikets nøkler.  I folkekirken fremstår ikke prestene (el menighetshyr-
dene) som apostlenes disipler og etterfølgere, lik Timoteus, Titus og de andre, 
men som stillingshavere eller kommissærer for «overordnet» myndighet, og 
som en av flere i «teamet».   

Kirkerettens kilde og utforming 

Kirkens gudgitte Kristus-bekjennelse er kirkens rettskilde (Mt 16).  Kristus ut-
øver sitt herredømme i kirken gjennom prekenembetets utøvere, kalt av ham 
og med oppdrag og fullmakter fra ham.  Denne underordning krever den kirke-
rettslige utforming i sakssvarende ordninger.  Noe annet kriterium har ikke kir-
keretten.  Troen bekjenner Kristus som gave uten forbehold.  Kjærligheten tje-
ner med forbehold om nytte og gavn.  Det sakssvarende forhold gir kirkeretten 
karakter av Kristus-bekjennelse og åpner for «frie synoder» etter mønster fra 
Jesusalem-synoden – den første synode (Apg 15).  Da er forutsetningen pasto-
ralrettslige ordninger i samsvar med det oppdrag og de fullmakter som Kristus 
gav sine utvalgte apostler og deres etterfølgere i prekenembetets gjerning.   

Kirkens apostoliske fremtreden under Kristi herredømme forutsetter kirkeretts-
lige ordninger blitt til ved utøvelse av kirkens rett i en kristokratisk struktur.  
Hvis ikke blir det kirkerettslige tomrom fylt av menneskers rettsoppfatninger og 
ordninger hjemlet i gudsfornektende (positivistisk) rett, og kirkefellesskapet 
prisgitt ”staten” (cæsareopapisme) og ”folket” (demopapisme).  Denne makt-
misbruk i et «indrekirkelig» demokrati trellbinder gudstjenestefellesskapet til 
frie individers rettigheter i regulerte former.  Det liberale demokrati overført på 
folkekirken, lar kirken tjene folkeviljens gudsopprør mot Kristi herredømme, for 
utelukket er kirkens kristokratiske fremtreden som Ordets tjenerinne i Guds 
kirkeorden.   

Forholdet lavkirkelig folkekirke og sekulær liberalisme rommer både kontinuitet 
og konflikt.  Kontinuiteten består i demokratiske rettighetsidèer og den abs-
trakt-funksjonell rolleforståelse anvendt på det folkekirkelige gudstjenestefel-
lesskap.  Konflikten består med demokratisk myndighetsbruk forkledd som fol-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 51 

kekirke.  Forkledningen avsløres straks voteringene aktualiserer ideologisk be-
tingede interesser og vedtakene tjener makthavernes interesser og ynd-
lingsidèer i samtiden.  Bundet til selvets interesser, må myndighetshavere i kir-
kens råds- og møteorganer sikre den demokratiske interessekontroll.  Offer er  i 
første rekke de gudstjenestelige ordninger, prekenembetet, ekteskapet og den 
offentlige dåpsundervisning.  

Den norske kirkes transformasjon 

Jeg spurte min lærer i dogmatikk, professor Leiv Aalen: «Hva er Den norske kir-

ke?»  - «En pietistisk kirke», svarte han.  Ved en senere anledning spurte jeg: 

«Hvor kan jeg virke som evangelisk-luthersk prest uten påtvungne reservasjoner?»  

Nølende kom svaret: «Det måtte være i Møre og Romsdal, eller i Vadsø og Lyng-

en».  (Fra aug 1967 til mars 1971 virket jeg i Lyngen residerende kapellani, bosatt i 

Kåfjord.  Det ble strevsomme, men lykkelige presteår.) 

Den norske folkekirkes tilpasninger til sekulær-liberale idèer like fra 1840-årene 
skjøt fart fra 1970-årene.  Fra da av ble Det teologiske Menighetsfakultet en 
kirkesosial motor i folkekirkens transformasjon.  I dag er det kirkefellesskap 
som betrodde meg prekenembetet (9.1.1966), en annen kirke.   

Det var anfektende å avgi løftet – å forkynne «Guds ord klart og rent, som det 
er os givet i den hellige skrift og som vor kirke vidner om det i sin bekjendelse».  
Det var vanskelig å forstå den dunkle sidestillingen i Alterboken fra 1920.  Hvil-
ke interesser vernet den?   

Den norske kirkes fremtreden som evangelisk-luthersk folkekirke har vært un-
dergravet i generasjoner.  Mange mistet sitt kirkehjem, men i generasjonsløpet 
kom nye til i en kirkesituasjon de oppfattet som normalen.  Man forsøkte å 
holde samarbeidet med liberale teologer og biskoper på et «kirkerettslig mini-
mum».  Den statlige religionsjus fanget.  I dag er folkekirken oppslukt av den 
liberale teologitradisjon, og lære og liv tilpasset det sekulær-liberale samfunn.   

Hvilken reformasjon vil folkekirken feire? 

Den norske folkekirkes fristilling fra staten (fra 1.1.2017) vil være dens definiti-
ve brudd med kirkens wittenbergske reformasjon – i Norge fra 1537.  Ingen i 
Den norske folkekirke kan si med krav på troverdighet at vi er den gamle kirke i 
den skriftbundne tradisjon under utøvelse av kirkens rett fra Herren Jesus Kris-
tus.  Og med hensyn til Konkordiebokens bekjennelser fra oldkirken og refor-
masjonstiden, kan heller ingen si med krav på troverdighet at vi er en evange-
lisk-luthersk kirke, for ekumeniske avtaledokumenter forplikter medlemmene 
på læren om frelse med forbehold om nådevirkninger (sidestillingen rettferdig-
gjørelse og helliggjørelse).  Kirkefellesskap med «reformatoriske» kirker tilslø-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 52 

rer, lik et språklig fikenblad.  Frafallet er offentlig nok, om man vil se.  Hvilken 
reformasjon vil man feire i 2017?  Den norske folkekirkes reformasjon?  

 

 

 

HVILKET TROSFORSVAR? 
 

(Forf.: Må ses i sammenheng med artikkelen: Gudsfornektende evolusjonisme.)  

 

Hvilken tro må forsvares?  Hvem skal forsvare kirkens tro?  Hvorfor er kirkens 
trosforsvar nødvendig?  Hvordan forsvare troen?   

Hvilken tro må forsvares? 

De ble kalt for ”apologeter”, de kirkefedre som med stor lærdom forsvarte kir-
kens tro mot angrep fra filosofisk hold (apologet - av gresk apologein = å for-
svare, gjendrive).  Angrepene gjaldt især kirkens Kristus-bekjennelse - sann Gud 
og sant menneske, og dermed troen på den treène Gud – åpenbaringsordets 
Gud.  Apologetenes trosforsvar er en blivende påminnelse om det største un-
der i frelsens historie: Foreningen av Gud og menneske i Jesu person, “unn-
fanget ved Den Hellige Ånd i jomfru Marias morsliv.  Jesus stadfestet med un-
dergjerninger sin undervisning i «Moses og Profetene» om sin person og sitt 
verk.  Avgjørende var og er Guds vitnesbyrd da han reiste den korsfestede Jesus 
opp fra de døde på den tredje dag, «slik Skriftene har sagt», 1 Kor 15:3f.   

Uten den inkarnerte Gud - Deus Incarnatus, ingen tro på den gode Skaperen, 
ingen tro på ham som skapte himmel og jord, alt synlig og usynlig, og ingen tro 
på ham som skapte mennesket i sitt bilde – ikke som idè, men som to konkret-
fysiske kjønn - mannlig og kvinnelig.  Gud ville det slik for sin godhets skyld.  
Han vil stå i et forhold til alt sitt verk, og med sitt skapende ord være virksom i 
alt sitt verk og oppholde det.  Kilden til denne kjennskap er Kristus Jesus, som i 
sin person er midleren for skapelse og gjenløsning.  Han har vist oss den gode 
Skaperen i Gjenløserens tjenerskikkelse.  

Frafallet fra konfesjonell lutherdom rammer apostelordets lære og apostolatets 
kirke hvor den måtte tre fram med sine kjennetegn i den forsamlede menighet.  
Forvirringen i vår tid om kirkens tro er stor og berettiger spørsmålet, som har 
fulgt kirken like fra begynnelsen, og med rette.  Det er menneskers rett å etter-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 53 

spørre den historiske begrunnelse for den kirke som en gang utgikk med 
«apostlenes lære» fra Jerusalem (Apg 2:42).   

Den sekulære farisèisme aktualiserer spørsmålet: Hvilken tro?  Utfordringen 
frister til overtro på menneskets evne til å berge seg selv og sikre ”det gode liv” 
gjennom frie valg (selvbestemmelse, selvrealisering, selvinnsikt).  I tråd med 
denne ”frelseslære” står menneskene overfor et dennesidig håp, som døden til 
sist knuser.   

Den sekulære liberalisme gir skinn av å forvalte livets mål og mening, men be-
grunnelsen mangler.  Ved stadige konkretiseringer av frihets- og likhetsidèer 
går utviklingen mot et brorskapets utopia.   

Virkningen rammer Guds kirkes ytre kjennetegn i den apostoliske kirke- og læ-
retradisjon, hvor den oppstandne Kristus er til stede, virksom med i den for-
samlede menighet med de midler som innstiftet og befalte i begynnelsen.  Kir-
kens trosforsvar gjelder kirkens fremtreden som apostolatets kirke med de yt-
re, gudgitte tegn, gitt i begynnelsen og samtidig unike og underfulle uansett tid 
og sted. 

Hvem skal forsvare kirkens tro? 

Kirkens tro er under konstant ild, og trosforsvar alltid nødvendig.  Men hvem er 
troens forsvarer?  Da Gud hadde fridd David fra sine fienders hånd, kvad han, 2 
Sam 22:31  – Gud er et skjold for alle dem som setter sin lit til ham.   

I det frelseshistoriske perspektiv er muren et synlig uttrykk for Guds vern om 
den enkelte og sitt folk.  Da israelittene vandret tørrskodd gjennom Rødehavet, 
«stod vannet stod som en mur på begge sider» (1 Mos 14:22).  I det samme 
perspektiv var Jerusalems nedbrutte murer den fortjente straffedom: Israelit-
tene hadde brutt Guds lovpakt med sitt folk, og ruinene uttrykk for stor ulykke 
og vanære (Neh 1:3).  Da Nehemia fikk vite tragedien, bekjente han folkets tro-
løshet i tillit til Guds løfte: Dersom folket vendte om, ville Gud føre folket tilba-
ke «til det sted jeg har utvalgt til å la mitt Navn få bo der(1:6).   

Under gjenoppbyggingen av Jerusalems murer fikk fienden vite at revnene 
holdt på å bli fylt igjen.  Fienden mobiliserte og motløsheten grep om seg.  Ar-
beiderne var for få og grushaugene for store.  Da sørget Nehemia for at folket 
tok oppstilling på de stedene hvor muren var lavest eller lå nede.  Så formante 
han: «Vær ikke redd dem, tenk på Herren, den store og forferdelige, og strid…»  
Oppstillingen gjorde det umulig for fienden å gjennomfør sin plan, og folket 
vendte tilbake til arbeidet.  Halvparten holdt vakt, mens bærerne og bygnings-
mennene arbeidet med den ene hånd på verket og med den andre holdt de sitt 
våpen.  Bygningsmennene hadde sverd spent om sine lender, mens en basun-
blåser stod ved siden av Nehemia.  Arbeidet var stort og vidløftig, og arbeider-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 54 

ne spredt på muren.  Ordren ble gitt: Samle dere på det sted hvor dere hører 
basunen lyde.  «Vår Gud vil stride for oss», sa Nehemia.  «Så arbeidet vi da på 
verket mens halvdelen stod der med sine spyd, fra morgenrøden rant opp til 
stjernene kom frem».  Neh 4:7ff.   

Likesom vandringen gjennom Rødehavet var et skyggebilde av frelsen i dåpen, 
var gjenoppbyggingen av Jerusalems murer et skyggebilde av kirkens situasjo-
nen under Kristi herredømme i den nye pakt.  Strategiene i kirkens trosforsvar 
er de samme, og de kan en prest ta lærdom av: 

Trosforsvar skjer i tillit til Gud, som vil stride for oss. Arbeid med sverd om lend, 
det vil si: «Be og arbeid!»   

I det menighetsbyggende må man prioritere de lærestykker som står svakt eller 
ligger nede.  Samling til strid hvor fienden angriper forutsetter beredskap.   

Rom 8:31-37 – Er Gud for oss, hvem er da mot oss?  Han som ikke sparte sin 
egen Sønn, men gav ham for oss alle, kan han gjøre noe annet enn å gi oss alle 
ting sammen med ham?  Hvem kan anklage dem som Gud har utvalgt?  Gud er 
den som frikjenner, hvem kan da fordømme?  Kristus Jesus døde, ja, mer enn det, 
han stod opp og sitter ved Guds høyre hånd, og han går i forbønn for oss.  Hvem 
kan skille oss fra Kristi kjærlighet?  Nød, angst, forfølgelse, sult, nakenhet, fare eller 
sverd?  Det står skrevet: «For din skyld drepes vi dagen lang, vi regnes som slak-
tesauer.  Men i alt dette vinner vi full seier ved ham som har elsket oss.   

Til bibelstudium: 

1 Mos 14:8-20.  Sal 56:11f, 118:6f.   

1 Mos 22:12, 16-18, Jes 53:5.  Mt 17:22f, Joh 3:16, Rom 4:24f, 5:6-11.   

Jes 50:8f.   

Sal 100:1-3.  Mk 16:19f.  Apg 2:32-35, 7:56.  Heb 1:3, 7:24-27, 8:1, 6, 12:1-3.  1 Pet 
3:21f.  1 Joh 2:1f.   

Joh 10:27-30, 17:26. 

Sal 44:23,  1 Kor 4:9ff, 15:31f.  2 Kor 4:11ff.   

Joh 16:33, 1 Joh 4:4, 5:4f.  Åp 12:11.  1 Kor 15:57, 2 Kor 2:14ff. 

Herrens apostler forsvarte troen mot grekernes ”visdom” (sofia, spekulativ filo-
sofi) og tidlig-gnostiske spekulasjoner, men aldri med fornuftige argumenter.   

Eksempel: Apostelen Paulus på Areopagos, Apg 17:16ff, da han samtalte med re-

presentanter for epikureisk og stoïsk filosofi.  Da han kom så langt at han begrun-

net kirkens tro med Kristi oppstandelse og gjenkomst til dom, gjorde flere narr av 

ham.  Samtalen tok slutt, men ”noen” lot seg overbevise, v 34.   

Prekenembetets oppdrag medførte et trosforsvar i menighetene, hvor kristne 
med jødisk eller annen bakgrunn gjorde innsigelser mot evangeliet.  Denne 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 55 

motstand rammet særlig apostelen Paulus (1 Tim 6:3-5), som i sitt trosforsvar 
fremstår som et forbilde for etterfølgerne i prekenembete.   

Fil 1:7, 15-17 – jeg bærer dere i mitt hjerte, og dere har alle del med meg i nåden, 
enten jeg sitter som fange eller forsvarer og stadfester evangeliet. /…/  Det fins  nok 
noen som forkynner Kristus fordi de er misunnelige og vil ha strid, men noen også i 
god hensikt.  De gjør det av kjærlighet, fordi de vet at jeg er satt til å forsvare 
evangeliet.  De andre forkynner Kristus for å hevde seg og ikke med ærlige motiver, 
i den tro at de kan gjøre mitt fangenskap tyngre å bære.  1 Pet 5:1-3. 

I likhet med Herrens apostel er en prest (el pastor) kalt til å forsvare og stadfes-
te evangeliet i delegat-posisjonen, (2 Tim 1:1 – for å forkynne løftet om livet i 
Kristus Jesus.  I den trofaste læreformidling er kirkens oppstandne Herre det 
overordnede subjekt og kirkens Lærer:   

Lk 10:16a – Den som hører dere, hører meg, og den som forkaster dere, forkaster 
meg.  1 Kor 4:1f – Så skal dere da se på oss som Kristi tjenere og forvaltere av 
Guds hemmeligheter.  Nå kreves det av forvaltere at de viser troskap.  Lk 12:42-48. 

I sentrum står «den gode bekjennelse» med Kristus Jesus som forbilde og hans 
gjenkomst for øye (1 Tim 6:12-14, 6:12f).   

Et trosforsvar får den ringvirkning at kristne settes i stand til å begrunne kirkens 
hellige tro med en bevitnet Jesus-historie og med skriftbevis.   

1 Pet 3:15 – Vær alltid beredt til forsvar når noen krever dere til regnskap for det 
håp dere eier.  Kol 4:5f – Vis forstand i omgang med dem som står utenfor og kjøp 
den rette tid.  Tal alltid vennlige ord, men la dem ha salt og kraft, så dere vet hvor-
dan dere skal svare hver enkelt.   

Hvorfor er trosforsvar nødvendig? 

Farisèerne lærte at mennesket har evnen til å samarbeide med Gud om frelsen, 
og å fremskynde Messias’ komme med lovgjerninger.  De oppfattet synd som 
en trussel mot mennesket «utenfra».   

Gjennom kirkens historie har den fariséiske overtro på mennesket spilt på lag 
med motsetningen mellom ”ånd” og ”materie” i antikkens filosofi (dualismen).  
Tankemønsteret fikk omfattende følger for kristen lære og liv innordnet det pu-
ritansk-asketiske livsideal siden Augustin (d 430).  En konsekvens ble den litur-
gi- og sakramentskrekk som gjennomsyrer store deler av kristenheten, en an-
nen det traumatiske forhold til kjønn og seksualitet forstått som selve ursyn-
den, en tredje den moralkasuistikk som beskriver et hellig levnet.  Osv.  Luthers 
forklaringer til De ti bud og Første trosartikkel representerer et brudd med den-
ne tradisjon.   

Den todelte virkelighetsforståelse siden antikken fikk nedslag i romantikkens 
religionsteori fra slutten av 1700-taller - om følelsen som religionens organ.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 56 

Kristentroen ble forstått som en tro for «religiøse» mennesker, og dermed for-
vist til intimsfæren.  Teorien formidlet pietistismens forsvar for den «levende» 
tro med utspring og begrunnelse i vekkelsens opplevelsesmystikk. 

Overført til politikkens prioriteringer fikk romantikkens religionsteori stor inn-
flytelse på samfunnsutviklingen, gjerne beskrevet med det misvisende ord «se-
kularisering».  Den sosiale motor i denne prosess er smågruppen representert i 
kirkebenken og ellers hvor to eller tre møtes.  Sekularisering er først og fremst 
et indrekirkelig fenomen.  Frafallet skjer blant dem som deltar i gudstjenesten 
og bekjenner kirkens tro.  Er følelsen kristentroens organ, hva skal man da med 
prest og kirkehus?  Alternativets manifeste uttrykk er vennesamfunn og bede-
hus, et typisk trekk ved norsk folkeliv siden siste halvdel av 1800-tallet.  

Pietismen falske trosforsvar mot rasjonalismen 

På luthersk kirkemark var pietismen et trosforsvar for «vekkelseskristendom» 
mot «fornuftskristendom» - både gammelluthersk rett-troenhet og rasjonalis-
me.  Kriteriet på «sann» og «levende» kristendom er i denne tradisjon den 
umiddelbare Jesus-opplevelse, som andre med samme erfaring kan observere 
og bedømme.  Motsetningen ånd og materie medførte forakt for Guds kirkes 
ytre kjennetegn i en dennesidig historie.   

I vår tid blir dette antirasjonelle trosforsvar ført videre i karismatikk og trosbe-
vegelser.  Ved hjelp av biblisistisk bibelbruk – både lærd og naïv, utelukker man 
verdens skapelse for over 13,7 milliarder år siden, og Skaperen virksom i evolu-
sjonshistorien.  Innflytelsen fra reformerte trossamfunn er sterk, og preger in-
direkte den ateistiske kristendomskritikk på angloamerikansk hold, siden 1970-
tallet anført av Richard Dawkins (se artikkelen: Gudsfornektende evolusjonis-
me).   

Men ikke alt som utgir seg for kristendom, er kristendom i historisk mening, 
begrunnet i apostelordets lære fra kirkens Herre.  Farisèernes lære i konfronta-
sjon med Jesus har virket med surdeigens kraft gjennom kirkens historie, og be-
redt grunnen for kampanjer, appeller og forventninger om personlig fremgang, 
forvandling og lykke.  

Den sekulær-liberale kvasireligion 

Den sekulære liberalisme erstatter den bibelske skapertro med troen på frie in-
divider, i stand til å skape sin egen livshistorie med selvrealisering som mål.  I 
denne humanistiske tradisjon er ethvert menneske «sin egen lykkes smed» og 
jordisk lykke dets mål.   

Denne overtro på menneskets evner lar det sekulær-liberale samfunn tre frem 
med basis i en kvasireligion (el surrogat-religion).  Til forhistorien hører de 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 57 

mange misbruk av kirkens tro, ikke minst den biblisistiske utleggelse av skapel-
sesberetningene, som om den fromme fornuft har en direkte-adgang til bibel-
tekster uavhengig av den nytestamentlige utleggelse.  Altså er «religion» - og 
især kristendom, en hindring mot de nye idèer som er forutsetningen kultur på 
et høyere nivå (Richard Dawkins). 

Man forutsetter eller later som om kirkens gudstro er en forklaringshypotese 
på vikende front etter hvert som «vitenskapen» tetter uvitenhetens hull (hull-
teorien).  Her er det snakk om en religionsteori henvist til føleri i det private 
rom, som om kirkens gudstro ikke vedkommer den opplyste offentlighet (rom-
antikkens religionsteori).  Underforstått: Kristne er dumme, gammeldagse eller 
«religiøse».   

Forutsetning og resonnement bærer galt av sted.  Man later som om forkla-
ringshypotesen har gjort kirkens tro irrelevant.  Under denne forutsetning neg-
lisjerer man egen surrogatløsning: Det ”myndige” menneske som gir tingene 
verdi gjennom foredling og abstrahering, og eget liv mening gjennom selvbe-
kreftende tilfredsstillelse av egne behov.  Forutsetning og resonnement beror 
på omfattende teorier av religiøs art.  

I det sekulær-liberale samfunn trer individsentrerte rettighetsidèer istedenfor 
kirkens gudstro, og idèene erstatter det nytestamentlige evangelium begrunnet 
i en bevitnet Jesus-historie.  Det «myndige» menneske - bundet til selvets be-
hov, betrakter seg som løst fra grunnrelasjonene Gud – jeg – du/det, og frigjort 
fra kjønnsrelasjonen mann og kvinne.  Med stor konsekvens anser man seg løst 
fra relasjonene far – mor - barn.  Uvitende om kristentroens begrunnelse, lever 
man etter kortslutningen lik funksjon = lik verdi. 

Eksempler: Idèen om partnerskap, løst fra den kjønnspolære relasjon mellom 

mann og kvinne.  Idèen om «selvbestemt» abort, som om barnets mor er fri til å 

velge bort det ufødte menneske, og evner å velge mellom rett og galt, og som om 

den ufødte ikke vedkommer hverken far og mor eller nærmeste familie og samfun-

net for øvrig.  - Idèen at «alt er relativt», som anvendt på kristentroens unike be-

grunnelse, medfører relativismens terror i religions- og livssynsundervisningen.   

Trosforsvar mot folkekirkelige tilpasninger 

Tilpasningene har gitt kirkens trosforsvar en indrekirkelig dimensjon: Folkevil-
jens gjennomslag i en parlamentarisk kirkeorganisasjon.  Nedfelt i lov og for-
skrifter trer den statlige interessekontroll indirekte frem i den folkekirkelige 
råds- og møtestruktur.  Under skinn av «kirkens fristilling» fra staten (1.1.2017), 
er folkekirken fanget og lenket til i den sekulær-liberale kvasireligion.   

Tilpasningene begynte som hjertenes frafall fra den evangelisk-lutherske konfe-
sjon.  I takt med samfunnsendringene ble konfesjonsstaten nedbygget ved å 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 58 

oppheve embetsmenns forpliktelse på den evangelisk-lutherske bekjennelse.  
Med hjertenes frafall i kirker og bedehus fulgte meningsutvekslinger og den of-
fentlig debatt som munnet ut i privatrettslige reformer (kristelige organisasjo-
ner) og etter hvert en statskirkelig råds- og møtestruktur «til topps».  I denne 
frafallsprosess hører de ekumeniske avtaler om kirkefellesskap med såkalte 
«reformatoriske» kirker.   

Bundet til statlige reformer gjennom flere århundrer, like fra den suverene 
kongemakt, via Norges Grunnlov 1814 og parlamentarismens gjennombrudd, 
ble Den norske kirke til sist offer for den sekulær-liberale stat, fanget i en råds- 
og møtestruktur i samsvar med yndlingsidèer i den sekulær-liberale kvasireli-
gion, hvor bibelbruken skjer med velmenende skjønn og av helhetlige hensyn 
(pragmatisme).   

I folkekirken har kirkedemokratiet fortrengt kristokratiet.  Utelukket er kirkens 
fremtreden som apostolatets kirke i den forsamlede menighet.  Og utelukket er 
«frie synoder» på ulike nivå etter mønster fra Jerusalem-møtet (Apg 15) og se-
nere synoder i oldkirken.  Deres kjennetegn er prester og biskoper frie til å 
stadfeste apostelordets lære fra kirkens Herre og fatte lærevedtak med gud-
dommelig autoritet og gyldighet.    

Så er kirkens trosforsvar nødvendig, i hovedsak av to grunner: (1) På grunn av 
et indrekirkelig frafall fra den evangelisk-lutherske bekjennelse i skriftbunden 
tradisjon fra aposteltiden og oldkirken, og (2) på grunn av angrep på kirkens tro 
fra det sekulær-liberale samfunn og nedfelt i den statlige lovgivning.    

Guds troverdighet i en bevitnet Jesus-historie 

Kirkens tro er Guds tro.  Kilden er ”ovenfra”.  Ordet ble menneske i Jesu skik-
kelse (Joh 1:14, jf Mt 16:13, 16f).  Kilden er Guds åpenbaringsord i en bevitnet 
Jesus-historie, og stadfestet med Jesu oppstandelse fra de døde.   

Like lite som et virkelig under lar seg forklare – det strider jo mot naturens lov-
messighet og all fornuft! – like lite lar kristentroen seg forsvare på fornuftens 
vilkår.  Dens begrunnelse er Guds undergjerninger i Jesu lidelse, død og opp-
standelse.   

Jesus-historien fortsetter i den forsamlede menighet, hvor den Oppstandne er 
virksom med de tegn han innstiftet: Prekenembetet med dets løse- og binde-
makt fra den Oppstandne, befalingen å forkynne i Jesu navn omvendelse og 
syndenes forlatelse for alle folk, også den fra den Oppstandne, og befalingen å 
døpe dem i den treène Guds navn og lære dem å holde alle hans kirkebefa-
linger – også den fra den oppstandne, og Herrens Nattverd innstiftet «i den 
natt han ble forrådt» vitner om den Oppstandnes virksomme nærvær.  Han så 
fram til samfunn med sine venner etter Pinsedagen, da han gir samfunn med 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 59 

hans ofrede legeme og blod i og med alterets sakrament mottatt med munnen.  
Alt er Guds kirkes kjennetegn, som lar oss lokalisere Guds kirke hvor tegnene 
blir forvaltet slik han har befalt.  

Den historiske Jesus representerer en annen virkelighet, den han overstiger i 
egen person med fremtid og håp for alle oss andre.  Kirkens Kristus-bekjennelse 
istemmer Guds verk, tydet i Jesu undervisning (GT), stadfestet hin Påskemor-
gen, og overgitt til kirken ved Jesu utvalgte apostler.   

Kirkens Kristus-bekjennelse er ikke en religionsstifters tankekonstruksjon be-
grunnet i spekulasjon (teisme, polyteisme el ontologisk spekulasjon).  Avgrens-
ningen er vel begrunnet: Den som lærer åpenbaringsordets Gud å kjenne, blir 
kjent med ham som er annerledes enn mennesker forestiller seg.  Hans under-
fulle kjærlighet overgår all hans nidkjærhet, slik ”Moses og Profetene” bevitner 
Guds kjærlighet stilt fram for verden i en korsfestet Kristus.  Samme undring 
følger kirkens trosforsvar med skriftbevis, slik Jesu apostler lærte av ham, og 
kirken av dem.   

Når mennesker lærer Jesu hemmelighet å kjenne, får Gud førsteplassen i livet.  
Ingen guder foruten ham!  Da følger underordning i Guds gode orden for både 
skaperverk og kirke.  Under Kristi nådige herredømme avlegger menn og kvin-
ner livets vitnesbyrd om den gode Skaperen – enhver i sitt kall, av fri vilje og i 
selvhengivende kjærlighet med Kristus som eksempel.  Hør ham!  Kom og se! 

Evangeliet er hverken et logisk system eller en ideologisk helhet, begripelig for 
tanken.  Evangeliet er «fragmentarisk», 1 Kor 13:12, og likevel noe for seg selv 
– eksklusivt og absolutt.  Guds ord og inngripen i historien står på egne ben, 
uavhengig av menneskers tanker.  Utelukket er enhver komplettering og til-
leggsytelse fra menneskets side.  Et kirkemøte kan vel sideordne bekjennelse 
og fornektelse, og etablere en avgudsmakt i kirkens rom, men apostel-ordets 
lære fra Skriftens Herre står fast alle dager.  

Mennesket illusjon om selvforløsning, er dydens fikenblad.  Forkledningen du-
ger ikke i møtet med den bibelsk syndefallsrealitet, som Gud avslører med lo-
vens ord uten nåde.  Gud vil ha vår tro på den forløsergjerning han har fullført i 
Kristi lidelse og død for alle.  Hva han krever, gir han ved evangeliet om frifin-
nelsen, som har funnet sted i Kristus Jesus.  

Menneskers negasjoner handler om et et annet evangelium, eller om selvfor-
svar, eller uinnfridde forventninger til mennesker.  En student proklamerte: 
”Jeg tror ikke på noen Gud.”  Da lød det stillferdige spørsmål: ”Hva har du gjort, 
da?”  Vårt ømme punkt er den stolte menneskenatur, fordervet av arvesyndens 
kraft bortenfor tilgjengelig empiri.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 60 

En lovens trell forskanser seg mot frifinnelsen fra lovens anklager, og opp-fatter 
Guds gaverettferdighet som krenkende og truende.  Altså må trosforsvar på 
evangeliets vegne bero på innsikt i forholdet mellom lov og evangelium (i den-
ne rekkefølge), og kjennskap til Hjelperen, Den Hellige Ånd.  I Guds treènhet er 
Ånden likeså allmektig og suveren som Faderen og Sønnen, i Guddoms majes-
tet og herlighet like stor.  Vei har Ånden alle steder, men aldri uten Kristi for-
kynte ord.   

Med denne innsikt, vil ingen finne på å stille seg i Åndens sted og agere hersker 
over menneskers tanke, vilje og følelse.  En Ordets tjener gjør ikke det, men 
kaster garnet og driver på med Guds ord og bønnen.  Da skjer det at mennesker 
oppdager at de tror.  De anvender Guds tilgivende nåde på seg selv, uten å 
kunne tidfeste første gang.   

Trosforsvarets gudgitte forutsetninger 

Det liberale demokrati formidler farisèernes lære om synden som hendelig 
uhell, og menneskets evne til fritt å velge mellom rett og galt.  Men den selv-
kloke levemåte avslører gudfryktighets skinn (1 Joh 2:15-17, 2 Pet 2:9ff).   

Jesu oppgjør med farisèismens menneskesyn gir innspill til kirkens trosforsvar i 
nåtid.  Den konservative kirkebergingsstrategi fra 1880- og 90-årene var en 
utopi.  Organiserte frafallskirker lar seg ikke redde.  Det viser kirkens historie, 
og især lutherdommens konfesjonelle ødeleggelse siden slutten av 1600-tallet.  
Og selvbergingsstrategier fanger – også på bedehuset.  Velmenende mennes-
kers praktiske fornuft mangler Guds løfte og befaling.  Til slutt gjennomsyrer 
farisèernes lære hele deigen.  Mange hadde interesse av å overhøre Jesu var-
selrop gjennom kirkens historie.   

Den kristeliggjorte liberalisme lar kirken fremstå som et psykososialt produkt av 
menneskers samhandling over tid.  Den konfesjonelle lutherdom lar aposto-
latets kirke fremstå i de helliges forsamling, hvor prest og menighetslemmer 
samarbeider om nådemidlenes bruk på Kristi vilkår.  Hvor i det minste to eller 
tre er samlet i hans navn og utøver kirkens nåderett, der er han i deres midte, 
virksom med evangeliet og sakramentene.  Da er det nok med èn rettskaffen 
prest til trosforsvar mot den folkekirkelige virksomhet på folkeviljens vilkår.   

Poenget er ikke mengden, men den uforbeholdne bekjennelse til den rett ut-
lagte Skrift, gitt videre til kirke i og med apostelordets lære (homologi).  Be-
kjennelse (el konfesjon) i denne mening lar Guds universelle kirke fremstå som 
apostolatets kirke og Ordets tjenerinne på dette sted.  Altså er kirkens trosfor-
svar mulig på den profetiske og apostoliske grunnvoll fordi kirken fremtrer med 
Guds troverdighet og stadfester med skriftbevis hva Gud har stadfestet.  I bønn 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 61 

og arbeid med denne oppgave har vi ikke mottatt noe bedre hjelpemiddel enn 
Konkordiebokens bekjennelser i den apostoliske lære- og rettstradisjon.   

Arbeidet starter med bruk av kallsretten og gjenopprettelse av ordnet nåde-
middelfellesskap.  I denne verden er kirken den hjord som følger Den gode hyr-
des røst.  Hans etterfølgere praktiserer «Ordets regel» (Luther.  Joh 10:4, jf Åp 
14:4) og kirkerettens grunnregel (Mt 7:6).  De tar Jesu varselrop mot ”farisèer-
nes og saddusèernes lære” på alvor (Mt 16:12, jf 7:15ff og Jesu verop, kap 23). 

Oppgaven videre må være å konsolidere apostolatets kirke ved hjelp av kate-
kumenatet for små og store (Mt 28:20).  Ingen dåp uten den faste undervisning 
som lærer døpte å holde alle Kristi befalinger i det gudstjenestelige miljø.  Det-
te læringsmiljø har den Oppstandnes løfte om hans virksomme nærvær alle da-
ger inntil dagenes ende(Mt 28:20).  Den indre konsolidering på det evangelium 
og de handlinger som er unike kjennetegn ved Guds kirke, den er forutset-
ningen for et misjonerende lekfolk gjennom informasjon, invitasjon og samtale 
med krav på troverdighet. 

a.  Klarhet om evangeliets art:   

Guds universelle nådepakt på Golgata – med Kristus som mellommann har er-
stattet Guds lovpakt med Israel på Sinai – med Moses som mellom-mann (Gal 
3:17, jf Jer 31:31-34, Heb 8:6-13).  Nådepakten beror på Sønnens opp-tagelse 
av menneskenaturen i forening med sin guddomsnatur, som Gud stadfestet da 
han oppreiste gudmennesket fra de døde på den tredje dag (Joh 1:14, 1 Kor 
15:3).  Guds inngripen i historien er en kjensgjerning (Apg 10:43, Joh 5:39, 46, 
8:56).  Begrunnelsen er gitt i og med Skriftens ord og selvvitnesbyrd.  Årsaken 
fins i Guds innerste vesen, som evangeliet åpenbarer (Gal 4:4, 2 Kor 5:18f, Rom 
10:17, 1 Kor 2:4f). 

Men evangeliets art er underkjent straks det blir klassifisert som som et tilbud 
blant flere (relativismens tyranni).  Det samme skjer med rangeringene fored-
let religion og religions-historiens høydepunkt (evolusjonismens tyranni).  1 Joh 
4:9-21, Rom 5:10f, 19, jf 12:1.   

b. Klarhet om evangeliets kilde:   

Den rett utlagte Bibel, gitt kirken i og med det aposto-liske ord fra Bibelens 
Herre.  Derfor er Den Hellige Skrift eneste kilde og norm for kirkens lære og liv.  
Forbilder er gitt med Kristus og hans apostler, Joh 10:35, 2 Tim 3:16f, 1 Pet 
1:10-12, Ef 2:20.  De forkynte gammelt nytt, for saken foreligger i ”Skriftene” 
fra den gamle pakt.  Nytt var Guds løfter oppfyllelse i Jesu lidele, død og opp-
standelse, Joh 5:39, Apg 10:36-43, Rom 1:1-4 osv.  Derfor ble jødene kalt til 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 62 

omvendelse og tro på Guds evangelium, som kunngjør og tilsier Guds forsoning 
i Kristi død og det nye livet under hans herredømme, Apg 2:22-41, 11:16-18, 
26:18, Ef 2:1-5, 5:8, 1 Kor 10:20 osv. 

c.  Klarhet om Guds midler til rett selverkjennelse og tro:   

Gud handler som den all-mektige og suverene når han med ytre midler - 
evangeliet og sakramentene - frelser det enkelte menneske, Kol 2:10, Rom 4:5, 
1 Joh 2:1f, jf Mt 28:19f, Lk 10:16, Rom 10:16 osv.   

Kristi virksomme nærvær ved sine midler blir underkjent med menneskers vir-
kemidler og påfunn, hvor fromme de enn ser ut.  Eller kanskje følger de eks-
pertråd om hensiktmessige tilpasninger til populærkultur og yndlingsidèer i 
samtiden.  Uansett bruker man målebånd på den treène Gud og rydder vei for 
menneskers medvirkning til sin frelse.   

En bekjennelse i bibelsk mening er uforbeholden.  Den søker ingen ”bredere 
plattform” enn kirkens grunnvoll.  Bekjennelsen har evig nok med apostlenes 
og  profetenes grunn-voll, hvor Kristus er hjørnestein (Ef 2:19ff).  Evangeliets 
art krever her to avgrensninger:  

(1) Guds frifinnende nåde utelukker tro på troen (fideisme), hva jeg enn måtte 
tro, og (2) utelukker lovgjerninger fra frelsen, men ikke fra fornyelsen.  Det nye 
livets vilkår er Kristi virksomme nærvær i deres innerste som tror, Mt 22:37-40, 
Rom 6:12-14.   

Uten frifinnelsens evangelium, er Guds frie nåde ukjent for menneskene.  Den 
fins hos dem som tar vare på Kristi ord fra Faderen, gitt i begynnelsen og med-
delt i nåtid.  De får nåde til å anvende Kristi velgjerninger på seg selv, og er 
Guds kjære barn for Kristi skyld, de som har Kristus til gave og eksempel.   

Eksempler: Peters tale på Pinsedagen, Apg 2:30-39.  - Paulus’ tale på Areopagos, 

Apg 17:22ff.  Jf talen i Lystra, 14:15-18.   

d  Den Gud som gjør undere   

Dette kirkevilkår støter mot grunndogmet i den sekulære liberalisme – den 
hermetisk lukkede historie under fornuftens tyranni (jf historisk-kritisk teologi).  
Men ”Gud talte og det skjedde, han bød og det stod der”, Sal 33:9.  ”I disse sis-
te dager har han talt til oss ved sin Sønn”, Heb 1:2a.  Sal 72:18, 77:15, 86:10, 
136:4.   

Mennesketanken kan hverken bevise eller motbevise at Jesus fra Nasaret er 
gudmennesket, den lovede Messias.  Jesu person var og er et mysterium.  Bevi-
sene gis med den rett utlagte Skrift, Apg 18:28, jf 9:22, 17:3.  Utelukket er 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 63 

menneskers godtykke og snusfornuf.  Kilden er Kristi egen undervisning – første 
gang i Nasaret synagoge, Lk 4:21, og senere for sine disipler.  Eksamensoppga-
ven lød: ”Hvem sier dere at jeg er?”   

Peter ga svaret på vegne av dem alle, Mt 16:16: ”Du er Kristus, den levende 
Guds Sønn!”  Svaret er Faderens svar, gitt fra himmelen, v 17.  Faderen selv 
stadfestet Kristus-bekjen-nelsen med ”Jonas’ tegn”, v 4, da han oppreiste Kris-
tus fra de døde på den tredje dag, slik han hadde sagt i ”Skriftene”.  Men opp-
draget forstod de ikke, v 21-23 (merk ”måtte”).  Sløret lettet ikke før den Opp-
standne ga dem et repetisjonskurs de 40 dagene, Apg 1:3.  Jf Lk 24:25-27 (måt-
te ikke Kristus osv) og v 45f.   

Gud har handlet til frelse i en bevitnet historie, og vil ha sitt verk kunngjort og 
meddelt ved trofaste embetsbærere.  Hvor det skjer, bevitner Gud sitt forso-
ningsverk i Kristus og gir mennesker del i det ved evangeliets nådetilsagn og i 
sakramentets skikkelse.  I sentrum står allmaktens Gud i den korsfestedes av-
makt, som er ”Guds visdom, den skjulte”, 1 Kor 2:7.   

e.  Kunnskapen om Skriftens klarhet fra dens Herre 

Apostelen Paulus markerte at han med skriftbevis formidlet Kristi undervisning 
– og intet annet, Rom 1:1-4, 1 Kor 15:1-5, Gal 1:1, 6-10, osv.   

Læren fra Kristus her fått den kanskje strengeste markering i det såkalte ”kvin-
neprest-spørsmålet”, 1 Kor 14:34-38.   

Abraham spikret poenget i Jesu lignelse om den rike mann og Lasarus: ”De har 
Moses og Profetene, dem kan de høre.  /…/ Hører de ikke Moses og Profetene, 
så lar de seg heller ikke overbevise om noen står opp fra de døde”, Lk 16:29, 
31.  ”Kristi ord” lar oss høre Moses og Profetene, og de som hører Kristi ord, 
anvender dem på seg selv, ”lydige mot evangeliet”, Rom 10:14ff.  

Altså er begge vilkår trosforsvarets vilkår – aldri det ene uten det andre.  Da er 
Kristus nærværende og virksom i samarbeidet mellom trofaste embetsbærere 
og lærvillige disipler ”alle dager”.  Verken presten eller kirken er hovedsaken, 
men den oppstandne Kristus.  Han er kirkens Lærer hvor disipler samles om 
den rett utlagte Skrift, som Guds medarbeidere formidler samsvar med det 
apostoliske ord.   

Følgelig bør Kristi lære ha første prioritet i døptes liv, konkret uttrykt i bibel-
bruk, bønn og katekese, 1 Pet 2:2f.  Det gjelder å ta enhver tanke til fange i ly-
dighet mot Kristus, og å bryte ned stolte tankebygg som reiser seg mot den le-
vende Gud, 2 Kor 2:4f.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 64 

Ingen går fri fra selvets gudsopprør.  Problemet er den summeringseffekt som 
manges gudsopprør får.  Moraliteten er i stadig drift, til skade for den enkelte 
og det sosiale liv.  Med stor konsekvens følger totalitære reaksjonsmåter i den-
nesidige utopier.   

I konfrontasjon med denne virkelighet er syndefallsrealisme god ballast.  «Jeg» 
er av samme adamsnatur som «dem».  Da blir man ikke så lett skuffet over eg-
ne og andres feil og skrøpeligheter.  Den inkluderende humor kommer også 
godt med.  Med syndefallsrealisme vet man desto bedre å sette pris på men-
neskelige kvaliteter på tvers av alle slags skillelinjer.   

Hvorfor bør kristne delta ”i styre og stell?»  Svaret er likeså enkelt som det er 
omfattende: For menneskenes skyld.  Svaret blir synlig og konkret i møte med 
andre mennesker og i de oppgaver som følger enhver i sitt kall.  Et eksempel: 
En elev eller buss-sjåfør kan ikke redde verden, men de kan gjøre de oppgaver 
som følger med det å være elev elle buss-sjåfør.   

Det sekulær-liberale samfunn utfordrer kristne med språkbruk og virkelighets-
forståelse.  Språkbruken er abstrakt-matematisk, og virkelighetsforståelsen til-
synelatende nøytral og irreligiøs.   

Under skinn av frihet og nøytralitet, toleranse og vidsyn, blir kristentroen seg-
mentert og forvist til det private rom, som om Gud er offentligheten uved-
kommende, med unntak av gudstro på ”folkets” vilkår.   

Det hender kristne – eller mennesker som oppfatter seg som kristne – går all-
menreligionens ærend med selvbekreftende tro, med henvisning til opp-
levelsesmystikk og livsforvandling.  Samme virkning har biblisistisk bibelbruk, 
løst fra den rett utlagte Bibel fra dens Herre.  Slikt binder kristentroens begrun-
nelse til skjønn og snusfornuft.   

Den sekulære liberalisme drar fordel av dualistiske former for kristendoms-
forståelse, hvor Gud holder til huse i en himmel langt borte, og Guds virk-
somme nærvær en fremmed tanke.  En annen fordel gir innflytelsen fra sam-
funnsvitenskapenes formalspråk i arven fra filosofene Descartes, Kant m fl.  
Symptomatisk er kvasiteologi i vage ord og generelle vendinger, til forsvar for 
lære og liv i åpenbar strid med apostelordets lære.   

En kvasiløsning er da ignorans.  Kontroversielle steder eller tekster leses ikke.  
En annen løsning er klassifisering, eksempelvis ”det nye syn”, ”det gamle syn”, 
eller ”likeberettigede syn”.  Og deretter følger rangering mellom det nye og det 
gamle syn, mellom kirkesplittende lærestandpunkt og tilstrekkelig læregrunn-
lag, mellom alvorlig lærekonflikt og uenig-het å leve med.  Teknikkene klassifi-
sering og rangering kan vel ha skinn av teologi, men er allmenkulturelle reak-
sjonsmåter og åpenbaringsordets Gud ganske fremmed.  I samsvar med liberal-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 65 

ismens fremgangsmåte, søkes løsninger gjennom debatt, mens enkelte define-
rer seg selv som ”underveis” eller ”i tenkeboksen”.  Det skjer mens bekjennere 
stad-fester og etterfølger apostelordets lære.   

Kirkefellesskap som er ”lutherske” av formalitet – eller ”med luthersk profil”, 
må legitimere sin teologiske ”utvikling” i en tenkt kirkehelhet som ingen har 
sett.  Deres styrings-prinsipp er flertydighet, og deres kjennetegn ordninger til-
passet yndlingsidèer i samtiden.  Prisen er tapt interesse i den liberale offent-
lighet, og årsaken frykt for marginalisering og utstøting.  Men like lite som dis-
kusjonen er fornuftens kilde og språkets opprinnelse, er det offentlige rom sivi-
lisasjonens og kirkens opprinnelse.  Liberalisters krav om handlingsrom for seg 
selv, religioner og livssyn vinner frem med støtte i judeokristen moraltradisjon.  
Underlig er den særbehandling som blir dem til del, som lar folkekirken fremstå 
i samsvar med deres evangelisk-lutherske bekjennelse  - i gudstjenestelige ord-
ninger, i undervisning og diakoni.   

Konflikthistorien i de nordiske stats- og folkekirker illustrerer to ting: Libe-
ralismens kirkeødeleggende kraft og det menneskelige erkjennelsesproblem – å 
oppfatte katastrofen i det som skjer, når den skjer.     

Hvordan forsvare kirkens gudgitte tro? 

Trosforsvar forutsetter innsikt eller sakkunnskap, og til virkningen hører kristne 
i stand til å bedømme hva «Kristi hemmelighet» består i.  Ef 3:2-9.  Brevets le-
sere vil forstå at «jeg har innsikt i Kristi hemmelighet», v 4.  Innsikten gjelder 
den nåde som var gitt Paulus, å være forvalter over av den hemmelighet som 
Gud hadde kunngjort for ham i en åpenbaring.  Denne hemmelighet er fore-
ningen av jøder og hedninger i endetidens gudsfolk, grunnet på Guds nådepakt 
i Jesu Kristi offerdød, 2:11ff.  Tit 1:3. 

Tydelig språkbruk.   

Kirkens representanter og kristne aktører i det offentlige rom gis mange anled-
ninger til å markere det bibelske standpunkt.  Hvorfor har Guds morallov sam-
funnsmessige konsekvenser til menneskenes beste?  Svaret må vise til kilden.  
Det er ikke alltid det lykkes.  Et velkjent eksempel: Intervjuobjektet omtaler sa-
ken i generelle vendinger og fremstår med et vinnende vesen.  Men hva sa 
han/hun? Og hva var begrunnelsen?  

Det skal så lite til når anledningen byr seg: Et oppklarende spørsmål, et meget-
sigende bibelord, henvisning til de De ti bud, en allusjon til en relevant bibelfor-
telling, en vennlig oppmuntring, eller ved andre anledninger påpeke en uønsket 
sidevirkning, markere innholdet i foreldremandatet, vise konkret til prestens 
oppdrag og kirkens normgrunnlag, osv.  Straks vil mange oppfatte begrunnel-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 66 

sen for kirkens lære og den kristne livsstil (ethos), og kanskje oppfatte den se-
kulær-liberale livsstil underveis mot sin egen karikatur.  En troens bekjenner 
har ingen grunn til unnvikende svar på Herrens vegne.  Unntak er manglende 
kjennskap til saken, og dermed grunn til å uteske andre eller undersøke saken 
nærmere.   

Det er ingen oppgave for troens bekjennere å tilsløre hva Gud har tydeliggjort 
og skjerpet i De ti bud, Jesu Bergbreken og apostoliske formaninger.  Med for-
dummende tåketale for-blir det samfunnsbyggende innhold i Guds skapervilje 
like uoppdaget, og mennesker befes-tes i sine fordommer om kristendom som 
en samling irrelevante anakronismer.   

Oppklaring av ord, begrepsbruk og misforståelser 

Eksempel: Justin Martyr (d ca 165).  Sa Justin at religionene rommer spor av 
gudsåpenbaringen i Kristus Jesus (Ordet, Joh 1:1), som lik ”et slumrende så-
korn” (logos spermati-kos) fins i religionenes natt?  Lignende tanker fins i stoïsk 
filosofi, hvor ordene - lik såkorn - rommer de virksomme vekstlover som gir 
utsæden mål og mening.   

Nei, Justin sa det motsatte: Hedenskapet avslører Guds fiendemakter.  Religio-
nene vitner om demonenes virksomhet.  Men hos filosofene fant han glimtvise 
spor av sannheten, hos dem som hadde påvist polyteismens meningsløshet.  
Deres kritiske tenkning var av forberedende betydning for kirken - ikke mer.   

Det var denne erkjennelse filosofen Platon ga uttrykk for gjennom Simmias re-
plikk i dialogen Faidon: ”Man må gi sin tilslutning til den beste av de menneske-
lige lærdommer og ta sjansen på å ferdes gjennom livet på denne skrøpelige 
farkost, så sant man ikke vil ferdes tryggere og mer risikofritt på en sikrere far-
kost – et guddommelig ord.”  

Avslørt er myten om Justin som lot misjonens oppgave bestå i å påvise slike så-
korn, og vekke dem til liv og vekst.  Dermed fremstår kirkens virksomhet som 
allmenreligionens medspiller (el medløper), som om kirken er kalt til å lede an i 
religionenes utvikling med et jordisk fredsrike som mål (jf Romerkirken etter 
Vatican 2).   

Et annet eksempel er resonnementet: ”Alt er relativt.  Det fins ingen sannhet.  
Sant er bare det som er sant for meg”.  Men hva er sant for deg?   

Få lever etter den relative sannhet.  De fleste har meninger om moral, mennes-
kerettigheter, religion, politikk osv.  Men hvorfor det, hvis alt er relativt?   

Den oppklarende tilnærming gir anledning til å markere den fellesmenneskelige 
loverfaring – at ingen av oss gjør det gode som vi vil, og dermed formidle alter-
nativet: Å lære Gud å kjenne gjennom Jesus Kristus, det er å kjenne ham som er 
til å stole på i liv og død.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 67 

Den informative tilnærming 

Menneskers forsøk på å forsvare tro og livssyn skjer med fornuftige argumenter 
og ender som oftest med begrunnelsen i føleri, opplevelsesmystikk og overna-
turlige hendelser.  Men evangeliets begrunnelse er åpenbaringsordets Gud, 
virksom i en bevitnet Jesus-historie.  Den er ikke avsluttet, men fortsetter med 
den Oppstandnes virksomme nærvær i den forsamlede menighet, virksom med 
kirkens ytre kjennetegn, evangeliet og sakramentene.  Begrunnelsen er unik.  

Noe har hendt.  Joh 2:46 - Kom og se!  - Mange vil ha svar på spørsmål.  Vi invi-
terer og oppmuntrer til å delta i messen og i studiegrupper, bibelgrupper el re-
gelmessig katekismeundervisning.  Målet er ikke at ”de andre” skal bli som oss.  
Vi vet ikke alle svarene, for de foreligger stykkevis, men de fleste kan undersø-
ke saken nærmere.  Med kunnskap kommer kjennskap til ham som lar oss 
kjenne den eneste sanne Gud, og ha evig liv, Joh 17:3.   

Vi må hver for oss oppdage troverdigheten i kirkens Jesus-tro, sikkert begrun-
net i Jesu undervisning i og stadfestet med Guds vitnesbyrd som reiste Jesus 
opp fra de døde på den tredje dag, ”slik Skriftene har sagt”, 1 Kor 15:3.   ”Hør 
ham”, Mt 17:5b.   

Når fortellingen fører oss inn i Guds undergjerninger   

”Fortell blant folkene hans undergjerninger”, Sal 96:3 (jf 9:2, 88:13).  ”Jeg vil 
ihukomme dine under-gjerninger”, Sal 77:12 (jf 105:5.  (Merk ”ihukommelsen” i 
takkebønnen under Nattverdens Liturgi.  Den begynner med Guds undergjer-
ninger som skaper og gjenløser, og slutter med gaven vi mottar med munnen, 
Lk 22:19, 1 Kor 11:24f).   

Bibelfortellingen skal lede inn i Jesu persons hemmelighet og hans verk.  Det 
kan også skje på indirekte vis, når foranledningen er film, en bok, et dikt, et 
eventyr eller andre kulturytringer.  Med dem kan vi kontrastere eller tydeliggjø-
re henspillinger på bibelhistorien.  Andre ganger må vi akte på det som er ære 
verdt, Fil 4:8, andre ganger forkaste kulturytringer og forklare hvorfor.   

Ingen kultur er i seg selv åpen for evangeliet, men samfunnsengasjerte og kul-
turkritiske kristne medvirker som lys og salt i det offentlige liv.  Uten tro på 
evangeliet, er mennesket død i sine synder (Ef 2:1), og prisgitt Guds suverene 
inngripen ved evangeliet (Fil 1:6).  

Kjennskap og vennskap byr på anledninger til kunnskap om kirkens lære og liv.  
Vi slår følge – ikke som kirkens reklamefigurer og kvalifiserte for Gud, men som 
mennesker, «slike som tror hva andre ikke tror» (Regin Prenter).  Innblikk i 
kristnes dagligliv aktualiserer andres søken, når troen på Guds tilgivende nåde 
øves i livets krav og i en vennlig husorden hvor Guds ord, salmesang og bønn 
hører med.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 68 

Andre må få oppdage oss som medmennesker i samme båt – medsyndere for 
den hellige Gud og søkt av ham.  Og er vedkommende døpt til Jesu død og opp-
standelse, er det også lettere å forstå hva dåpen betyr, når et menneske øver 
troen på Guds løfte, gitt den enkelte i dåpen (Mk 16:16a).  Alle bærer vi på ondt 
begjær i vårt innerste, og samtidig er vi alle skapt til gjerninger som har Guds 
ord og bud for seg.  Forskjellen beror på Guds tilgivende nåde, som Kristus har 
fortjent.  Hvor han bor ved troen, er det gudsliv i overflod, også når det ikke fø-
les slik.  Denne redelighet skylder vi vår neste.   

Trosforsvar «under korset» 

Den utholdende tro gjør inntrykk, bekjent i motgang og lidelse.  Kombinasjonen 
tydeliggjør vitnesbyrdet, når Gud har prioritet fremfor helse, harmoni, velstand, 
karriere. osv.  Inntrykk gjør også livets vitnesbyrd, når gode gjerninger bevitner 
troen.  Andre hører munnens bekjennelse, ser dem ta vare på Guds ord, prakti-
sere bønnen og motta alterets sakrament, men de ser ikke hjertets tro, og hel-
ler ikke ham som er troens gjenstand og håp (Hebe 11:1b).  De ser livets vitnes-
byrd bekrefte troen (Jakobs brev). 

Kristus bringer himmelriket med evangeliet og sakramentene i en dennesidig 
historie, men hva han virker med ytre midler, overstiger tilgjengelig empiri.  
Døpt til Jesu død og oppstandelse er en kristen alltid henvist til Guds ord og løf-
te (korsteologi)  Herlighetsteologi kalles tro med støtte i erfaringer og synlige 
bevis, også kjent som «troens bevis».  Herlighetsteologi driver mennesker på 
stadig opplevelsesjakt.  Når motgang og lidelse kommer, faller mange fra, skuf-
fet over uinnfridde forventninger og behov.  

Den lovkritiske tilnærming til samtidskulturen 

Tankebygninger som hindrer lydighet mot Gud, skal rives ned, og det som pris-
verdig er, skal aktes på (2 Kor 10:5, Fil 4:8).  Det samfunnsbyggende materiale 
er Guds gode skapervilje, som menneskene aner.  Målet må være løsninger 
som ikke skader enkeltmennesker og samfunnsliv.   

Guds lov – ikke mennesker - skal åpenbare livet under Guds vredesvirkelighet.  
Derfor sier Herrens apostel ”vi” i sine formaninger til menigheten (se Johannes-
brevene), men ”jeg” når han overgir læren som Kristi delegat.   

Guds lov reiser det spørsmål som evangeliet besvarer – spørsmålet om Guds 
kjærlighet og tilgivelse, og en ny start og håp for meg.  Evangeliets svar er Guds 
frie nåde – syndenes forlatelse ”uten betaling og ikke for gave” (Jes 45:13b).  
Løsepengen er ”Kristus Jesus og ham korsfestet” (1 Kor 2:2).  Andre godtgjørel-
se er utelukket, også de gjerningen som vi har gjort i rettferdighet (Tit 3:5).   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 69 

Den lovkritiske tilnærming kan reise det anfektende spørsmål som besvares i 
det private skriftemål.  Absolusjonen er trosforsvar i det private skriftemål, 
hvor Guds frifinnelse uten forbehold blir tilsagt den enkelte som ber presten 
om det: ”Jeg forlater deg dine synder, i Faderens» osv.  (Joh 20:23).  Her er vi 
ved kjernen i kirkens trosforsvar: Gud har oppreist Kristus Jesus fra de døde 
fordi han har oppfylt loven i alles sted, og er Guds gaverettferdighet og store 
glede til alle.  

 

 

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 70 

Del 2: Andre trosartikkel 

 

KORSETS TEOLOGI  

DEL 1: VÅR STORE KORSBÆRER.  DEL 2: DE SMÅ KORSBÆRERE.  DEL 3: HERLIGHETSTEOLOGI 

 

Guds herlighet var skjult i Jesu ringe skikkelse.  Han talte med den myndighet 
som bare den levende Gud har, og viste med undergjerninger sin persons 
hemmelighet når han ville det og hans oppdrag var tjent med dem.  «Korsets 
teologi» (eller korsteologi) er den gamle benevnelsen på de troendes skjulte liv 
med Gud i Kristus Jesus.  Det er med andre ord en underfull sammenheng mel-
lom Guds nærvær i Jesu tjenerskikkelse og den Oppstandnes virksomme nær-
vær i de troendes liv, skjult med Gud i Kristus Jesus.   

Det er korsteologi vi lærer i Luthers forklaring til Andre trosartikkel.  Den er kalt 
«verdens mest innholdsrike setning».  Den sammenfatter Luthers verk som kir-
kelærer ved å besvare spørsmålene hvem, hva og hvorfor.  I senere oversettel-
ser er setningen som regel delt i tre.  De fleste konfirmanter kan lære denne 
forklaring utenat og omformulere den til takk og bønn til bruk gjennom hele li-
vet (og likeså første og tredje trosartikkel).   

Luther valgte overskriften «Om gjenløsningen».  Til sammen beskriver de tre 
overskriftene den gjerning som er karakteristisk for hver av de tre personene i 
Den Hellige Treènhet, nemlig skapelsen, gjenløsningen og helliggjørelsen.  Iso-
lert sett handler andre trosartikkel «Om korsets teologi» (jf 1 Kor 2:2b) eller 
”Om rettferdiggjørelsen” (Robert D Preus).   

Overskriften setter navn på Guds visdom, stilt fram for verden i ”Kristus Jesus 
og ham korsfestet” (1 Kor 2:2).  En korsteolog ”ser” med Skriftens ord og over-
later til Skriftens Herre å tyde meningen med Kristi lidende lydighet.  Alt det 
som er skrevet om ham hos Moses, Profetene og i Salmene, det er oppfylt i Je-
su Kristi død på korset.  Gud er trofast.  Mt 20:28 – Menneskesønnen (er ikke) 

kommet for å la seg tjene, men for selv å tjene og gi sitt liv som løsepenge for 

mange (Jes 53:11 – for de mange, hebraisk talemåte = alle).  Slik var det Gud 
vant seg sin kirke - «med sitt eget blod» (Apg 20:28).   

Hva Jesus lærte om sin person og sitt verk, det stadfestet Gud da han reiste Je-
sus opp fra de døde.  I påskeperspektivet ser vi gjenløsningen i lys av Guds løf-
ter.  De er oppfylt i gudmenneskets død.  Vi er dyrt kjøpt – ikke med gull eller 
sølv, men med Jesu Kristi, Guds Sønns hellige og dyre blod, og hans uskyldige 
lidelse og død.  (Jf Apg 20:28, Gal 3:13, 1 Pet 1:18f, Åp 5:9.)   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 71 

Del 1: Vår store Korsbærer  

Gud sett «bakfra» 

Guds herlighet er skjult i «den korsfestede Skaperen» (Regin Prenter).  Vi ser 
ikke den historie som begrunner frelsen.  De så den heller ikke på Langfreda-
gen.  I deres øyne som korsfestet ham, var det onde godt og det gode ondt.  
Ingen erfaringsbevis tilsa det motsatte forhold.  På Golgata lød ingen lovsang til 
Gud for Sønnens lidende lydighet i alles sted - ingen takksigelse fra disiplers 
munn da forsoningsverket var fullført i Sønnens blod. 

Hva disiplene så på «forbannelsens tre» (Gal 3:13), var ondt også i deres øyne.  
Heller ikke de så Guds visdom med den rett utlagte Skrift fra Visdommen selv.  
(1 Kor 1:17-21, 2:7-10, Ords 1-2).   

Lik Moses, ville også Jesu disipler se Guds herlighet direkte (2 Mos 33:16ff).  Lik 
jødene den dag i dag krevde også de synlige bevis for at Jesus fra Nasaret var 
Guds lovede Messias.  De undergjerninger som Jesus gjorde, vitnet om hans 
person hemmelighet – hans Guddoms person i en ringe tjenerskikkelse.  Bevi-
set de fikk, var ikke det de hadde tenkt seg.  Gud skjulte sin herlighet da han 
dro forbi.  Lik Moses i fjellkløften, fikk de se Gud «bakfra» på forbannelsens tre 
(Gal 3:19).  Like fullt står Guds løfte fast, 2 Mos 33:14: «Jeg selv (egtl mitt an-
sikt) skal gå med, og jeg vil føre deg til ro».  Guds tilsynekomst – hans epifani - 
gjør fornuftens visdom til dårskap for Gud. 

Guds Jona-tegn 

Et skyggebilde av Jesu oppstandelse var profeten Jona, som Gud reddet fra 
hvalfisken buk på den tredje dag.  Gud stadfestet sin trofasthet og godvilje da 
han reiste «Den Hellige og Rettferdige» Jesus opp fra de døde på den tredje 
dag.  (Mt 12:39, 16:4.  Apg 4:33, 1 Kor 2:1, 1 Joh 5:9f, Åp 1:2, 9.)   

Jesu oppstandelse ble stadfestet av mange øyenvitner ved en rekke anledning-
er.  For de første som møtte ham, var det en sjokkerende opplevelse.  De lyttet 
til hans undervisning «om det som har med Guds rike å gjøre» (Apg 1:3), og de 
tok på ham og spiste sammen med ham før han ble opptatt til himmelen på 
den førtiende dag, slik han hadde sagt (1 Joh 1:1-3).  Deretter overlot de til den 
Oppstandne å utvelge Mattias til apostel.  Det skjedde med loddkasting.  Så 
kom Pinsedagen, da Guds løfter om den nye pakt ble oppfylt, slik det står skre-
vet.  Fra da av er den Oppstandne til stede hvor som helst menigheten samles, 
og virksom med de tegn han innstiftet.  Kirken er «de som følger Lammet, hvor 
enn det går» gjennom historien (Åp 14:4).   

Den oppstandne Jesus viser sin guddoms herlighetpå en indirekte måte gjen-
nom ord som høres, og i sakramentets skikkelser.  Vi ser ham «bakfra», på lig-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 72 

nende vis som Moses (2 Mos 33:23).  Vi hører hans ord i evangeliets nådetil-
sagn og ser hans ofrede legeme og blod rakt fram i sakramentets skikkelser.  1 
Kor 11:24 – Dette er mitt legeme, gitt for dere.  Han gjør ikke underet i messen 
fordi vi har gjort oss fortjent til det.  Han gjør det for sin godhets skyld.  Dagen 
nærmer seg da han kommer som verdens dommer, synlig for alle i sin Gud-
doms glans.  På den dagen skal han dømme verden og føre sitt folk inn i herlig-
hetsriket på den nye jord.  Nå lever vi i mellomtiden.  Nå er det tegn på falsk 
åndelighet å grunne troen på føleri og erfaringsbevis.   

Vår delaktighet i Guds Jona-tegn  

Det er i dåpen til Jesu død og oppstandelse Gud gir den enkelte del i sitt gjen-
løsningsverk (Rom 6:3-11).  Guds løfte i dåpens nådepakt står fast, Mk 16:16 – 
Den som tror og blir døpt skal bli salig.  Og til et synlig pant på sitt forbarmende 
nærvær, styrker han troen med alterets sakrament, mottatt med munnen.  I til-
lit til Guds ord og løfte, lever den kristne på dåpens grunn i kirkens samfunn 
med ham, og har med Kristus til gave den sanne trøst mot døden og dommen, 
og har ham til eksempel i gode gjerninger.  2 Kor 5:7 – vi lever i tro, uten å se. 

Gud har grepet inn med sitt virksomme ord i menneskenes historie, men virker 
ikke uten videre den tro som setter all sin lit til ham.  Virkningen kan også være 
forherdelse.  Mk 15:31f – «Andre har han frelst, seg selv kan han ikke frelse.  

Kristus, Israels konge, må nå stige ned fra korset, så vi kan se og tro!»  Selv de 

som var korsfestet sammen med ham, hånte ham.  (Jf Joh 11:45-53.)  Det er 
kristnes erfaring alle dager.  Troen kommer av Kristi ord.  Det må vi høre.   

Illustrasjon 1: Jomfru Maria’s lovsang (Lk 1:46-55) er mettet med skriftbevis for 
Guds føremåte med sitt folk.  Selv var ikke Maria noe annet enn ”et glad her-
berge og en villig vertinne for sin Høye Gjest”, sier Luther.  Videre: Gud må føre 
sine gjennom mange prøvelser.  Hvis ikke, setter vi flekker på Guds skjønne ga-
ver.  Maria lot Gud gjøre sin gjerning.  Hennes delaktighet var ikke noe mer enn 
trøst, glede og tillit til Gud.  Av henne lærer vi å synge et rett Magnificat, sier 
Luther.  (Lutherläsaren 44/2005, 8f)  

Illustrasjon 2: Den rike mann og den elendige Lasarus (Lk 16:19ff).  Lasarus il-
lustrerer Sønnens fornedrelse som «den elendige» Jesu skikkelse.  Lignelsen er 
undervisning i korsteologi med seg selv som gave og eksempel.  Han har oppfylt 
budet «Du skal ikke ha andre guder foruten meg», og dermed oppfylt hele lo-
ven.  Troen frykter og elsker Gud over alle ting, og setter all sin lit til ham uten å 
skjele til grunner vi måtte ha, enten til tro, mismot eller fortvilelse. 

 

Til bibelstudium: Kristus Jesus - «Den elendige». 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 73 

Den elendige Lasarus lar oss gjenkjenne Sønnens lidende lydighet i Jesu skikkel-
se, han som ”led /…/ utenfor byporten”, Heb 13:12.  Jf Sal 22:7 med Mt 28:39 
og Heb 12:3.   

Sal 73.  - V 1 jf Mt 5:8.  - V 23 jf Rom 8:36.  - V 27ff jf Mt 12:39-42, Jak 4:8-10.  - 
Jf Job 21:7-16, 22 med Lk 16:20f.   

Sal 44:14ff.  - V 23 = Rom 8:36.   

Sal 17:14-16.  - To måter å mettes på: Lk 16:25, Mt 5:8, 1 Joh 3:2f, Åp 22:4.  

 

Den skjulte Gud 

Skjult var den allmektige Skaperens herlighet på forbannelsens tre.  Skjult var 
Guds rettferdighet i Sønnens lidende lydighet i Jesu tjenerskikkelse.  Og skjult 
var Guds forsoningsverk i Jesu Kristi død (2 Kor 5:19).  Ingen så Gud løse våre 
syndebånd, naglet til korset.  Ingen så Gud oppfylle loven i Sønnens lydighet.  
Ingen så Gud drepe vår død i Sønnens død.  (Robert D Preus)   

Var dette nødvendig?  Spørsmålet forutsetter en evne som ingen dødelig har.  
Ingen dødelig kan fatte at vi mennesker er falt så dypt, og ingen fatte at dette 
var nødvendig til frelse.  Årsaken er arvesyndens kraft i menneskets innerste - 
«uten frykt for Gud, uten tillit til Gud og med ond lyst og begjær» (CA 2 Tysk 
tekst).  Hva Guds ord sier om mennesket, er hva Gud gjennomskuer.  Han har 
fra evighet sett forsoningens nødvendighet i Kristus og ham korsfestet.  Derfor 
ble han – «Guds Hellige» (Lk 4:34, Apg 3:14) - oppreist fra de døde, rettferdig-
gjort i alles sted (Rom 5:12ff).   

I løpet av flere disippelmøter utla den oppstandne Kristus hva den gamle pakts 
skrifter sier om hans person og om Guds forsoning med verden i Kristi lidelse 
og død, og stadfestet med Kristi oppstandelse fra de døde på den tredje dag.  
Ved Skriftens evangelium tilbyr Gud og rekker oss vår frifinnelse til liv og ufor-
gjengelighet (2 Tim 1:10).  Så dypt stikker arvesynden, at han må rekke oss frel-
sen gjennom ytre midler, og gi den enkelte del i frelsen i dåpen til Jesu død.  
Guds gjerning til frelse skjer gjennom ytre midler, men skjult for oss.  Vi er hen-
vist til de tegn som har Guds vitnesbyrd og den Oppstandnes befalinger. Følge-
lig må skjelne mellom «Guds fremmede gjerning» og Guds egentlige gjerning,  
Forskjellen beror på forholdet mellom lov og evangelium.    

Uten evangeliet må vi se Kristus og ham korsfestet som en eneste stor me-
ningsløshet.  Men Kristus på forbannelsens tre er en halv sannhet (Gal 3:13).  
Rom 10:4 – Lovens siktemål er Kristus til rettferdighet for hver den som tror.   

Gud elsker den verden han har skapt, og må reagere med «nidkjærhet» når 
mennesker vender ham ryggen og hengir seg til fremmede Gud.  Derfor er 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 74 

mennesket sin egen årsak til den evige fortapelse (Rom 1:18ff).  Det skarpeste 
uttrykk for Guds lov og evangelium er «Kristus og ham korsfestet» (1 Kor 2:2).   

Jesu korsdød fremstiller Guds nidkjærhet for sitt verk (Rom 1:16, 3:24f, 1 Joh 
2:2, 1 Kor 1:18).  Reaksjonen er forbundet med Guds selvhengivende kjærlighet 
og forbarmende nåde, stilt fram for verden i Jesu skikkelse.  Vi ser ”syndens 
lønn»- den død vi har fortjent, og samtidig ser vi i den korsfestede  Guds nåde-
gave, som er evig liv i Kristus (Rom 6:23).  Vi ser Guds evige Lam – og ser vår 
frelse som fullbyrdet kjensgjerning i det Guds Lam som tok bort verdens syn-
der.  (Joh 1:29, Åp 5 og 7:13ff)     

Av fri vilje, og for vår frelses skyld, var Sønnen lydig til døden på korset (Jes 
52:13ff, Fil 2:6-8, Mt 20:28 osv).  Gud er en forsonet Gud.  Kristus og ham kors-
festet er menneskenes frifinnelse hos Gud og Guds fred til oss.  Med denne ga-
ve oppmuntrer og formaner Gud enhver av oss til å vende om og leve forlikt 
med ham.  (Ef 2:14-16, jf Ef 1:10, Kol 1:20, 2 Kor 5:19ff.)  

Kristi kors og skjulte herlighet gir utsyn over Bibelens innhold og sammenheng, 
og samtidig kunnskap om Guds vesen og egenskaper, og om Guds verk som 
skaper og gjenløser.  Korsteologi lar mennesker kjenne Gud i hans trofasthet, 
lik en venn å stole på, virksom i det skjulte.  Den som lærer Gud å kjenne gjen-
nom Jesus Kristus og ham korsfestet, kjenner den trofaste Gud i hans forbar-
mende kjærlighet, og kan synge med trøstig mot.  «Er Gud for meg, så trede 
meg hva der vil imot…»   

Del 2: De små korsbærere  

Korsteologi handler om den troendes skjulte liv med Gud i Kristi lidelser.  Et ek-
sempel: Kol 1:24ff.  Herrens apostel Paulus viser til de lidelser som prekenem-
betets oppdrag medfører.  De er i samsvar med Kristi kjærlighet til sin kirke-
brud.  Guds frelseshemmelighet er åpenbart i Kristus, og virksom med Guds ord 
i den forsamlede menighet.  «Det er ham vi forkynner, og vi formaner hvert 
menneske og underviser hvert menneske med all visdom for å kunne stille fram 
hvert menneske som fullkomment i Kristus» (v 28 e Sv Kyrkobibel).  Derfor 
kjempet apostelen med den kraft som Gud gir.   

Kol 2:1-3 – Det jeg ønsker for dem, er at de skal få nytt mot, bli knyttet 

sammen i kjærlighet og nå fram til hele rikdommen av overbevisning og 

innsikt, så de kan fatte Guds hemmelighet, som er Kristus.  For i ham er al-

le visdommens og kunnskapens skatter skjult til stede.  3:3 – Dere er jo dø-

de, og deres liv er skjult med Kristus i Gud (Rom 6:2, 2 Kor 5:14). 

Gud fører sine gjennom prøvelser og gjør dem til rette teologer.  Med Ordets 
sverd blottstiller han den onde lyst i våre tanker, ord og gjerninger, og driver 
oss til Guds rettferdighet i Kristus Jesus.  Ved troen griper vi ham og mister oss 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 75 

selv for Kristi skyld.  Da praktiserer vi dåpen i forsakelse og tro, og gjør Kristi of-
ferbønn til vår: ”Skje din vilje!”  I det skjulte helliger Gud sitt Navn på oss og 
skaper i oss det nye menneske som skal leve evig for Gud.  

Esek 20:12 – Jeg er Herren som helliger dem.  Jes 29:23 – (når de) får se det 

mine hender har gjort iblant dem, da skal de holde mitt Navn hellig /…/  

Folk som farer vill i sine tanker, skal lære å forstå, og de som murrer av 

misnøye, skal få større innsikt.   

Joh 17:10 – Hellige dem i Sannheten!  Ditt ord er sannhet.  Ef 5:25f – Kristus els-
ket kirken og gav seg selv for henne for at han skulle hellige henne ved å rense 
henne i vannets bad ved ordet.  Gal 2:20 – Det er ikke lenger jeg som lever, men 
Kristus lever i meg.  Det liv som jeg nå lever i kjødet, lever jeg i tro på Guds Sønn, 
som har elsket meg og gitt seg selv for meg.  Ef 4:24, Kol 3:10 osv.   

Livet i dåpen troens øvelse i tillit til Guds ords løfter (Rom 6-8).  På dagsorden i 
”den gode strid” (1 Tim 6:12) står tre ting:  

(1) Avvis med forakt djevelen og alle hans gjerninger og alt hans vesen!   

(2) Tro syndenes forlatelse for Kristi skyld!   

(3) Lyd Guds bud og gode skapervilje!   

Hvorfor er denne daglige tilflukt til Guds løfte nødvendig?  På grunnav ”dette 
dødens legeme” (Rom 7:24f).  En kristen består nemlig av to deler: Samtidig 
synder og rettferdig for Gud (Gal 5:16ff).  Med lovens ord angriper Gud og dø-
der kjødets gjerninger.  Med evangeliet oppreiser han fra døden i våre synder 
og bevarer oss i sin nåde, for evig frelst fra alt ondt (Joh 17:15, 2 Tess 3:3).   

 

Fra bekjennelsesskriftene:  

LK Fjerde parten: Den gamle Adam skal korsfestes. 

CA 20:37-39 - Uten troen kaller en ikke på Gud, venter ikke noe godt av Gud, tåler 

ikke korset, men søker menneskelig hjelp og stoler på menneskelig støtte.  Således 

hersker alle lyster og menneskelige påfunn i hjertet når troen og tilliten til Gud er 

borte.  Derfor sier også Kristus: «Uten meg kan dere ingenting gjøre» (Joh 15:5).   

CA 21:37 - Uten troen, kan ikke mennesket tåle korset.  CA 26:31 – Dette er den 

rette og alvorlige og ekte dødelse: å bli øvet og korsfestet med Kristus ved mange 

slags trengsler.   

Apologien:  

Den Hellige Ånd undertrykker og døder kjødet, 4:167, 170.   

Korset oppdrar de troende, men er ikke alltid straff for synd, 12:151-152.   

Korset er Guds fremmede verk med Guds egentlige gjerning som mål, 12:158-161.   

Kristi rike er skjult under korset, 7/8:18.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 76 

Anfektelsen kan regnes med til sakramentene (har Guds bud og løfte), 13:17.   

Korset vil gjøre oss lydige, 16:45-48.   

Takkoffer - de helliges prøvelse, 24:25.  Prøvelsen for evangeliets skyld hører med 

til den nye pakts offer, 24:30, og hører sammen med bekjennelse, lidelse og takksi-

gelse, 24:38.  Korset er et takkoffer når de forsonte holder ut, 24:67.   

Store Katekisme:  

De som setter sin lit til Gud, har sorg og nød, se Budene, 42, 197.   

Det velsignede kors følger Guds ord, se Fadervår, 65  

Konkordieformelen:  

Adam skal korsfestes, SD 4:19 (LK Fjerde parten).   

Korset former de utvalgte i Kristi bilde, SD 11:45-49.  

Jesu saligprisninger  

Det er en forskjell og en sammenheng mellom Kristus mottatt som gave og livet 
med ham som eksempel.  Den første saligprisningen er et tilsagn, Mt 5:3 - Sali-

ge er de som er fattige i seg selv, for himmelriket er deres (Lk 6:20).  - Først 
kommer troens rettferdighet på grunn av Kristi lidende lydighet. Med Kristus til 
gave, gitt av nåde, kan et menneske vite seg godtatt og elsket av Gud, tross den 
syndefordervede menneskenatur (Rom 5:5, 8, 7:21ff, 8:1-4).  Gud tilregner dem 
Kristi lidende lydighet (Guds rettferdighet) av nåde, og lar dem seire, om så 
midt i døden!   

De påfølgende saligprisninger gjelder Jesu virksomme nærvær, skjult i disiple-
nes liv, og med ham gudsriket som foregrepet virkelighet.  Når troen øves i go-
de gjerninger med Kristus til eksempel, blir saligprisningene erfart som noe mer 
enn tilsagn, løfte og trøsteord.  De er også foregrepet virkelighet.  Hva en Jesu 
disippel er «i Kristus» - skal han også bli i det fullendte Guds rike.  (Rom 8:17, 2 
Tess 1:5-7, 2 Kor 4:7f.)  Denne sammenheng er ubegripelig, sett utenfra, for 
Guds kjærlighet er skjult under korset. 

Sammenhengen lar seg begripe i ettertid - i påskeperspektivet (1 Kor 15:1-3).  
Oppstandelsen stadfester Skriftens mening i Guds frelsesplan, og kaster et for-
klaret lys over de troendes trengsler.  De er Guds kjærlighetserklæringer med 
nådelønnen for øye, og deres endelikt stadfester oppreisningen med Kristus til 
gave.  Åp 14:13 – Salige er de som dør i Herren heretter (1 Tess 4:14ff, Heb 
4:9f, 14ff).   

Liksom Faderen herliggjorde Sønnen på korset, blir Sønnen herliggjort i de tro-
endes trengsler og død.  Joh 17:1, 9f – Fader /…/ herliggjør din Sønn, så Søn-

nen kan forherlige deg. /…/ Jeg ber for dem: Jeg ber ikke for verden, men for 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 77 

dem som du har gitt meg, for de er dine.  Alt mitt er ditt, og det som er ditt, er 

mitt, og jeg er forherliget gjennom dem.  - Salige er de… 

 

Til bibelstudium:  

Joh 3:14, 8:28, 12:32f.  1 Joh 4:7, 16.   

Rom 6:3-14, 7:24-8:4.   

Gal 5:16, 20.  1 Kor 4:9-13, 2 Kor 4:8-11, 6:8-19.  Fil 3:7ff.   

Gud er Gud, skjult i Jesu korsdød, og skjult i de troendes liv i Lammets spor.  
Uten evangeliet, henger vi fast i egen skyld og skam og håpløshet, og må fortvi-
le under lovens trusler og fordømmelser.  Med evangeliet om Kristus og ham 
korsfestet har vi Guds sanne trøst mot døden og dommen, for vi er oppreist fra 
døden i våre synder og frelst av nåde (Ef 2).   

Kristi små korsbærere vet hva verdens barn er uvitende om.  De kjenner den 
eneste sanne Gud gjennom den han utsendte, Jesus Kristus (Joh 17:3).  I anfek-
telser, lidelse og død, kan de vite seg godtatt og elsket av Gud og ha evig liv i 
ham (Joh 10:14, 27, Åp 3:5).  Guds handlende majestet unndrar seg vår begri-
pelse, men Guds kjærlighet lar seg gripe i nådetilsagnet vi hører, og i alterets 
sakrament fra den Oppstandne, mottatt med munnen.  Derfor er det nok for en 
disippel at han får det som sin mester, Mt 10:25 – Har de kalt husbonden Beel-

sebul, kan da hans husfolk vente noe bedre?  Vær ikke redde for dem!  For ingen 

ting er gjemt uten at det skal fram, ingen ting skjult uten at det skal bli kjent. 

Det fins heller ikke noe samfunn med den hellige Gud utenom det Guds Lam 
som har båret verdens synder.  Det synlige pant på Guds nåde er alterets sa-
krament, 1 Kor 11:24f - Dette er mitt legeme, som  er for dere.  /…/ Denne kalk 
er den nye pakt i mitt blod (10:16f)  – Så høyt har Gud elsket verden, at han gav 
sin enbårne Sønn (Joh 3:14).  Så fordervet er menneskenaturen.  Derfor må jø-
den fornekte Jesu legemlige oppstandelse fra de døde, og muslimen fornekte 
Jesu legemlige død på korset. 

Med krusifikset foran oss, ser vi hva alle ser.  Med Skriftens ord for våt øye, lar 
Gud oss se hva de første øyenvitner ”så”.  De så korsets mening da den Opp-
standne opplot Skriftene for dem.  Også vi blir ”seende”, når vi hører Kristi ord 
og tar vare på dem (Joh 14:23, Rom 10:17).  Da oppmuntrer Helligånden til tro - 
trøster oss med Kristi lidende lydighet, og med vår frifinnelse i ham som er 
Guds rettferdighet til alle.  Denne trøst viser hen til kjensgjerninger i en bevit-
net Jesus-historie.  Og mer enn det.  Den viser hen til Guds nådepakt med den 
enkelte i vår dåp til Jesu død, og viser oss til Guds kirkes rene kjennetegn i den 
forsamlede menighet, forvaltet på troskapens vilkår.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 78 

Slik gjør Den Hellige Ånd oss til korsbærere med sin korsteologi.  Han lar oss se 
Gud «bakfra» - skjult i evangeliet som høres i Kristi ord og ses i sakramentets 
skikkelser.  Tegnene fra den Oppstandne bevitner den Oppstandnes nærvær i 
den forsamlede menighet.  Da er det nok til frelse at en Herrens delegat forval-
ter dem med trofasthet, slik Herren har befalt – og ikke på verdens vis.  Skjult i 
ham har vi alle visdommens og kunnskapens skatter midt i blant oss. 

Skjult er Guds majestet i Sønnens lidende lydighet – like fra unnfangel-
sen i jomfru Marias liv.  Og skjult er Kristi majestet og allmakt når vi hø-
rer hans ord bli opplest og forkynt, og skjult når vi ser hans legeme og 
blod i sakramentets skikkelser.  Lik Moses, ser vi Guds herlighet ”bak-
fra”, og ser i Sønnens allmaktsord hans ofrede legeme og blod i ringe 
skikkelser (2 Mos 33:22f).Hva vil Gud med kors og trengsel i etterfølger-
nes liv?   

Herrens apostler begrunner svaret på flere måter:  

Gud fører sine gjennom trengsler med målet for øye - det fullendte Guds rike.  
Etter selv å ha blitt steinet nesten til døde, oppmuntret Paulus de kristne i An-
tiokia med ordene, Apg 14:22 – «Vi må gå inn i Guds rike gjennom mange 
trengsler.»  Målet tatt i betraktning, er trengsler for bagateller å regne.  2 Kor 
4:17 – De trengsler vi nå må bære, er lette, og de skaper for oss en evig rikdom 
av herlighet som er uendelig mye større.   

Frimodighetens årsak er en foregrepet Kristus-virkelighet, 2 Kor 4:14f, 16 – vi 
vet at han som oppreiste Herren Jesus, han skal også oppreise oss sammen 
med ham og føre oss fram til seg sammen med dere.  Men alt skjer for deres 
skyld, for at nåden skal bli stor og få takken til å stige fra så mange flere – til 
Guds ære. /…/ Selv om vårt ytre menneske går til grunne, blir vårt indre men-
neske fornyet dag for dag.  - Dette inkluderende «vi» (el vårt) representerer 
den troende kirkes lemmer i den skjulte Kristus-virkelighet.  

Håpets begrunnelse er Kristi legemlige oppstandelse fra de døde, som fore-
griper de troendes legemlige oppstandelse og inngang i det fullendte Guds rike.  
Kristi virksomme nærvær med evangeliet skaper av trengslene «en evig rikdom 
av herlighet som er uendelig mye større». 

 

Fra bekjennelsesskriftene:  

De offer som gjenstår etter det levittiske offer «er takkoffer - som også blir kalt 
lovprisningsoffer, forkynnelse av evangeliet, troen, påkallelsen, takksigelsen, 
bekjennelsen, de helliges prøvelse, ja, alle gode gjerninger av de hellige    /   /.  
Når det levittiske offer er avskaffet i den nye pakt, lærer det at et rent og nytt 
offer skal bæres frem.  /…/ Drikkofferet kreves, det er prekenens virkning at vi 
ved evangeliet blir besprengt av Kristi blod, at vi blir helliget, drept og levende-
gjort.  Matoffer kreves også – det er takksigelse, bekjennelse og lidelse.  /…/ 
(takkofferet) fortjener ikke forsoningen, men kommer fra dem som er forsont, 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 79 

liksom heller ikke lidelsene fortjener forsoningen, men er takkoffer når de for-
sonte holder ut i dem.»  (Apol 24:25, 30, 38, 67). 

Gud driver til syndserkjennelse med sin lov for at hans verk i Kristus skal bli 
desto større for oss.  Rom 7:15, 24f – Det jeg vil, gjør jeg ikke, og det jeg av-
skyr, det gjør jeg. /…/ Hvem skal fri meg fra dette dødens legeme?  Gud være 
takk ved Jesus Kristus, vår Herre!  (Joh 3:30, 8:36)  

Gud ydmyker sine for å bevare oss i troens lydighet for ham.  Paulus måtte sli-
te med «en torn i kjødet», 2 Kor 12:7.  Da er den lærdom som prøvelsen gir, 
nyttig til salighet, v 8-10 – Tre ganger bad jeg Herren at den måtte bli tatt fra 
meg, men han svarte: «Min nåde er nok for deg, for kraften fullendes i svak-
het.»  Derfor vil jeg helst rose meg av min svakhet, for at Kristi kraft kan ta bolig 
i meg.  Og derfor er jeg for Kristi skyld ved godt mot når jeg er svak, blir mis-
handlet, er i nød, forfølgelser og vanskeligheter.  For når jeg er svak, da er jeg 
sterk.   

 

Fra bekjennelsesskriftene:   

Jobs trengsler kom ikke av misgjerninger som han tidligere hadde begått.  «Derfor 

er ikke trengslene alltid straff eller tegn på Guds vrede.  Ja, de redde samvittigheter 

skal få lære at de, når de i sine trengsler ser bare straff og Guds vrede, ikke skal tro 

at Gud forkastet dem, men at trengslene har andre og viktigere formål.  /…/ Gud 

gjør en fremmed gjerning for at han skal kunne gjøre sin egentlige gjerning (ref Jes 

28:21, Joh l9:2f), Jer 49:12)  /…/ Slik ble profetene drept, og Johannes Døperen og 

andre hellige.  Derfor er ikke trengslene alltid straff for visse synder /…/ men de er 

Guds gjerninger, bestemt til å være til nytte for oss og til å gjøre Guds makt tydeli-

gere i vår svakhet (ref 2 Kor 12:9).  Derfor skulle våre legemer, etter Guds vilje, 

være offer som beviste vår lydighet, men ikke et vederlag for den evige død.  For 

den har Gud en annen befaling, nemlig sin Sønns død.»  (Apol 12:158-161, jf 

16:45-48).   

Gud driver oss til å øve troen og bønnen i trengsler og prøvelser, og fører oss 
styrket ut.  1 Pet 1:6f – Derfor kan dere juble av glede, selv om dere nå en kort 
tid må ha det vondt i mange slags prøvelser, om så skal være.  Slik blir troen de-
res prøvd.  Selv forgjengelig gull blir prøvd i ild.  Troen - som er mye mer verd, 
må også prøves, så den kan bli til pris og herlighet og ære for dere når Jesus 
Kristus åpenbarer seg.   

Eksempel: Da David var sluppet fri fra sine fiender og fra Saul, sa han, Sal 18:7 – 

Da kalte jeg på Herren i min nød og ropte til min Gud.  Han hørte min røst fra sitt 

tempel.  – Guds hjelp i prøvelser er en påminnelse om gleden hos Gud: Mt 5:12 (Lk 

6:23), Apg 5:40ff, 16:23-25.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 80 

Gud døder den onde menneskenatur for at vi skal se fremover mot fullkom-
mengjørelsen på den nye jord.  Rom 6:6 – Vi vet at vårt gamle menneske ble 
korsfestet med (Kristus – ved dåpen til hans død, v 3), for at det legeme som er 
under synden, skulle gjøres til intet og vi ikke lenger være slaver under synden.  
1 Pet 4:1f – Når Kristus /…/ har lidd under sitt jordeliv, så skal dere væpne dere 
med denne tanke: Den som har lidd her i livet, er ferdig med synden.  Derfor 
skal han ikke lenger følge menneskelige lyster, men leve resten av sitt liv etter 
Guds vilje.  2 Kor 4:16-18, Rom 8:17-25. 

Når troen øves i korsets skole, gjør Kristus oss likedannet med seg, til trøst for 
oss.  2 Kor 1:6 – Lider vi vondt, er det for at dere skal få trøst og frelse.  Blir vi 
trøstet, er det for at dere skal få den trøst som hjelper dere til å holde ut de 
samme lidelser som vi må tåle.  1 Tess 1:6f – dere tok oss, ja, Herren selv, til 
forbilde, og under store trengsler tok dere imot Ordet med den glede som Den 
Hellige Ånd gir.  Slik ble dere et eksempel for alle dem som tror.   

Fra bekjennelsesskriftene:  

Guds Ords lære om utvelgelsen gir «den skjønne, herlige trøst at Gud har latt en-

hver kristens omvendelse, rettferdighet og frelse ligge så tungt på sitt hjerte /…/ at 

han «før verdens grunnvoll ble lagt» har holdt råd om det, og «i sitt forsett» bestemt 

hvordan han vil føre meg til det og bevare meg i det.  Videre har Gud villet sikre min 

frelse så trygt og godt, /…/ at han bestemte min frelse i sitt evige forsett, som ikke 

tar feil eller blir omstøtt, og lagt den i forvaring i vår Frelsers Jesu Kristi allmektige 

hånd, som ingen kan rive oss ut av (Joh 10:28).  /…/  

Denne lære gir oss også en herlig trøst i kors og anfektelser, nemlig den at Gud i 

sitt råd har bestemt og besluttet før denne verdens tidsalder at han vil hjelpe oss i 

all nød, gi oss tålmodighet, skjenke oss trøst, skape håp og gi alt en slik utgang at 

det kan bli oss til frelse.  Likedan fremstiller Paulus dette på en trøsterik måte i Rom 

8 (28f, 35, 38f), at Gud i sitt forsett /…/ har bestemt gjennom hvilke kors og lidelser 

han vil gjøre hver enkelt av sine utvalgte «formet etter sin Sønns bilde», og at kor-

set skal og må tjene enhver «til det gode», for de er kalt «etter Guds råd».  Av dette 

har Paulus trukket den visse /…/ slutning at verken «trengsel eller angst», «verken 

død eller liv» osv. «kan skille oss fra Guds kjærlighet i Kristus Jesus».  (FC SD 

11:45-49. Artikkelen om utvelgelsen) 

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 81 

Med korset stadfester Gud sitt kall  

Guds kirke på denne jord er Guds under i den nye lydighet.  Troen har Kristus til 
gave, og med ham Guds rettferdighet og syndenes forlatelse.  Med troen følger 
etterfølgelsen i gode gjerninger med Kristus til eksempel.  Vi ser ikke hjertets 
tro, men ser livets vitnesbyrd og hører den bekjennelse som stadfester apos-
telordets lære fra Skriftens Herre.  Når etterfølgelsens tid er slutt, har ikke et-
terfølgerne gjort annet enn sin skyldighet for Gud.  De må erkjenne: «Vi er 
uverdige tjenere» (Lk 17:10.  CA 6).   

Undrende må vi spørre: Hvorfor har bekjennere siden aposteltiden holdt fast 
Kristi ord i lidelse og død?  Svaret må vi søke hos den treène Gud, som er Kris-
tus-bekjennelsens opphav (Mt 16:16f).  Dens sannhet har Gud stadfestet på 
endegyldig vis da han reiste Kristus opp fra de døde (1 Kor 15:3f).  Med hand-
lende allmakt stadfestet Gud at løftene var oppfylt i Jesu person og hans liden-
de lydighet.  Ved Jesus Kristus har de små korsbærere lært Guds trofasthet og 
godhet å kjenne (1 Pet 3:17), og derfor følger de ham etter i barnlig tillit.  De 
akter herlighetsriket der fremme så mye mer verdt enn trengsler og prøvelser i 
Kristi etterfølgelse.  

 

Til bibelstudium: Bekjennelseskamp medfører mange slags forsakelser: 

Materielle goder:  

1 Kor 7:29-31 – Det er kort tid igjen.  Fra nå av skal de som /…/ kjøper noe, 
(være) som om de ikke eide det, og de som bruker verdens goder, som om 
de ikke brukte dem.  For denne verden, slik den nå er, går under.  (Jf Mt 
19:21f, Lk 14:33).   

Fornuftens visdom:  

Mt 11:25f – «Jeg priser deg, Far, himmelens og jordens Herre, fordi du har 
skjult dette for kloke og forstandige, men åpenbart det for enfoldige.  Ja, 
Far, for dette var din gode vilje.»   

Vennskap i familiebånd:  

Mt 10:34-35 – Jesus sa: «Tro ikke at jeg er kommet for å bringe fred på jorden.  
Jeg er ikke kommet for å bringe fred, men sverd.  Jeg er kommet for å sette skille: 
Sønn står mot far, datter mot mor, svigerdatter mot svigermor, og en manns husfolk 
er hans fiender.  Den som elsker far eller mor mer enn meg, er meg ikke verd. Den 
som finner sitt liv, skal miste det.  Men den som, mister sitt liv for min skyld, skal 
finne det.»  Lk 12:52f.  Jesus-ordet utlegger det første bud.   

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 82 

Ære og berømmelse:  

Mt 5:11 – Ja, salige er dere når de for min skyld håner og forføl-ger dere, lyver på 
dere og snakker ondt om dere på alle vis.  1 Pet 4:14.   

Kjødets laster og begjær:  

Kol 3:5-10 – Så la da det jordiske i dere dø: Hor, urenhet, lidenskaper, ondt begjær 
og pengejag, som ikke er annet enn avgudsdyrkelse.  Det er slikt som gjør at Guds 
vrede rammer de ulydige.  Til dem hørte også dere den gang dere levde i disse 
synder.  Men nå må dere legge av alt slikt: Sinne, hissighet, ondskap, spott og rått 
snakk.  Og lyv ikke for hverandre!  For dere har lagt av det gamle menneske og 
dets gjerninger og kledd dere i det nye menneske, det som stadig fornyes etter sin 
skapers bilde og lærer ham å kjenne.  Gal 5:24, Rom 6:6. 

Forbilder i troens gode strid 

Den som unndrar seg korset, unndrar seg Guds forsoning med verden i Kristus 
Jesus.  Lk 14:27, 35 – Den som ikke bærer sitt kors og følger etter meg, kan ikke 
være min disippel.   

I troens gode strid vitner Den Hellige Ånd med sitt indre vitnesbyrd.  Han vitner 
med Kristi ord og gir kraft til å bære korset med løftet om nådelønnen som ven-
ter, Mt 5:12 – Gled og fryd dere, for stor er den lønn dere har i himmelen.  Slik 
forfulgte de også profetene før dere.  Rom 8:8, Kol 3:3ff.   

Kirkens historie er mer enn en forvaltningshistorie.  Den er også historien om 
troens helter i nådemidlenes bruk.  Gud kjenner sine, og vi kjenner dem av li-
vets vitnesbyrd i utholdende tro, til trøst og oppmuntring for oss som nå lever 
(Heb 11).  Tvetydighet hefter ved livets vitnesbyrd mer eller mindre, men vi 
aner Kristus-bildet skjult under korset.  Denne oppmuntring er hensikten med 
minnedagene i en evangelisk-luthersk kirkeårskalender.   

Kirkeårskalenderen er en Kristus-kalender.  Dens dager og tider minner oss om 
den Oppstandnes skjulte nærvær, virksom med sin Ånd i de troendes liv - «de 

som følger Lammet, hvor enn det så går» (Åp 14:4).  Minnedagene oppmuntrer 
oss: Hold urokkelig fast ved bekjennelsen av vårt håp, Kristus Jesus.  Etter sin 
store lidelse troner han ved Faderens høyre, går i forbønn for alle sine og er 
virksom i den forsamlede menighet.   

Korset er Kristi martyrattributt og seiersmerke.  Med ham til gave, gjør vi som 
etterfølgere før oss: Vi etterligner ikke det onde, men det gode (3 Joh 11)   

Til bibelstudium:  2 Kor 4.  Kol 1:24ff.  Heb 11.  1 Pet 2:21ff.   

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 83 

Anfektet tro 

Melankoli og nevroser overlater vi til kyndig behandling.  Anfektelse er noe an-
net, og forutsetter evnen til å føle skyld og skam.  Det hender at en troens be-
kjenner hører Guds frie nåde forkynt for andre, men ikke til meg.  Man hører 
ikke annet enn lovens anklager og trusler, og mener seg forkastet av Gud.  Kon-
klusjonen har mange holdepunkter i ens liv, for lovens anklager har alltid rett, 
men konklusjonen er feil (jf Rom 7:7 og 24f).   

Ingen kristen trenger å gå med dårlig samvittighet og manglende frimodighet.  
Det er bortkastet tid og ganske unødvendig.  Det private skriftemålet er for en-
hver som vet med seg selv at jeg trenger å høre at syndenes forlatelse er til 
meg også.  Derfor har det private skriftemål sin plass i nattverdberedelsen.  Har 
vi latt oss forlike med Gud, må vi hver for oss sørge for å gå vel forlikte til Her-
rens bord.   

Privatskriftemålet begynner med en skriftebønn som gir anledning til å nevne 
en synd eller to – og la det være med det.  Deretter følger hovedsaken, nemlig 
absolusjonen eller den gave som Kristus har fortjent: «Jeg forlater deg dine 
synder.  I Faderens osv.»  Den ubetingede absolusjon, meddelt den enkelte i 
Kristi sted, hører med til de handlinger som er enestående ved menighetens 
praksis.  Privatskriftemålet er hemmelig, men ikke begrunnelsen.  Den må alle 
kjenne til, og med oppmuntring til å bruke gaven. 

Ordets etterfølgelse forutsetter den livsnære erkjennelse av livet under synde-
fallets kår.  Vi mennesker er kapable til mye vondt, men også i stand til å gjøre 
mye godt for hverandre.  Vi er av naturen vredens barn (Ef 2:1) og hverandres 
brodermordere (1 Mos 4).  Med denne erkjennelse blir vi ikke så lett skuffet, 
men vet desto mer å sette pris på andres velgjerninger.  Guds godhets bevis er 
langt flere enn noen kan telle (Jak 1:17).   

Når Kristus-bekjennelsen medfører ”kors og trengsel” for Guds rike, vitner Ån-
den med Kristi ord om vårt barnekår hos Gud (1 Pet 4:14, Mt 5:12).  Åndens 
«indre vitnesbyrd» med vår ånd skjer ikke vilkårlig, men med Guds «ytre» vit-
nesbyrd da han oppreiste Jesus fra de døde.  Med dåpen til Jesu død og opp-
standelse er vi alltid henvist til Guds trofasthet som ga løftet (Mk 16:16), og all-
tid henvist til evangeliet og Herrens Nattverd.  Da vitner Ånden med vår ånd – 
når og hvor han vil - at vi er Guds barn på grunn av Kristi fortjeneste (Gal 4:6; 
Rom 8:15).  Men tro begrunnet i føleri og snusfornuft bedrar.   

Til bibelstudium:  

Rom 6:2-11, 7:4-6.  Gal 2:19ff.   

Verdens fiendskap: Mt 10:25, Gal 6:14.  - Kjødets fiendskap: Mt 10:37-39, 16:24.   

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 84 

Troens faste holdepunkt i Guds sjelesorg 

Tilliten til Guds trofaste kjærlighet har et fast holdepunkt.  Det fins ikke i våre 
erfaringer, men i Guds nåderett håndhevet med ytre vitnesbyrd.  Det første er 
dåpen til Jesu død og oppstandelse, det andre Guds syndsforlatelsen tilsagt den 
enkelte som ber om det i skriftemålet, og Guds tredje vitnesbyrd – Kristi lege-
mes og blods sakrament rakt fram og mottatt under Herrens Nattverd.  Guds 
nåderett gir oss disse ytre holdepunkt fra den oppstandne Kristus.  Profetordet 
fra Herren lød: «Hør, så skal dere få leve!» (Jes 53:3)  Og røsten på Tabor-
berget stadfestet Ordet i Jesu skikkelse: «Hør ham!» (Mt 17:5)  

Gud vet hvilket kors som gagner enhver av oss, og han gir kraft til å bære det.  
Med henvisning til de faste holdepunkt i Guds sjelesorg, kan den døpte vite seg 
kalt av Gud i sin dåp, få stadfestet Guds nådepakt med Guds nådetilsagn, og 
motta alterets sakrament til et synlig pant på det skjulte liv med Kristus i Gud.  

Rom 6:5 – Er vi blitt forenet med Kristus i en død som er lik hans, skal vi også 
være ett med ham i en oppstandelse som er lik hans.  1 Kor 11:32 – Når vi døm-
mes av Herren, blir vi refset, for at vi ikke skal bli fordømt sammen med verden 
(Heb 12:6-10, Rom 8:12-17).  1 Kor 10:13 – Gud er trofast, han vil ikke la dere bli 
fristet over evne, men gjøre både fristelsen og utgangen på den slik at dere kan kla-
re det. 

Skal vi bli bevart hos Gud, må vi søke Guds sjelesorg, og menigheten fremstå 
som et legende fellesskap.  Det er jo meningen med Guds kirkes rene kjenne-
tegn.  Siden kors og trengsel har Guds bud og løfte, kan også anfektelsen reg-
nes med til sakramentene (Apol 13:17).   

Eksempel: David, Sal 13:2, 7 – Hvor lenge, Herre?  Vil du glemme meg for alltid?  
Hvor lenge vil du skjule ditt ansikt for meg?  /…/ Men jeg setter min lit til din trofast-
het, mitt hjerte skal juble over din frelse.  Jeg vil synge for Herren, for han har gjort 
vel imot meg.   

«Hvor lenge?»  Det er martyrenes rop til Den aller høyestes rett: «Hvor lenge vil 
du vente, hellige og troverdige Herre, før du holder dom og straffer dem som 
bor på jorden, fordi de har utøst vårt blod.  

Bønnerop om Guds inngripen underkjenner ikke Guds trofasthet, men bekjen-
ner den.  Guds svar er allerede foregrepet med Jesu lidelse, død og oppstandel-
se fra de døde.  Han som hevnen tilhører, har hevnet seg kjærlig.  (Klag 5:20, 
Sal 13:2, Job 30:21.)  Guds nådepakt med den enkelte i dåpen gir grunn til fri-
modighet hver dag:  

Gal 3:26f - alle er dere Guds barn ved troen på Kristus Jesus.  Alle dere som er 
døpt til Kristus, er blitt ikledd Kristus.  2 Tim 2:13 – Er vi troløse, er (Gud) trofast, 
for han kan ikke fornekte seg selv.  Fil 1:6 - han som har begynt en god gjerning i 
dere, skal fullføre den inntil Jesu Kristi dag.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 85 

Troen er i seg selv et mørke, men Den Hellige Ånd opplyser og oppmuntrer 
med Kristus til gave.  Og på nådepaktens grunn oppmuntrer vi hverandre til 
gjerninger som har Guds ord og befaling for seg (Tit 3:8).   

Saken gjelder ikke for noen av oss «meg og mitt», men det nye livet, skjult med 
Kristus i Gud (Kol 3:3).  I tillit til Guds frie nåde for Kristi skyld, lever Guds barn 
under Guds nådehimmel, både lærde, kultiverte og idioter.  De har samme bar-
nekår og arverett hos Gud.  Og Gud Den Hellige Ånd bevarer dem fra alt ondt 
med sine uutsigelige sukk for oss (Rom 8:23).   

Barnekår hos Gud ved dåpen og troen er alltid skjult i en ringe skikkelse (Joh 
1:12f, Gal 3:26, Rom 8:17).  Men livets vitnesbyrd er ikke skjult.    

1 Pet 4:1-5 – (Siden Kristus) har lidd under sitt jordeliv, så skal dere væpne dere 
med denne tanke: Den som har lidd her livet, er ferdig med synden.  Derfor skal 
han ikke lenger følge menneskelige lyster, men leve resten av sitt liv etter Guds vil-
je.  Det er nok at dere i den tid som er gått, har levd på hedensk vis i utsvevelser og 
sanselighet, i drikk, festing og fyll, og drevet med forkastelig avgudsdyrkelse.  Nå 
undrer de seg fordi dere ikke lenger løper med dem ut i denne strøm av utskeielser, 
og de spotter dere.  Men de skal få avlegge regnskap for ham som står klar til å 
dømme både levende og døde.   

 

Fra bekjennelsesskriftene:  

«Kristi rike /…/ er alltid det som han levendegjør ved sin Ånd, enten det er åpenlyst 

eller skjult under korset.  Slik er Kristus den samme, enten han er herliggjort – som 

nå, eller i trengsler - som han var før. /…/ Han lærer at kirken er skjult under en 

flokk av onde, for at ikke dette anstøt skal skade de gudfryktige, og for at vi skal vite 

at Ordet og sakramentene er virkekraftige selv om de blir forvaltet av onde.  Imidler-

tid lærer han at disse ugudelige – selv om de har del i de ytre kjennetegn, likevel 

ikke er den sanne Kristi kirke og Kristi lemmer, for de er medlemmer av djevelens 

rike» (Apol 7/8:18, 19.  Ref Mt 13:37-38, 3:12, 25:1.  «Ordet og sakramentene» vi-

ser her til den bekjennende kirke - «Kristi kirke» med de rene kjennetegn, CA 7).   

Krusifikset er Guds kirkes seiersmerke gjennom endetidens trengsler.  Den opp-
standne Kristus kroner troen med sin seier, 1 Joh 5:4 – For alt som er født av 
Gud, seirer over verden.  Og det som har seiret over verden, er vår tro (Joh 
16:33).  Til en påminnelse blir krusifikset båret først i prosesjonen.  Vi er døpt til 
Kristi død, og vi har samfunn med Kristi legeme i velsignet brød, men blir sam-
tidig advart med apostelens henvisning til gudsfolkets ørkenvandring: Gud had-
de ikke behag i de fleste av dem, for de henga seg til det onde (1 Kor 10). 

1 Kor 15:57 – Gud være takk, som gir oss seier ved vår Herre Jesus Kristus!  Der-
for, mine kjære brødre, stå fast og urokkelig og gjør stadig fremgang i Herrens gjer-
ning.  Dere vet jo at deres arbeid i Herren ikke er forgjeves.  Rom 8:36f – For din 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 86 

skyld drepes vi dagen lang, vi regnes som slaktesauer.  Men i alt dette vinner vi full 
seier ved ham som har elsket oss.   

Trøsteord til kirken i Lammets spor: Åp 2:7, 11, 17, 26f, 3:5, 12, 21. 

 

Et Luther-ord: 

«Verdens barn «ser at de som stoler på Gud og ikke på Mammon, de må tåle 
mye sorg og nød; djevelen står dem imot og hindrer dem så de ikke vinner no-
en penger, innflytelse og ære i verden, ja snaut nok beholder livet.  Men mot-
satt: De som tjener Mammon, de har makt, innflytelse, ære og gods og trygg 
posisjon i verden.  Derfor må en nøye merke seg slike bibelord som motsier 
verdens tilsynelatende lykke, og holde fast ved at slike ord ikke kan lyve eller 
bedra, men skal vise seg å være sanne» (SK Budene 47).  

 

Del 3: Herlighetsteologi  

Herlighetsteologiens kilde og middel til innsikt. 

Herlighetsteologiens kilde 

er overtro på menneskets umiddelbare evner for Gud, i tillit til føleri, fornuft og 
vilje.  Kilden krever selvbekreftende tolkningssirkler, hvor man ser hva man vil 
se, og anvender bibelord med de forbehold som ønskemål og omstendigheter 
krever.  Karakteristisk er stadige sidesprang til ”min gudstro”, ”min kristentro” 
og ”mitt syn” på ditt og datt.   

Hvor mennesket er kilden til innsikt i troens saker, har man overtrådt det første 
bud og erstattet den nytestamentlige med gudelighets skinn.  I likhet med de 
første kristengenerasjoner og våre reformasjonsfedre er også vi kalt til motbe-
kjennelse (antilogi).  Vi avvise det uvirkelige gudsbilde tilpasset menneskers 
behov og interesser, og avvise den overfladiske virkelighetsorientering med 
dens titaniske overmot.  Kilden til kirkens lære og liv er den rett utlagte Skrift 
fra dens Herre, og ellers ingen.   

Herlighetsteologens middel til innsikt  

er den åndeliggjørende omtolkning av kristentroen, ukjent for kirken like fra 
urmenigheten i Jerusalem.  Man påberoper seg den umiddelbare tilgang til dy-
pere innsikt i Guds usynlige egenskaper og skjulte hemmeligheter.   

Tankegang og legitimeringsmåte er kjent fra kirkens første århundrer, da såkal-
te «gnostikere» (av gnosis = innsikt) formidlet alternative evangelieskrifter, 
med påstand om skjulte overleveringer fra autoriteter i Jesu innerste disippel-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 87 

krets.  Med hemmelige (apokryfe) overleveringer fremsto gnostikerne som et 
korrektiv til kirkens lære og liv like fra urmenigheten i Jerusalem.  Men korrek-
tivene avslører seg selv med forflatede vrengebilder (el speilbilder).   

Karakteristisk var forakten for menneskets kroppslige eksistens og Guds kirkes 
ytre kjennetegn.  Med stor konsekvens fulgte aversjonen mot Ordet som ble 
menneske i mannen Jesus fra Nasaret (Joh 1:14), og et nedlatende forhold til 
apostelordets læreautoritet fra Kristus.   

Lett gjenkjennelig i moderne utgave er aversjonen mot konfesjon, mot liturgi 
og nådemidler, det vil si mot alt som vitner om den Oppstandnes nærvær, virk-
som med ytre midler i den forsamlede menighet.  Tilsvarende entusiastisk er 
man for det umiddelbare, det sensasjonelle og oppsiktsvekkende, og for stadig 
nye påfunn for å trekke folk.  Et annet trekk er argumentasjonen med eget 
«syn» og «dypere innsikt», ikke sjelden tilslørt med status som «konservativ».  
Da søker man legitimitet i en felles miniteologi, kalt «tilstrekkelig grunnlag» el-
ler «det sentrale» i kristendommen eller Bibelen.  Slik etablerer man kirkefel-
lesskap på en basis overordnet «det som står skrevet».   

Fremgangsmåten er Nytestamentet fremmed, men gir to fordeler – reservasjo-
ner og rangering: (1) Rom for reservasjoner mot apostelordets læreautoritet fra 
Skriftens Herre (Jf Joh 17:20a), og (2) fortsatt motstridende lære rangert som 
saker av underordnet betydning.  Prioritet har det helhetlige hensyn til et tje-
nestefellesskap fremfor kirkens fremtreden som apostolatets kirke.  Men slike 
snarveier til kirkefellesskap er herlighetsteologi av politisk art.   

Moderne nygnostikere vet bedre enn de som først kjente Jesus fra Nasaret.  Er 
den ”indre”, umiddelbare opplysning i strid med apostelordets lære, søker man 
støtte i vikarierende argumenter, alternativt i bibelsteder som handler om noe 
annet.  Resultatet gjør prekenen til propaganda og troen til føleri.   

Herlighetsteologi etablert i generasjonsløpet gjør mennesker immune mot 
”skaperen av himmel og jord, av alt synlig og usynlig” (Nicenum år 325).  Under 
skinn av kristendom, vitner selvbestemt praksis mot den gode Skaperen i kirke 
og samfunn.  Man vitner falskt om mann og kvinne i hvert deres gudgitte kall.  
Og man vitner falskt om Guds dennesidige (immanente) og virksomme nærvær 
med ytre tegn i den forsamlede menighet.   

Konsekvensene er omfattende.  Man må åndeliggjøre og bortforklare historien 
om den inkarnerte Gud (Deus incarnatus) i hans lidelse, død og oppstandelse.  I 
stedet for den nytestamentlige tro trer Gud-og-Jesus-religionen.  Dens begrun-
nelse er opplevelsesmystikk, som ingenting beviser, for med føleri kan man kan 
bevise hva som helst.   

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 88 

Herlighetsteolog eller korsteolog? 

Den unge Luther formulerte forskjellen slik: ”En herlighetsteolog kaller det on-

de godt og det gode ondt.  En korsteolog kaller saken for det den virkelig er” 
(Heidelberg-disputasen 1518. Tese 21).  Denne forskjell mellom sann og falsk 
teologi medbestemmer forholdet til den andre trosartikkel – Jesus-historien og 
dens mening.   

En herlighetsteolog søker Guds sannhet og velsignelse i slikt som besnærer, 
pirrer og pranger med ytre fromhet, målbar fremgang, samfunnets kristianise-
ring, osv.  Derfor blir frelsesvisshet begrunnet med ”forvandling”, gitt til kjenne 
med personlige «blussings» og lykkefromhet i gruppeadferd.   

Herlighetsteologer fortrenger evangeliet om Guds rikes nærvær i en dennesi-
dig Jesus-historie.  Med suksèkriterier blir Rikets nærvær et spørsmål om stor-
driftskampanjer og samfunnets kristianisering.  Kriteriene fortrenger gudmen-
nesket i underfulle nærvær i tjenerskikkelsen, og likeså hans nærvær i nåtid, 
virksom i den forsamlede menighet med evangeliet og sakramentene, og som 
verdens Dommer på den ytterste dag, synlig for alle i sin Guddoms herlighet.  
Herlighetsteologer omdanner hele dette endetidsforløp til et stykke verden 
underkastet autoritære storpredikanter alternativt kirkemøters lærevedtak, 
som om Guds ord er utgått fra dem eller kommet bare til dem (1 Kor 14:36).  

En herlighetsteolog vil bekrefte sin troverdighet med erfaringer og bevise den 
med «velsignelser», bønnhørelser, gladsang, opprakte hender og bøyde knær.  
Men uten sikre holdepunkter for troen, følger frafallet.  Guds ord falt på steing-
runn, Lk 8:13 – (Det er de) som tar imot ordet med glede når de hører det.  Men 
de har ingen rot og tror bare en tid.  Når de blir satt på prøve, faller de fra. 

Herlighetsteologer er fremmede for Guds handlende allmakt i ”en korsfestet 
Kristus” (1 Kor 1:23), fremmede for Ordets etterfølgelse og konfesjon i nytes-
tamentlig mening (homologi).  Slike sperrer vitner om arvesyndens kraft i men-
neskers tradisjoner (2 Kor 10:5, jf Mt 16:22f). 

Herlighetsteologi lar menneskene søke gavene fremfor Giveren (Sal 73), be-
skuelsen fremfor troen, karrieren fremfor etterfølgelsen.  Det oppstår en mani-
pulerende sirkel, hvor tilhørerne blir forespeilet opplevelser og løsninger etter 
”Guds vilje” – den tilhørerne forventer.  Taleren proklamerer kristnes rett til 
fremgang i alt hva de gjør, og rett til å leve i ”Guds barns frihet” fra begrens-
ninger.  Bevisførselen skjer i analogi med Guds ord til sitt utvalgte folk i den 
gamle pakt. 

Eksempel: Alle de Guds velsignelser som Moses regnet opp for Guds folk i den 

gamle pakt, 5 Mos 28:1-14.  Alt skulle bli folket til del, med forbehold om lydighet 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 89 

mot Sinai-paktens lover og bud.  Hvis ikke, skulle Guds forbannelser komme over 

folket.  

Historien om radikale vekkelser (radikalpietisme) handler om konsekvente her-
lighetsteologer – om «hellig kjød» og «Gud seks fot høy».  De opptrer med 
guddommelig kompetanse, autoritet og myndighet i egen person, som om Gud 
taler umiddelbart gjennom dem.  Dette autoritære svermeri er kjent fra spiritu-
alistene på reformasjonstiden, og senere i radikalpietismens historie opp mot 
vår samtid.  De var gjenfødt med ”hellig kjød” og opptrådte som kristus’er, 
kommet for å fullbyrde dommen over de ugudelige.   

Mest kjent i vårt land er den voldelige vekkelsen blant en del av Kautokeino-
samene omkr 1850.  Mindre kjent er den radikale fløy innen Skiens-vekkelsen 
noen år senere.  Men bibIisistisk herlighetsteologi er et flerhodet troll.I våre 
dager gjør samme åndelighet seg gjeldende med utagerende predikanter på di-
verse TV-kanaler.   

Med selvbestaltet åndelighet utlegger herlighetsteologer bibeltekster i samsvar 
med eget «syn» og helst med støtte i «fagteologer» eller «nyere forskning», 
som om lærde teologer er utrustet med Åndens indre lys og umiddelbare til-
gang til tekstens egentlige mening eller budskap.  Hvor har de det fra?   

Den rabiate variant proklamerer «troens ord» med henvisning til ”en åpenba-
ring fra Ånden”.  I analogi med Skaperen selv, opptrer predikanten med helbre-
delser og ”velsignelser” på ordre.  Men straks Gud legger korset på, følger fam-
lende sjelesorg, eksperimentell virksomhet og frustrerende resultater.  Da er 
utstøting et middel i den forvrengte menighetstukt.  Den avslører at man tar 
ikke den korsfestede Skaperen på alvor, og følgelig heller ikke seg selv og sin 
egen død på alvor.   

Uten korsteologi, blir arvesyndens kraft og evige følger omskrevet og bagatelli-
sert av hensyn til vår egen rettferdighet.  Uten korsteologi må egenrettferdig-
heten dekke seg bak utvortes skinn, lik en kalket grav, og unngå kjærlighetens 
skriftemål for sin neste og unngå det private skriftemål i nattverdberedelsen.  
Hvor Kristi sjelesorg gjennom ytre midler er ødelagt, må uinnfridde forvent-
ninger til egen åndelighet ende i de manges frafall og sjeleforlis.   

Menneskenaturens preferanse er ikke Guds Ords sannhet, men løgn og selvbe-
drag (Joh 8:44).  Så lenge vi tilpasser åpenbaringsordets Gud til selvbestemt 
kristentro, må vi trelle under Guds fiendemakter – ”djevelen, verden og vårt 
eget kjød”.  Med læretilpasninger og fornektelser utelukker vi oss selv fra tro-
ens øvelse i det liv vi er skapt til å leve.  Det er livet i Ordets etterfølgelse, skjult 
under korset i Lammets spor, hvor enn går.  Etterfølgerne ser ham, men ser 
ham «bakfra». 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 90 

Mine hovedkilder:  

LOEWENICH, WALTER VON: Luthers theologia crucis.  München 1948.  

PINOMAA, LENNART: Lutherin kilvoitteleva usko (Luthers kjempende tro).  Bor-
gå & Hki 1952.  

PRENTER, REGIN: Zur Theologie des Kreuzes bei Luther. (1959) = Theologie und 
Gottesdienst.  Gesammelte Aufsätze.  S 247-274.  Århus & Göttingen.  1977. 

PREUS, ROBERT D: Korsets teologi. (6) = Lutherläsaren 1995, 7-22.  Overs. Johan 
Lumme. 

 

 

 

DEN BENÅDEDE JOMFRU MARIA   
 

Marias særstilling blant kvinner er hennes posisjon som ”Herrens mor”.  Hen-
nes morskap er enestående.  Og på grunn av sitt vitnesbyrd, er hun den første 
blant kirkens trosvitner i den nye pakt.  Denne rekkefølge er ingen rangering, 
for vitneposisjonen er i Nytestamentet aldri en rangposisjon.  Alle Kristus-vitner 
står for Gud som benådede syndere, uansett tid og sted.   

I sentrum for den nytestamentlige overlevering står HERREN og hans utvalgte 
apostler (apostolatet).  Herrens mor levde tilbaketrukket – den gang og senere i 
aposteltiden (NT).  Endog apostelen Johannes unngikk å nevne Maria ved navn.  
En forklaring kan være konfrontasjoner med tidliggnostisk Maria-spekulasjon. 

Karakteristisk for gnostisk bibelbruk er allegoriske analogislutninger om Marias 
evige jomfrudom, som man leser inn på en rekke steder, eks Mt 1:20, 23 og Lk 
1:34f.  Denne bibelspekulasjon vitner om gnostisk innflytelse og religionsimport 
tidlig i kirkens historie, først bevitnet i øst.   

I Nytestamentets skrifter er Maria – Jesu mor, jomfruen som stod under Guds 
nådevalg og velsignelse (Lk 1:28 – du benådede, 30, 42, jf 2:34).  Hun er Her-
rens ringe tjenerinne (1:38, jf 48) som stolte på Gud (1:45-55).  Hun tok vare på 
Guds ord og grunnet på dem (2:19, 51).   

Maria tilhørte disippelkretsen like fra begynnelsen av Jesu offentlige virksom-
het (Joh 2:1f, jf 11) inntil hans død (19:25), om enn med begrenset forståelse 
for Jesu verk (2:4).  Etter møtet med den Oppstandne, var Maria blant dem som 
samlet seg i Den øvre sal (Apg 1.13f).   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 91 

Er jomfru Maria den nye Eva? 

Dette spørsmål er emnet for denne artikkel.  Foranledningen var bidragene i 
Kirkebladet Lære og Liv, nr 1996.  Med stigende uro hadde jeg merket meg økt 
avstand til evangelisk-luthersk kristendom.  Jeg måtte erkjenne at i sentrum for 
«Kirkelig Fornyelse» stod ikke evangeliet om synderens frifinnelse på grunn av 
Kristi fortjeneste, mottatt i tro.  I ly av Borgå-avtalen, og under trykket fra ny-
feminisme og folkekirkelig unionisme, går fluktruten til et “gammelkirkelig” 
økumene og læremangfold.  En legitimeringsmåte var det kirkehistoriske argu-
ment.  Fra kirkens historie kan man velge det som “beriker” og ivaretar våre in-
teresser.  Men hva slags kirkefornyelse er det?   Det er lett å gå seg vill uten 
den uforbeholdne bekjennelse til apostelordets lære fra Skriftens Herre.  Det er 
eneste grunn til at konfesjonell lutherdom identifiserer seg meg den gamle kir-
ke i skriftbunden tradisjon.  Vi er den gamle kirke og ingen ny kirke, til forskjell 
fra Romerkirken, Den nordisk katolske kirke, Den anglikanske kirke og mange 
flere.  Sett fra det hold, må de gammellutherske normer «Skriften alene, troen 
alene og Kristus alene” fortone seg som altfor snevre og eksklusive, og Ordets 
og Sakramentets kirke som stusselige greier.  Et bidrag om Herrens mor kan 
passende begynne her. 

«Vik bak meg, satan!»  

Jesus-ordet markerer grensen for mennesketankens muligheter.  Under Guds 
fiendes herredømme har vi kun sans for det som hører mennesket til (Mt 
16,23).  Det er synd å tilbe noen ved siden av den levende Gud (5. Mos 6,13).  
Forbudet går som en rød tråd gjennom hele Bibelen, og omfatter Maria-
dyrkelsen uten hensyn til forskjellen mellom å dyrke, påkalle og ære henne.  
Forskjellen vedkommer ikke saken, for den man påkaller og ærer ved siden av 
Kristus, tilber man også.  Guds befaling er klar, Sal 50:15 - Kall på meg på nø-
dens dag, og jeg vil utfri deg.     

Ingen skapning har del i Guds herlighet, heller ikke Herrens mor.  Grensen er 
absolutt.  Det fremgår alle-rede av det bønnemønster Jesus har gitt kirken: Fa-
deren er bønnens mål, Sønnen bønnens mellommann, og troens bønn i Jesu 
navn er Åndens verk.  “For ditt er Riket, makten og æren”, lyder lovprisningen 
til Faderen, altets opphav og alle gode gavers giver (jf Ef  2,17f).   Men det reli-
giøse menneske benytter helst omveier og supplerende midlere.   

Bare èn mellommann 

Menneskelig sett trenger vi mellommenn som vet hva det vil si å være uverdige 
syndere uten krav på noe fra Gud.  Ja, vi er uverdige og trenger en forbeder hos 
Gud.  Da faller det naturlig å søke løsningen i det skapte, den være ting og tan-
ker, eller “en avbildning av et forgjengelig menneske”, Rom 1,23.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 92 

Vår mellommann er Ordet som ble menneske i Jesu skikkelse (Joh 1:14).  Han 
er “sann gud, født av Faderen fra evighet, og sant menneske, født av jomfru 
Maria” (forkl 2 trosart).  Jesus Kristus, sann Gud og alles bror vet vår nød bedre 
enn vi gjør (Heb 2:14ff, 4:15f).  Det er èn Gud og èn mellommann mellom Gud 
og mennesker, mennesket Kristus Jesus (1 Tim 2:5).  Han er vår talsmann og 
rettferdighet hos Faderen (Joh 16:10, 1 Joh 2,1f).  Bortsett fra vantroen, kan 
ingenting skille oss fra Guds kjærlighet i Kristus Jesus (Rom 8:39).  Kristus gikk 
inn i selve himmelen og står nå som vår øversteprest og forbeder for Gud Fade-
ren.  Det gjør han i kraft av sin eviggyldige offerdød (Heb 9:24ff).  Derfor kan 
han også fullkomment frelse dem som kommer til Gud ved ham, da han alltid 
lever til å gå i forbønn for dem (7:25).  Denne bønnevei har Guds løfte og fører 
sikkert fram (Ef 3:2).  Den er også påbudt: Ingen kommer til Faderen uten ved 
meg, Joh 14:6, og v 14 - Dersom dere ber om noe i mitt Navn, vil jeg gjøre det.  
Denne adgang til Faderen gjør gleden fullkommen (16:24).  Jesus stiller et enes-
te vilkår – at hans ord blir i oss (15:7).   

Den bibelske konklusjon står fast: Det strider mot Det første bud å sidestille 
helgener med Kristus og påkalle dem.  Det er en styggedom for Gud å la jomfru 
Maria medvirke i Guds frelsesverk.  Her står åpenbaringsordets Gud mot men-
neskepåfunn. 

Fortaptes mellommann  

Gud og mennesket er forenet kun i Jesu guddomsperson.  Åpenbaringsordets 
Gud er opphøyet over mennesker og alle engler, og samtidig har han med 
handlende allmakt kommet til syne i “Ordet som ble menneske” (Joh 1:14), 
unnfanget ved Den Hellige Ånd og født av jomfru Maria.  Han er “full av nåde 
og sannhet”, sier Johannes uten å nevne Maria.   

Etter sin opptagelse til Faderens høyre, har vi en forbeder som har delt livet 
med oss under syndefallets kår, men uten synd (Heb 4,15f, jf 2,17f).  I sin liden-
de lydighet har han overvunnet satans makt.  Guds vitnesbyrd er Jesu oppstan-
delse fra de døde. 

Kristus befaler alle som strever med morallovens fordring å komme til ham som 
kommer oss i møte i den forsamlede menighet (Mt 11:28).  Han vil ingenlunde 
støte dem ut (Joh 6:37).  Hans rike er et nåderettens rike hvor han kommer rø-
verens bønn i hu (Lk 23:42f).  Men den som vil lete i Bibelen etter lignende løf-
ter om Maria og andre troshelgener, må lete forgjeves.  Her er vi plassert på 
samme linje, for alle som tar imot Ham, har den samme Gud i hans tilgivende 
nåde.  Også de som forkaster Ham, stilles likt.    

Hvem skulle ha større grunn til å påkalle Maria enn den apostel som fikk i opp-
drag å ta seg av henne?  Men apostelen Johannes har et annet tema: Den in-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 93 

karnerte Gud, som er Veien, og derfor Sannheten og Livet i Jesu tjenerskikkelse.   
Ingen kommer til Faderen uten ved ham (Joh 14:6).  Ikke overraskende er den 
eldste disippel-benevnelse vi kjenner, er «de som tilhører Guds vei» - Guds vei 
til oss (Apg 9:2).  Det er først etter aposteltiden vi møter de første ansatser til 
Maria-fromhet og Maria-dyrkelse.  

De hensovedes begrensning 

I det hinsidige er englene og de hellige spart for den kjempende Kirkes lidelser 
og bønnerop under endetidens trengsler.  All nød i denne verden er dem 
fremmed og uvedkommende (Jes 63,16).   Eia, var vi der!   De lever i den uutsi-
gelige glede nær Guds herlighet, spart for satans fristelser, verdens gudshat og 
ondt begjær.  Mange er de bibelsteder som lar oss ane Guds helliges lengsel et-
ter den endelige seier, men ikke et eneste bibelsted gir anledning til den slut-
ning at vi skal påkalle dem og be om deres hjelp i vår nød (jf Apol 21,9-10).   

Det er den allvitende og allseende Gud som vet og forstår vår nød i en fallen 
verden, okkuperrt av synd og død, og underlagt satans tyranni.  Gud “er den 
som ransaker nyrer og hjerter” (Åp 2:23).  Jesus visste ifølge sin guddomsnatur 
hva som bor i mennesket (Joh 2:24).   Dette tjener oss til trøst, for “han som 
ransaker hjertene, vet hva Åndens attrå er, for etter Guds vilje går han i for-
bønn for de hellige” (Rom 8:27, jf Lk 24:38).  Det er vi mennesker som glemmer 
vår frelses Gud og planter “fremmede ranker” i en kirke etter vår fasong (Jer 
17:10).   En fremmed ranke er Maria-fromheten nye Eva.  

Linjen fra Det gamle testamente 

Patriarkene ble ikke gjenstand for påkallelse og begjæring om forbønn hos Gud.  
Noe slikt eksempel fins  ikke i GT.  “Kom i hu, Herre!”  Slike bønner påminner 
Gud om utvelgelsen og løftet til Abraham om velsignelsen i hans ætt.  Det er 
ikke Abraham, men Gud som hører (Jes 63:16).  I den samme åpenbaringshisto-
rie er Herrens Nattverd en ihukommelse, som nå gjelder den nye pakt i Jesus 
Kristi offerdød.   

Heller ikke Jakobs velsignelse kan være belegg for helgenpåkallelse, 1 Mos 
48:16 - “den engel som forløste meg fra alt ondt, han velsigne guttene, så de 
må kalles med mitt navn.”  Jakob opptok Josefs to sønner blant sine.  Også de 
skulle få del i Jakobs testamente, som om de var unnfanget av ham selv (jf Jes 
4,1 og Lk 1,25).   

Det er ikke påkallelse av døde som er meningen i Jer 15:1 (Moses og Samuel), 
men å understreke Guds straffedom over folkets synder (jf Esek 14:14, 16:18).   

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 94 

Bønnens vilkår 

Foruten vår egen nød er det to grunner til kristnes bønn: Guds ord og løfte.   
Sal 119:105 - Ditt ord er en lykt for min fot og et lys for min sti.    

Katolikken påkaller og ber: “Hill deg, Maria, full av nåde /.../ Hellige Maria, 
Guds mor, be for oss syndere, nå og i vår dødstime”.   Men bønnen til de helli-
ge, og fremst blant dem Herrens mor, er uten Guds befaling og løfte.  Uvisse 
antagelser og spekulativ poesi er like uvisse som havets bølge (Jak 1:6).  Maria-
dyrkelsen er intet unntak.   

Kirken fører videre linjen fra den gamle pakt.  Peter avviste kontant tilbedelse 
rettet mot mennesker (Apg 10:25f), og likeså Paulus og Barnabas (Apg 14:11-
18).  Denne avvisning står fast, også om Gud skulle bruke døde som hjelpere, 
slik han bruker englene sine.  Tilbedelsen tilkommer heller ikke dem, om så en 
av dem skulle bringe bud om bønnhørelse (Gabriel, Dan 9:20ff, 10:10-15, jf Lk 
1:13, Apg 10:1-6).  Englene avviser tilbedelse (Åp 19:9f og 22:8f).  Følgelig er 
det åpenbaringsordets Gud Maria og Sakarias lovsynger (Lk 1:46-55 og 68-79).    

Hvorfor bør vi ære Guds hellige 

Vi priser Gud som så til sin tjenerinnes ringhet, Lk 1:48f - fra nå av skal alle slek-
ter prise meg salig, fordi han har gjort store ting imot meg, han den mektige, og 
hellig er hans Navn.   

Det var professor Carl Fr. Wisløff som i en samtale bemerket at reformasjonen 
tok helgenkalenderen fra folket uten å sette noe i stedet.  Det hadde han rett i.  
En evangelisk-luthersk Kristus-kalender inneholder kirkeårets tider og minne-
dager fra bibelhistorien, oldkirken og kirkens wittenbergske reformasjon.  Kir-
ken skylder å gi især barna og de unge forbilder fra bibel- og kirkehistorie. 
Sammen med fortellinger fra kirkens historie kan en kalender av denne type 
være et nyttig hjelpemiddel i husandakten og ellers.  Mt 7:3-5.  

Hva vil det si å ære de hellige?  Det bibelske anliggende har Melanchton frem-
stilt i forsvarsskriftet for Den augsburgske bekjennelse, Apol 21,4-6.  Vi ærer de 
hellige på tre måter: Med takk, oppmuntring og etterligning.   

Takken: Vi skal prise Gud og takke ham for de gaver han har gitt sin kirke (Gal 
1:24, Mt 5:14, 16).  Takken viser at vi verdsetter gaven svært høyt, samtidig 
som vi roser de hellige for deres bruk av Guds gaver (Mt 25:21, 11:11).   

Oppmuntringen: Vi skal minnes troens hellige på en slik måte at vi ser Guds 
barmhjertighet mot uverdige tjenere, til eksempel mot Peter som fornektet 
Kristus, eller mot Saulus, forfølgeren.  Slik tjener minnebildene til å styrke oss i 
troen på Guds nåde som overgår synden (Rom 5:20).  Da bruker vi dem som 
vinduer mot Guds miskunnhet i Jesus Kristus.  Vi ser Den store Korsbærer i de 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 95 

små etterfølgere som har gått foran oss.  Med fornyet frimodighet øver vi oss i 
tålmodighet, og vi har trøst og håp av deres lære, bekjennelse, kors, lidelse, ut-
holdenhet osv (Rom 15:4).  Denne ære tilkommer også henfarne kristne som 
har vært et Guds redskap for den enkelte av oss.   

Etterligningen: Vi gjør som idrettsutøveren, studerer forbildet nøye, først og 
fremst for å øve oss i de helliges tro, og deretter i deres ferd, og gjerne i slikt 
som vedkommer vårt kall (Heb 13:6-7, 1 Kor 11:1). 

Altså gjør vi ikke de hellige til midlere for Gud og delaktige i Guds frelsesverk.  
Vi lar ikke engang Herrens mor skygge for noe av Jesu Kristi ære.  Hennes be-
grunnelse sammenfatter Det gamle testamentes vitnesbyrd om Gud, den mek-
tige og hellige, eksempelvis Hannas bønn (1 Sam 2,1-10).  Vi priser Maria salig 
på grunn av Guds storverk mot henne.  Dette storverk var både enestående og 
allmenngyldig - enestående fordi jomfru Maria ble Herrens mor og første bolig, 
og allmenngyldig fordi Guds barmhjertighet mot Maria er hans barmhjertighet 
mot enhver av Adams falne ætt.  Maria delte Abrahams tro og satte all sin lit til 
Guds ord og løfte.   Hvordan henger dette sammen?    

Guds storverk mot Maria og oss alle henger sammen i barnet hun fødte.  Guds 
miskunnhet mot Herrens ringe tjenerinne er Jesus Kristus, Guds miskunnhet i 
egen person (Sal 51:3).  Han priser dem salige som er fattige i seg selv og tilsier 
dem himmelriket (Mt 5:3).  Et gjensvar var Elisabets hilsen, da hennes foster 
reagerte på Marias hilsen, Lk 1:42-45 - Velsignet er du blant kvinner /.../ salig er 
hun som trodde.  

Troens lovsang    

Den religiøse fornuft setter sin lit til menneskers bud og lærdommer, foretrek-
ker den selvvalgte fromhet og utvortes ydmykhet (Kol 2:23).  Det religiøse 
menneske forstår ikke troens rettferdighet for Gud, men forstår seg på perso-
ner og retter blikket mot Maria.  “Full av nåde”, sier katolikken om Maria, og 
legger til grunn en gal oversettelse i Hieronymus’ bibeloversettelse Vulgata (d 
420).  Grunnteksten krever oversettelsen “du benådede” (Lk 1:28).   Det er for-
skjell på frifinnelse og fornyelse.  

Hebreerbrevet lister opp noen av troens forbilder i den gamle pakt, blant dem 
Sara og skjøgen Rahab (Heb 11:11, 31).  Her som i Marias lovsang er det Guds 
løfte som frelser, mottatt i den tro som Den Hellige Ånd skaper.  Troens hem-
melighet er Kristus mottatt som gave, kun på grunn av Kristi fortjeneste.  Ute-
lukket fra frifinnelsens årsak er menneskets moralske kvaliteter eller Guds nå-
devirkninger i mennesket.   

Lk 1,53-55 - Hungrige mettet han med gode gaver, og rikmenn lot han gå bort med 

tomme hender.  Han tok seg av Israel, sin tjener, for å komme sin miskunn i hu - 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 96 

således som han talte til våre fedre - mot Abraham og hans ætt til evig tid.  Men-

nesker som ikke vet noe annet enn lov religion (homo religiosus) synger ikke slikt 

av hjertet.   

I aposteltiden var menighetene grunnfestet i “Moses og profetene” og i Jesus-
overleveringen.  Det kan man ikke si om dem som overfører på mennesker den 
dyrkelse og ære som tilkommer Gud.  Læremangfold beriker ikke kirken, men 
ødelegger dens fremtreden som apostolatets kirke.  Læremangfold begynner 
ved å gi villfarelsen rom i gudstjenestelige ordninger, men “en liten surdeig sy-
rer hele deigen”, Gal 5:9. 

Sannhet eller løgn  

Under trussel om salighets forlis må en katolikk holde for sant hva de pavelige 
dogmer sier om jomfru Marias ubesmittede unnfangelse og syndfrihet (1854), 
og om hennes legemlige opptagelse til himmelen (1950).  Men hvem taler her?   
Taler paven i Kristi sted, er læren sann.  Hvis ikke er læren Antikristens løgner.  
Nytestamentet gir ikke noe tredje alternativ.  Det fins ikke.    

2 Tess 2,11 - derfor sender Gud dem kraftig villfarelse, så de tror løgnen, for at alle 

skal bli dømt som ikke har trodd sannheten, men hatt behag i urettferdigheten.  

Kirkens historie også syndens historie 

Moderne ekumener går gjerne til kirkehistoriens “tradisjoner” for å berike oss 
med nye læretilsetninger i kompromisserende avtaler og deklarasjoner.  Da tar 
man ikke på alvor at kirkens historie er både troens og syndens historie.  Hvor 
apostelordets læreautoritet fra Kristus må vike for politikerkløkt og taktikkeri, 
der overser man antikristens virksomhet i kirkens historie.  I så henseende re-
presenterer vi et kirkeproblem hver for oss.    

Kristenheten har aldri vært noen samstemt bekjennelseskirke.  Det er slettes 
ingen selvfølge at apostelordet har sin læreutoritet og gyldighet fra Skriftens 
Herre, Jesus Kristus.  Det vil alltid fins  de som fremstår med dypere innsikt, 
som om Guds ord utgår fra dem, eller kommet bare til dem (1 Kor 14:36).  Or-
dets etterfølgelse fins ikke uten «nei» til vrang lære (antilogi).  Det er kirkesi-
tuasjonen inntil Dommens dag.  Kirkens historie er kampen om den Kristus-
bekjennelse som samler kirken om Ord og Sakrament på Skriftens grunn.  I kir-
kens skygge lever den uegentlige teologi i kraft av synsing og liksom-teologi.   
Bekjennelse i bibelsk mening stadfester med bibelord den rett utlagte Skrift fra 
dens Herre, gitt kirken i og med apostelordets lære.  Denne virksomhet samler 
kirkens lemmer med Guds domstol for øyet.  Kirken trenger ikke stammens hyl!   

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 97 

Maria-dyrkelsen fra øst  

Hieronymus tilpasset oversettelsen til den Maria-dyrkelse som blomstret først 
øst i kristenheten, for senere å vinne utbredelse i vest.  Utbredelsen fra øst til 
vest forklarer to ting: (1) Den Maria-fromhet som tilsvarer Romerkirkens dog-
mer, var fra gammelt av utbredt i kirker utenfor pavedømmet.  (2) Maria-
påkallelser er typisk for liturgiene i de ortodokse kirker, til forskjell fra den ro-
mersk-katolske messe, hvor Maria-påkallelse forekommer en gang (i syndsbe-
kjennelsen).  Ingen av Romerkirkens Maria-fester er eldre enn 700-tallet, og al-
le med utspring i byzantisk tradisjon, ifølge liturgihistorikeren Gregory Dix.  

Mange har villet forklare Maria-dyrkelsens oppsving på 400-tallet med læren 
om jomfru Maria som “gudføderske” (teotokos), og da med henvisning til kon-
silet i Efesus år 431.   

Med benevnelsen gudføderske ville konsilfedrene stadfeste kirkens gudgitte 
bekjennelse til Jesus som sann Gud og sant menneske (Mt 16), og dermed avvi-
se tendenser til å dele personenheten i to - en guddommelig og en menneskelig 
person (nestorianismen).  Nestorius med sine spissformuleringer åpnet for den 
motsatte ytterlighet i kampen mot dem som forfektet en-naturlæren (mono-
fysittene).   

Altså bekjenner vi at Maria er gudføderske.  Efesus-konsilet stadfestet hva Eli-
sabet sa om Maria: “min Herres mor» (Lk 1:43).  Benevnelsen fikk en utilsiktet 
virkning - et veldig oppsving for Maria-dyrkelsen i øst og vest.  Det er da viktig å 
merke seg at Maria-dyrkelsen var et vanlig fenomen allerede på 300-tallet, især 
i øst, hvor den også fant rom i den nestorianske kristenhet.  Det er altså feil å 
gjøre Efesus-konsilet ansvarlig for senere Maria-dyrkelse.  

I Priscilla-katakomben i Rom fins  bildet av Maria med barnet sammen med 
profeten Jesaja.  Bildet vitner om en Maria-fromhet som fantes i vest allerede 
på 100-tallet.  Romerkirkens eldste legender og læreutsagn om Maria har den 
overtatt fra kirkene i øst, hvor den syriske kirke synes å være Maria-dyrkelsens 
“mor”.  Allerede Efraim Syreren lærte Marias syndfrihet (ca 370).   

Bønn til jomfru Maria fins dokumentert tidlig på 400-tallet, og likeså legenden 
om hennes legemlige opptagelse til himmelen.  Sporene peker i retning Lille-
Asia (efesinsk tradisjon) og det syrisk-palestinensiske område.  I Romerkirken 
har en Jerusalem-overlevering fra Johannes Damascenus patristisk autoritet. 

Bibel-spekulasjon 

Maria-dyrkelsens historie og bakgrunn er en nyttig påminnelse.  Får ikke apos-
telordets lære medbestemme bibelutleggelsen, er især Det gamle testamente 
utlevert til spekulative læretilpasninger og misbruk.  Det var her man mente å 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 98 

finne Maria-fromhetens bibelske fundament ved hjelp av analogier, for øvrig 
typisk for gnostikernes bibelmisbruk:  

Adam ble laget av en jordklump - Kristus ble menneske gjennom Maria.   

Herren talte gjennom en brennende busk - Ordet ble menneske gjennom Maria.   

Eva var under paradistreet - Maria under korsets tre.   

Helligdommens port skulle være lukket fordi Gud hadde gått gjennom den (Hes 

44:2) – Maria er den evige jomfru.   

Man utlegger Åp 12 som om teksten handler om jomfru Maria, og ikke om Guds 

kirke i endetiden.   

Man fremstiller den lydige Maria som motstykket til den ulydige Eva (1 Mos 3).  Da 

postulerer man en analogi til Rom 5:12ff - om Adam som motstykket til den lydige 

Kristus  

Justin Martyr i Rom (d ca 165) og biskop Ireneus i Lyon (d ca 200) kom begge fra 
østkirken.  Derfra bragte de med seg en Maria-lære (mariologi) begrunnet i 
analogien mellom Eva og Maria, og Maria som den nye Eva.  Slik ble Maria et 
anhang til læren om Kristus (kristologien) i analogi med Kristus som den nye 
Adam.   

Analogi-postulatene tjener som alibier, dels for påkallelser og bønner til Jomfru 
Maria, dels for læren om Maria’s posisjon som himmeldronning og Kristi med-
forløser.  Denne bibelmisbruk besnærer fordi konklusjonen virker selvinnlysen-
de, men de beviser ingenting.  Avslørende er den manglende støtte i læreut-
sagn fra Jesus og hans apostler.  De førte skriftbevis – og blant dem skyggebil-
der den Kommende.   

Siden helgenpåkallelse fins dokumentert ca år 203, har vi rimelig grunn til å an-
ta at også Maria var gjenstand for påkallelse den gang, vel med henvisning til Lk 
1,42 og 48.  Da leser man inn i teksten noe som ikke står der.  Det er tale om en 
hilsemåte som den dag i dag er vanlig i den arabiske verden, tilsvarende vårt 
«å, hvor heldig du er!»  Eller: «Lykkelig er du!»   

Den første kirkevigsling til jomfru Maria fant sted i Rom år 352.  Men noen 
egentlig Maria-dyrkelse, slik den er kjent i øst på 300- og 400-tallet, ble som 
nevnt utbredt senere i vest, og begrunnet med nevnte bibelspekulasjon.  I 
skyggen av troens historie følger syndens historie. 

Evig jomfru? 

Debatter om jomfru Maria gir anledning til å illustrere bekjennelsesskriftenes 
vitnekraft i kirken.  Det er ikke nok å si “Skriften alene” (formalprinsippet).  Det 
er i kraft av «troen alene» (materialprinsippet) Bibelen er den normerende 
norm for lære og liv (norma normans).  Guds kirke trer frem på historiens arena 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 99 

med den rett utlagte Bibel fra dens Herre, i begynnelsen gitt videre til kirken i 
og med apostelordets lære.  (Lk 24:25-27, 44f.  Joh 2:19-22, 17:20. Rom 15:4f 
osv.)    

Maria grunnet på ordene.  Det hebraiske ordet har grunnbetydningen å vogge.  
Hun vogget på Skriften - frem og tilbake, for nå å bruke Luthers bilde.  Det er 
det inkarnerte Guds Ord - Logos - som opplyser Skriften og gjør oss seende, så 
vi stadfester Skriften med Kristus i Skriften.  Så er det den rett utlagte Bibel fra 
dens Herre som gir bekjennelsesskriftene rettskraft, autoritet og gyldighet i kir-
ken.   Ingen annen.  Deres status er den avledede norm (norma normata) 

I de lutherske bekjennelser fins ord og uttrykksmåter som nok kunne vært an-
nerledes formulert.  Et eksempel er Maria omtalt som “den rene jomfru” (CA 3 
tysk tekst).  I De schmalkaldiske artikler omtaler Luther henne som “den rene, 
hellige jomfru Maria” - i den latinske tekst som “den evige jomfru Maria” (SA 
del 1,4).  Samme omtale fins i en passasje i Konkordieformelen (SD 3:24).  Ut-
trykksmåtene vitner om tradisjonens tyngde i språkbruken, og ikke om Maria-
dyrkelse og hennes medvirkning i frelsesverket.  En rekke bibelsteder utelukker 
en trosartikkel om «den evige jomfru»: Mt 1:25f.  Mk 1:29-31 og 6:2, Mt 
13:55f, Joh 7:3-5.  Apg 1:14.  1 Kor 9:5, Gal 1:19.    

Konkordiebokens bekjennelsesskrifter fra oldkirken og reformasjonstiden har 
ikke sin rettskraft fra mennesker, men fra Skriftens Herre og kirkens Lærer, Je-
sus Kristus.  De stadfester på apostolisk vis den nytestamentlige tro med skrift-
bevis.  Derfor er bekjennelsestroskap bibeltroskap og bibeltroskap bekjennel-
sestroskap (Hermann Sasse).  Følgelig er Konkordiebokens bekjennelser fra old-
kirken og reformasjonstiden like troverdige for oss og våre etterkommere som 
det var for dem.  Rettsskraft består ikke i alderens patina, mengdens oppslut-
ning og geografiske utbredelse.  De har sin rettskraft fra åpenbaringsordets 
Gud og kirkens Lærer.  Derfor går apostelordets lære foran mennesker, uten 
hensyn til stand og tittel, Luther og Chemnitz medregnet.  Ikke engang et kir-
kemøtes lærevedtak eller en engels evangelium har rettskraft i Guds kirke uten 
å konfirmere Kristi evangelium med skriftbevis.    

Denne standhaftighet er i realiteten troens kamp mot lovens herredømme i 
samvittigheten.  Troen gir loven rett i dens anklager, men holder fast ved Guds 
gaverettferdighet i Kristus, lever under Kristi herredømme, og har syndenes for-
latelse og evig glede og fred grunnet på Kristi offerdød.  Eneste grunn til denne 
frimodighet er Guds vitnesbyrd, som reiste Kristus opp fra de døde på den tred-
je dag, «slik Gud har sagt».  Guds trofasthet uten forbehold har sitt gjensvar i 
kirkens bekjennelse til apostelordets lære uten forbehold.   

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 100 

Den religionshistoriske bakgrunn  

ble tydeligere etter hvert som massekonverteringer fant sted utover på 300-
tallet.  I den folkelige fromhet inntok Maria, apostlene og helgenene den posi-
sjon som de gamle guders hadde hatt.   

Et kjent eksempel er utviklingen i Efesus, hvor Diana-templet var byens stolthet 
og Diana-kulten en viktig del i byens næringsgrunnlag.  Sammenhengen med 
Apg 19:23ff er klar.  Det gikk tilbake med de gamle guder og virksomheten ved 
templet ble nedlagt, ikke minst takket være Chrysostomos (d 404).  Og da kris-
tendommen fikk keiserlig status som eneste statsreligion, var Diana-kulten 
over.  Disse begivenheter skjedde omtrent 50 år før Efesus-konsilet i 431.     

Vi ser for oss folkemassen den 22. juni 431.  Den hadde ventet i timesvis på 
konsilvedtaket.  Endelig!  Vedtaket blir kunngjort og fordømmelsen over Nesto-
rius forkynt til mengdens jubel.  Den toget gjennom gatene og ropet lød: “Be-
seiret er den hellige jomfrus fiende!  Ære være den store, opphøyede, ærerike 
Guds Moder!”  Jubelen lød fra etterkommerne til søvsmeden Demetrius, og lød 
som et ekko fra den gang mengden skrek mot Paulus: “Stor er efesernes Dia-
na!”  

Det er sannsynlig at Herrens mor døde i Efesus, uten at det forklarer Maria-
dyrkelsen.  Opprinnelsen hører hjemme i den religionshistoriske strøm av jom-
fruer og gudemødre, blant dem den babylonske Ischtar og den egyptiske Isis, 
den syriske Himmeldronning og Lille-Asias Store Moder.  Dette allmenreligiøse 
trykk mot kirkens Kristus-bekjennelse var formidabelt.  Ikke før mot slutten på 
500-tallet opphører kristnes omtale av Isis som «Isidor» - Nådige Isis.   

Kristeliggjort hedenskap 

Følgende Maria-bønn står i en veiledning for barn og unge om Romerkirkens 
messe:   

“Hill deg, dronning, barmhjertighetens mor.  Du vårt liv, vår fryd og vårt håp, 
vær hilset!  Til deg roper vi, Evas landflyktige barn.   Til deg sukker vi med sorg 
og gråt i denne tårenes dal.   Se til oss i barmhjertighet, du som går i forbønn 
for oss.   Og når vår utlendighets tid er forbi, vis oss Jesus, ditt livs velsignede 
frukt, du barmhjertige, du trofaste, du milde Jomfru Maria.  Amen.”   

Vakkert og poetisk formulert, javel.  Men andre har sagt det før: Dette er kriste-
liggjort hedenskap.  Maria-tilbedelsens fremmarsj i kirkens historie imøtekom-
mer menneskets religiøse behov, som er fiendskap mot den sanne og levende 
Gud (Rom 8:7).  Det er for tanken altfor stort at den hellige Gud rettferdiggjør 
den ugudelige kun for Kristi skyld, ved troen alene, uten noen kvalifikasjon fra 
vår side.  Mektig er han, og hellig er hans Navn.  Marias lovsang til Guds dår-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 101 

skap er troens lovsang til Guds visdom: “For se, fra nå av skal alle slekter prise 
meg salig, fordi han har gjort store ting imot meg...”, Lk 1,48f.    

Mennesket har alltid forestilt seg barmhjertighetens guder som gudinner, for 
det tilligger kvinnen å nære og omslutte livet.  Det er ikke tilfeldig at det hebra-
iske ord for «miskunn» har sin rot i ordet for livmor.  Fornuften søker forkla-
ringen til Guds frelseshandling i kvinnen Maria, og tilpasser frelsesverket til be-
hovet for en kvinnelig guddom og et renhetsidol.  Slik blir jomfru Maria et ved-
heng til Kristus-åpenbaringen - en ubesmittet, syndfri jomfru og mor, himmel-
dronning og medforløser.  Det er menneskenaturens vanart å dyrke skapningen 
fremfor Skaperen (Rom 1:25).   

Her merker vi oss forskjellen mellom agape og eros.  I Nytestamentet er 
“agape” benevnelsen på Guds kjærlighet, og ikke “eros”.  I antikkens gudever-
den ble agape brukt om gudinnen Isis (Isidor – Den nådige moder).  Norsk har 
bare ett ord for kjærlighet.  Med norsk språkbruk som ledetråd bærer det galt 
av sted i bibelbruken.   

Kvinne-frigjørere foretrekker kjønnsnøytrale gudsbenevnelser, og henvist til Jes 
66:13 - Som en mor trøster sitt barn, således vil jeg trøste dere, sier Herren (jf 
49:15).  Utsagnet beskriver ikke, men er en billedbruk hvor poenget er mors 
trøst.  Når forholdet mellom Gud og hans folk blir fremstilt som et forhold mel-
lom en mann og en kvinne, ligger poenget i forholdet.  Så må det være, for bare 
mannlige benevnelser kan betegne opphav.  En mor kan ikke være opphav til 
barnet hun føder (Hos 2,20, Ef 5,23ff, Åp 21,2 og 22,17).   

Den som motsier ordene “unnfanget av Den Hellige Ånd og født av jomfru Ma-
ria”, må også motsi at en kristen er født “av Gud” (Joh 1:13), og motsi at Kris-
tus-bekjennelsen er fra Jesu Fader “i himmelen” (Mt 16:17), og likeså at evang-
eliet er “hva Gud har beredt” (1 Kor 2:9).   

Det ypperste menneske 

Våre religiøse behov foretrekker det skjønne, poetiske uttrykk fremfor det 
stygge, heslige.  Julefeiringens kontrast til Skjærtorsdag og Langfredag taler for 
seg.  Heller julekortets overjordiske fred i stallen, heller det enn krusifiksets 
gudmenneske i pine og død.   

Maria-fromhetens anhang til Kristus-tilbedelsen blir i praksis den hovedfigur 
som truer med å detronisere Kristus.  Menneskelig sett virker det tiltalende 
med en jomfru og mor “full av nåde” i Kristi nærhet, ubesmittet av synden og 
med et livsløp i  fullkommen lydighet, uten død og forråtnelse.  

Et menneske?  Nei, Maria-fromhetens kvinneskikkelse skapningens aller yp-
perste, nemlig menneskets nådeforvandlede, selvbekreftende idealbilde.  Like-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 102 

som Kristus er den ypperste skapning for arianerne, er den velsignede Maria 
den ypperste skapning for katolikkene.  På begge hold blir teksten om den pre-
eksistente Visdom (Sofia) utlagt til egen fordel (Ord 8:23ff).   Observasjonen er 
gammel: Den arianske Kristus-bekjennelse ble formet i antikkens bilde, mens 
arvtageren i Maria-dyrkelsen representerer humanismens lengsel etter det 
guddommelige menneske - ikke den sanne Gud og sanne menneske, født av 
jomfru Maria.  Slik tjener Maria-fromheten til å bevare kristne i lengselen etter 
den naturlige religion, med blikket bakover lik Lots hustru i saltstøttepositur (1 
Mos 19:26).   

Kun åpenbaringsordets Gud kan gjøre mennesker levende som er døde i syn-
den.  Det skjer ved troen på stedfortrederen Kristus, den rettferdige ved Fade-
rens høyre (1 Joh 2:1f, Rom 4:5-8).   

Spekulativ konsekvensteololgi 

En romersk katolikk kan godt innrømme at Eva/Maria-typologien ikke fins i den 
nytestamentlige overlevering, at oversettelsen “full av nåde” avviker fra den 
greske  grunnteksten, at verken Maria-dogmene eller Maria-fromheten fins  
bevitnet i Nytestamentet, men i høyden har sin “rot” der (kardinal Newman).  
Det kan katolikken gjøre fordi han sidestiller Skrift OG Tradisjon og kan hente 
tradisjonsbevis fra kirkens historie.  Maria-dogmenes bevismengde øker med 
tidsavstanden fra kirkefedrene, men mangler rot i aposteltidens kirker (NT).  
Bevismengden ligner en pyramide, svevende på hode.   

Eva/Maria-analogien følger sin egen logikk, uavhengig av Nytestamentlig for-
kynnelse og overlevering.  Godtar man at jomfru Maria er motstykket til den 
ulydige Eva, da er man på god vei inn i Maria-tradisjonens konklusjonsrekke, for 
til sist å ende i dogmene om Marias ubesmittede unnfangelse og legemlige 
opptagelse til himmelen.  Den påståtte Eva/Maria-analogien til Adam og Kristus 
(Rom 5) fører med stor konsekvens at man påkaller og ber til Herrens mor, den 
nye Eva, de levendes mor, som er himmeldronningen og Kristi medforløser.  
Støtten i nytestamentlige læreutsagn er fiktiv og overflødig.  Jeg lar Karl Adams 
forklare med et sitat fra hans verk om katolisismens vesen (1931-utg): 

«I Maria lyser som aldri før den vidunderlige kjensgjerning, at ikke Gud alene, men 

også de skapte krefter /.../ fra begynnelsen av medvirker i forløsningsverket /.../ slik 

er Maria ikke bare egnet til et personlig forhold til Guds Sønn og en personlig frelse, 

men dessuten (egnet) til et frelsesforhold til «de mange» som ble frelst gjennom 

hennes Sønn.  Med Frelseren fødte hun også de forløste.  Slik er hun de troendes 

Mor.  Katolikkene kjenner ikke bare en Far i himmelen, men også en Mor.» 

Maria-dyrkelsens hemmelighet  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 103 

er mennesket som sin egen medforløser.  Denne gudsbespottelige realitet står 
fast uavhengig av Marias posisjon over, under eller ved siden av Kristus.  Men 
ikke nok med det.  Hvor mennesket Maria medvirker i Kristi forløsningsverk, 
følger med stor konsekvens at også kirken (vi) medvirker.   

Det er ingen tilfeldighet at Maria-fromheten vinner frem i ly av Borgå-avtalen.  
Den lærer som kjent apostolisk suksesjon, sidestilling av rettferdiggjørelse og 
helliggjørelse for Gud (jf Maria full av nåde) og “virkekraftig” frembæring (offer) 
av nattverdens sakrament.  Opp av kjølvannet stiger ordet “rekatolisering”.  Et 
fint ord, egnet til å forskjønne den frafalne lutherdom og dens kirkesvik.     

Vatikankonsil 2 (1962-65) brakte for alvor Romerkirken inn på den ekumeniske 
arena.  Visjonen er alle kristnes gjenforening i en kirkeorganisasjon på jorden, 
og det til tross for Maria-dogmenes irreversibilitet fra 1854 og 1950, til tross for 
konsilvedtakene i Lyon i 1274, Florenze 1439 og Trento (Tridentinum) 1545-63.  
Samme irreversibilitet gjelder rettferdiggjørelseslæren.   

«Rekatolisering» innebærer tilnærminger fra andre hold, blant dem lutherske 
kirker hvor bekjennelsene fra reformasjonstiden for lenge siden har opphørt å 
være trosbekjennelser.  Derom vitner også den oppnådde enighet mellom Vati-
kanet og Det Lutherske Verdensforbund i læren om rettferdiggjørelsen.  

Her som i Maria-fromheten vil den religiøse fornuft berike oss med suppleren-
de visdom til Skriftens Kristus-vitnesbyrd.  Og det fins nok av kreative hoder 
som vil gi seg den slags i vold og vende ryggen til hva de tror er “luthersk tradi-
sjon”.  Men får Skriften være sin egen fortolker, og apostelordets lære fra Kris-
tus være nøkkelen til Det gamle testamente, unngår vi tradisjoner i strid med 
bekjennelsen til den rett utlagte Skrift fra dens Herre.  Et eksempel er utleggel-
sen av 1 Mos 3,15 (protoevangeliet) som gjør Herrens mor Maria til den nye 
Eva, Kirkens beskytter og helvetmaktenes beseirer.  Med menneskers tolk-
ningstradisjoner tilskriver man mennesker det som tilhører Jesus alene.   

Kol 2:8 – Se til at ingen røver dere bort med sin filosofi og sitt tomme bedrageri 
med støtte i menneskelige tradisjoner og verdens tenkemåte (e –Sv Kyrkobi-
bel).   

Antikrist i Herrens tempel 

Romerske katolikker kan konfrontere protestantiske kirker med forfallet i tre-
enhetslære og kristologi siden 1700-tallet.  Den norske folkekirke har et omfat-
tende troverdighetsproblem i kirker og bedehus hvor Gud-og-Jesus-religionen 
rår.  Da kan Maria-fromheten fortone seg som et vern om kirkens gamle be-
kjennelser, for ikke noe sted blir det bedt så flittig “i Faderens og Sønnens og 
Den Hellige Ånds navn” som i kirker med levende Maria-fromhet.  Der er også 
Kristi stedfortredende offerdød en nærværende realitet i den folkelige fromhet.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 104 

Problemet er ikke vår romersk-katolske venn, men den kirke-ødeleggende 
åndsmakt, virksom i Herrens tempel.  Ødeleggelsen foregår med den sataniske 
fristelse blant dem som istemmer Konkordiebokens bekjennelser og tror hva 
Kristus sier om alterets sakrament rakt frem og mottatt med munnen.  Der er 
Antikrist virksom.  Der faller de som står, og der sovner de som våker (Mt 
16:23, jf 4:10).  Det er grunn til etter-tanke når Maria-fromhet og annen rekato-
lisering vinner innpass i kretser som har stått fram som «Bønne- og arbeidsfel-
lesskap for Kirkelig Fornyelse», eller som “bekjennelsesbevegelser” og “gam-
meltroende”.   

Maria-debatten er en påminnelse om den kirketragedie som Romerkirken er.  
Den angår alle kristne, forsåvidt som Guds ene, hellige Kirke også der er til ste-
de med syndsforlatelsens evangelium og Herrens Nattverd.  En luthersk kristen 
tror Guds kirkes enhet og vet at Herrens Hellige Nattverd finner sted også der 
hvor den er behengt med Maria-dyrkelse og innordnet egenrettferdighetens 
offerteorier (jf dåpen).   

Men debatten forteller at også vi er Antikristens målskive.  For slik er Guds kir-
kes trengsel, alltid presset av villfarelsenes trelldomsåk (Gal 5:1) og utsatt for 
Guds fiendes angrep (Åp 12:13-17).  En evangelisk-luthersk messeliturgi må føl-
gelig være renset messe og et lødig uttrykk for apostolisk-luthersk lære i den 
skriftbundne tradisjon fra kirkens Herre.  Uten denne erkjennelse, kommer vi 
skjevt ut.  Det er en lærdom å trekke siden “bispemessen” fra advent 1977.    

Guds barn har ikke noe trygt skjulested på denne verdens kalde jordgulv, annet 
enn apostelordets etterfølgelse som Guds ord, som det i sannhet er (1 Tess 
2:13).  Vi er henvist til stadig vakt mot egenrettferdighetens lysende fortjenes-
ter (2 Kor 10:3-6).  Vi må avvise dem fordi villfarelsene identifiserer seg med 
Kristus-bekjennelsen fra Faderen (Mt 16:17, Joh 1:12-14, 1 Kor 2).  Vi må avvise 
dem, for Kristus-bekjennelsen utelukker enhver tankebygning som vil være 
dens anhang under skinn av himmelsendt visdom. 

Den rette polemikk 

“Guds Ord skal oppstille trosartikler og ellers ingen, ikke engang en engel (Gal 
1,8)”, sier Luther i De schmalkaldiske artikler (SA B II, 15, jf 26).  Dette utsagn 
må ses i sammenheng med utsagnene om pavedømmet og Antikrist (B, 1V,9-
15).  Da begår noen den selvmotsigelse å istemme apostelordets lære og med 
forbehold om den brede plattform som gir vranglæren rom.  Det er omtrent 
som å bevise sirkelens kvadratur.  Den falske romslighet er konfesjonens død.  
Konfesjon i ordets nytestamentlige mening (og Konkordiebokens) renser ut 
denne surdeig (1 Kor 5:6, Gal 5:9).  Bekjennelsen til Kristus medfører et “vik bak 
meg, satan”, Mt 16:23.    



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 105 

Gjennom kirkens historie er det gjort mange forsøk på synteser og sidestilling-
er, alltid koblet til Bibelen med et “og”.  Eksempler:  Rettferdiggjørelse og hel-
liggjørelse, Guds kraft og menneskets vilje, natur og nåde, fornuft og åpenba-
ring, Skrift og tradisjon, Kristi offer og menneskets virkekraftige frembæring 
(Borgå-avtalen), osv.  Et fellestrekke er sammenblandingen av lov og evangeli-
um, så evangeliet blir en «ny lov».  Grunnmønsteret er det samme som i Maria-
fromheten: Menneskets medvirkning i Kristi forløsningsverk.   

Sidestillingen av rett og vrang lære slår tilbake med boomerang-virkning.  Dy-
namikken i unionistisk kirkepolitikk lar seg ikke parere med fromhet eller god 
hensikt.  Får ikke Skriftens Herre bevare oss i apostelordets lære fra ham, blir vi 
ikke bevart hos ham.  «Kristus alene» sammenføyer og oppbygger kirken på 
apostlenes og profetens grunnvoll.   

Maria-fromhetens alternativ 

Når et kirkefellesskap opptrer som kilden til egen lære og praksis, da er men-
nesket kirkens åpenbaringskilde.  Vi trenger fornyet innsikt i det Guds Ord som 
oppstiller trosartikler og begrunner Konkordiebokens bekjennelser fra oldkir-
ken og reformasjonstiden.  Den som øser av lutherdommens kilder, gjenfinner 
dens identitet.  De er kristenhetens kilder, vi er den gamle kirke i skriftbunden 
tradisjon, og Kristus er vår Lærer i og med apostelordets lære fra ham.   

Bønnen i Jesu navn har løfter om å gjenvinne begrepene om kirkens bekjennel-
se, rett og enhet, om kirkens samfunn i de hellige ting, og om prekenembetet i 
menighetene og kirkens apostolisitet i tidens løp.   

Joh 15:7 - Dersom dere blir i meg, og mine ord blir i dere, da får dere be om hva 

dere vil, og dere skal få det. 

 

 

 

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 106 

KIRKENS BEGYNNELSE: «DE TOLV» 
 

Mk 3:13-19.  (Jesus) kalte til seg dem han selv ville, og de kom til ham.  Han inn-
satte (egtl gjorde) tolv som skulle være sammen med ham, og som han ville sende 
ut.  De skulle forkynne og ha makt til å drive ut de onde ånder.  Han innsatte de 
tolv, det var…   

Først skulle de «være sammen med ham».  Lukas bemerker at han kalte dem 
«apostler» (Lk 6:12f), det vil si utsendinger (el delegater) med fullmakt til å ut-
føre et oppdrag i utsenderens sted).   

Ordbruken hos Markus er bemerkelsesverdig: Jesu kall ”gjorde” (epoiæsen) de 
tolv.  Det er en hebraisk uttrykksmåte om virksomme ord.  Gud skaper seg tje-
nere til å utføre et embete, det vil si et fast oppdrag i sin kirke på jorden.   

Ingen er uten videre kvalifisert til å være Jesu Kristi apostel og utøve preken-
embetet i Kristi sted.  Kallet gis av nåde, men utsendelsen forutsetter Kristi un-
dervisning.   

Illustrasjon: Kong Jeroboam handlet egenrådig da han satte seg i Guds sted og 

”gjorde hvem han ville til prester av folket”, 1 Kong 12:31, jf 13:33.  Denne makt-

misbruk ble til ulykke for Guds folk i den gamle pakt – og senere i Kristi kirke. 

Jesus kalte de tolv ved navn, slik Gud kalte Israels profeter.  Navnet markerer 
embetsbærerens sendelse, oppdrag og fullmakter fra Gud, til forskjell fra and-
res kall.  Simon fikk navnet «Peter» - klippe (arameisk: Kefas).  Sebedeus-søn-
nene Jakob og Johannes kalte han «Boanerges» - tordensønner.  Disse tre ut-
gjorde en indre krets, trolig som representanter for de andre (Mt 16:15f, 17:1, 
26:37). 

«De tolv» ble snart en benevnelse på Jesu apostler: Mt 26:14, 20, Joh 6:70, 
20:24, 1 Kor 15:5.  Tolv-tallet markerer Guds folk som helhet, som i den gamle 
pakt bestod av Israels tolv stammer.  De tolv apostlene representerer Jesu Kristi 
kirke – endetidens gudsfolk i den nye pakt.  Det er troens folk ”av alle hedning-
er og stammer og folk og tungemål”, Åp 7:9, 21:1-14, jf 1 Mos 22:17f.   

I sentrum for evangelistenes kallsberetninger står Jesu persons hemmelighet og 
oppdrag – som i himmelen så også i begynnelsen av Jesu offentlige virksomhet.  

Sønnens vilje  - ett med Faderens vilje  

Med Jesu komme er Guds løfte oppfylt og Guds rike kommet nær i Jesu person 
og virksomhet.  Han er oppfyllelsen av Guds løfte til Abraham, og dermed stam-
far til den nye pakts gudsfolk til frelse for hver den som tror (1 Mos 12:2, 15:6).  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 107 

Og Jesus er den nye Jakob og ”himmelens port”, som Guds engler stiger opp og 
ned over, Joh 1:51 (jf 1 Mos 28:10-22).   

Det fremgår av sammenhengen hos Markus og Lukas at kallet til apostel hører 
sammen med Jesu bønn til Faderen.  Denne sammenheng var enda skjult for 
dem.  Derfor måtte de ”være sammen med ham” som kunne utlegge ”Skrifte-
nes” vitnesbyrd om den lidende Messias og hans død og oppstandelse fra de 
døde.  Det var først etter påskebegivenhetene at de skjønte til fulle hvem Jesus 
var og at han måtte dø for oppfylle Faderens vilje.  Jf Joh 14:9 og Lk 24:25. 

Det er særlig Johannes som fremhever denne viljesenhet mellom Faderen og 
Sønnen.  Samme viljesenhet foreligger mellom Sønnen og apostolatet.  Det pre-
kenembete som de tolv og deres etterfølgere utøver, avledet av Sønnens sen-
delse, fullmakt og oppdrag i enhet med Den Hellige Ånd.  Joh 20:19-23.   

Den ubrutte læreformidling fra Faderen 

Jesu undervisning for hele sin disippelflokk var en forutsetning for valget av 
Mattias.  Han var blant dem som hadde fulgt Jesus og vært sammen med de 
tolv fra Jesus ble døpt av Johannes og til den dagen da han ble tatt opp til him-
melen (jf Mattias, Apg 1:8, 21f).  Valget av Mattias – ved loddtrekning – overlot 
kallet til den Oppstandne.  Fremgangsmåten fremhever sammenhengen mel-
lom Sønnens apostolat og apostlenes delegat-posisjon. 

Matteus knytter prekenembetet til tre hendelser som hver for seg og tilsam-
men er av grunnleggende betydning for prekenembetets gjerning i kirken:  

(1) Jesu overdragelse av løse- og bindemakten til de tolv,  

(2) Kristus-bekjennelsen ”fra min Fader som er i himmelen”, Mt 16:16-23,  

(3) og Jesu utsendelse av de tolv som hans delegater, med fullmakt til å under-
vise og handle i hans sted (Mt 10).   

Lært av Jesus Kristus, og utrustet på Pinsedagen med Helligåndens gaver mer 
enn andre kristne, kunne de tolv gi videre til kirken Kristi lære fra Faderen, og 
Kristus være kirkens lærer gjennom apostelordets lære i tidens løp (Mt 28:19f, 
Lk 10:16).  I denne ubrutte læreformidling får mennesker lære den eneste san-
ne Gud å kjenne ved den han utsendte, Kristus Jesus:  

Joh 17:3, 20 – dette er det evige liv at de kjenner deg, den eneste sanne Gud, og 
ham du har utsendt, Jesus Kristus.  /…/ Jeg ber ikke bare for dem (de tolv), men 
også for dem som ved deres ord kommer til tro på meg.  Rom 10:17 – Altså kom-
mer troen av prekenen (egtl det hørte), og prekenen ved Kristi ord.  Kor 3:5 – Hva 
er da Apollos, og hva er Paulus?  Tjenere som hjalp dere til tro!  Begge gjorde vi 
det Herren hadde satt oss til.  Jeg plantet, Apollos vannet, men Gud gav vekst.  
15:1f – Jeg kunngjør for dere, brødre, det evangelium jeg forkynte dere, det dere 
har mottatt og står på.  Gjennom det blir dere frelst, hvis dere holder fast på det or-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 108 

det jeg forkynte – så sant dere ikke for-gjeves er kommet til tro.  Ef 2:20 – Dere er 
bygd opp på apostlenes og profetenes grunnvoll, men hjørnesteinen er Kristus Je-
sus selv.  

Apostelordets lære virker åndsutdrivelse 

Prekenembetets gjerning skjer aldri på fornuftens vilkår, men alltid forbundet 
med åndsutdrivelse (Mk 3:14f, jf Mt 10:1).  Hvor apostlenes etterfølgere utøver 
prekenembetet på troskapens vilkår, er Kristus virksom med sin Ånd, driver ut 
Guds fiendemakter og befrir Guds skaperverk fra djevelens tyranni.   

Til bibelstudium:  

Apg 5:16b, 8:7, 10:46, 16:18.  1 Kor 12:10, 28 (kraftgjerninger).  Ef 

6:11f, 1 Tim 4:1f.   

Irrasjonell ondskap trer frem fra et ugjennomtrengelig mørke og setter grenser 
for fornuftige verdensforklaringer.  Guds fiende er på ferde hvor mennesker 
søker okkult (skjult) visdom for å gjenopprette, alternativt bevare tingenes 
harmoni, i tillit til maktfulle ord og ritualer.   

Ved prekenembetet blir verden ”exorsert”.  Det skjer ved å ”forkynne evangeli-
et for all skapningen”, Mk 16:15 (jf Lk 10:16f).  Og befrielsen skjer ved troen og 
dåpen.  Mk 16:16, Mt 20:19f.  Jf Kol 1:21-23, 2:11-15.   

Gud har forsonet verden med seg selv i Kristi død.  Gud er en forsonet Gud.  
Guds frelsesverk er fullbrakt for alle, men gis den enkelte til del i dåpen til Jesu 
død.  Frelsens gave, gitt av nåde, befrir fra magiske forestillinger om gjort gjer-
ning, begrunnet i okkult visdom.   

Hvor evangeliet vinner inngang, mottar mennesker befrieren Jesus Kristus.  
Med ham til gave, stiller vi våre legemer fram som redskaper for ham som er 
troens rettferdighet, gitt av nåde (Mt 5:3, Rom 6).   

Jesu disipler – de som følger ham  

Lukas nevner enda en indre krets - ”de sytti”, et symboltall for verdens folke-
slag, Lk 10:1-12 (tallet fremkommer ved kombinasjon av 5 Mos 32:8 og 2 Mos 
1:5).  Tallet fremhever Guds universelle nåde, med adresse til alle og enhver.  
(Jf Ratzinger 2007, 120) 

Lk 8:1-3.  I tiden som fulgte, drog Jesus omkring og forkynte i byer og landsbyer, 
og bar fram det glade budskap om Guds rike.  De tolv var med ham, og likeså noen 
kvinner som var blitt helbredet for onde ånder og sykdommer.  /…/ og mange andre 
som tjente Jesus og de tolv med sine eiendeler.  

Kvinner i Jesu disippelfølge var den gang noe nytt.  Lukas nevner tre kvinner 
ved navn og bemerker at det var ”mange andre» som tjente Jesus og de tolv 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 109 

med sine eiendeler.  Ulike kallsoppdrag gjorde forskjellen mellom de tolv og 
kvinnenes disippelskap.  I tillegg til omsorgen for Jesus og de tolv kom omsor-
gen for de fattige og utstøtte, så typisk for Jesu disippelfølge den gang og siden 
i menighetens diakoni, da herberger og hospitaler ble innordnet gjerningene 
nevnt i domsscenen, Mt 25. 

 

 

 

EN ELLER TO VILJER I KRISTUS?  
 

Er det slik at den menneskelige vilje i Kristus går opp i en mystisk enhet med 
den guddommelige vilje?  Hvis så er tilfellet, har den guddommelige vilje erstat-
tet den menneskelige vilje i Kristus.  Denne lære kalles fra gammelt av for mo-
noteletisme.   

Hva er problemet?  Uten den menneskelige vilje er ikke Jesus sann Gud og sant 
menneske, og hans død ikke stedfortrederens død.  Monoteletismen ble for-
kastet på det sjette konsil i oldkirken (Trullanum 1 i Konstantinopel 680-81). 

En oppklaring er nødvendig: Det er feil når det hevdes om den lutherske kirke 
at den har ikke godkjent det sjette konsil, fordi vedtakene var ”uklare”.  Feilkil-
den er ifølge Tom G A Hardt Isaac August Doner: Entwicklungsgeschichte der 
Lehre von der Person Christi.  Stuttgart 1839, 106.    

Det var Doner’s anliggende å oppheve Skaperens opphøyethet over det skapte.  
Det skulle skje ved omdanning eller guddommeliggjørelse av det skapte, som 
om helliggjørelsen består i tiltagende oppgivelse eller dødelse av den mennes-
kelige vilje (transformasjon).  Doner’s kronvitner er Johann Tauler (d 1361), An-
dreas Osiander (d 1555) og Kaspar von Schwenckfeldt (d 1561).   

I Taulers mystikk er det en motsetning mellom den guddommelige og den 
menneskelige vilje.   

Osiander derimot gjorde Guds nærvær i sjelen til det nødvendige vilkår for rett-
ferdiggjørelsen.  Denne forutsetning ligger til grunn for pietismens lære om 
«frelsens orden» (ordo salutis) i et psykologiserende etappeskjema, og senere i 
den liberale teologitradisjon og frafallen lutherdom.   

v Schwenckfeldt opererte med tesen ”Guddommen lider ikke, og manndom-
men skaper ikke”.  Derfor avviste han hva han oppfattet som sammenblanding 
av naturene.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 110 

I Luthers øyne var Scwenckfeldt uskolert og monofysitisk påvirket (mono fysis = 
èn natur).  Ifølge den nytestamentlig tro, lever Sønnen etter sin menneskenatur 
og skaper etter sin guddomsnatur.  Dette forhold kommer av inkarnasjonens 
under og frelsesverkets vilkår, som er naturenes forening i Sønnens person.  (Se 
Athanasianum, 32ff)  

Kilde: Tom G. A. Hardt (d 28.6.98): Den evangelisk-lutherska kyrkan och det sjätta 

ekumeniska konsilet (680-681).  = Kyrkligt Forum 1/99, 6-12).   

 

 

SØNNENS TILSYNEKOMST 
(Min hovedkilde: Pieper-Müller 1985, 296-341.) 

 

GUDS VIRKSOMME NÆRVÆR I SKAPELSEN  

Guds dennesidige, immanente nærvær skjer på tre måter:  

I det skapte.  Materien og alt som lever og er til, eksisterer i kraft av Guds nær-
vær etter sitt vesen og i sin virksomhet. 

Jes 23:24 -  Apg 17:28 -  Kol 1:16f -    

I sin troende kirke på jorden.  Gud er nærværende med sin kraft og sine gaver, 
og etter sitt vesen.  Gud bor i de troendes legemer som i sitt tempel (den mys-
tiske forening). 

Joh 14:23, 1 Kor 3:16, 6:19, 2 Kor 6:16, Ef 1:23, 2 Pet 1:4.   

I Kristus Jesus.  I Kristus er Gud og menneske forent i Sønnens person (den per-
sonale forening).  Han er Menneskesønnen og Faderens enbårne Sønn i hans 
tjeneste.  Skriftens vitnesbyrd sier dette ufattelige om Kristus, at dette men-
neske er sann Gud og sant menneske, kommet til verden for å lide, dø og opp-
stå på den tredje dag.   

Jer 23:5f.  Mt 11:27, 16:13-17, 28:18.  Lk 1:32f, 2:49, 51.   

Joh 1:10, 14f, 3:31, 35, 5:21, 27, 6:28, 39f, 12:23ff, 13:3.  

Apg 20:28b, Rom 1:3, 9:5.  1 Kor 2:8b, Ef 1:20-22,  Heb 2:7f.  Joh 1:1f, 8:58, 1 Joh 

1:1-3.  Lk 2:211.  Tim 3:16. 

Inkarnasjonens under stiller de to naturers egenskaper i et nytt forhold til hver-
andre: Hver av dem blir tilskrevet den annens egenskaper uten sammenblan-
ding eller forandring (communicatio idiomaticum, meddelelse av egenskaper).   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 111 

Det bibelske Kristus-vitnesbyrd tvinger oss til å holde fra hverandre to utsagns-
rekker:  På den ene side de utsagn som tilskriver Kristi guddomsnatur gud-
dommelige egenskaper (Joh 6:62 – var i himmelen, og 8:58 – før Abraham).  På 
den annen side de utsagn som tilskriver Kristi menneskenatur guddommelige 
egenskaper (eks Joh 3:13, 5:17, 19, 21, 26f, 30-32, 36, 47, Mt 28:18).   

Denne skjelning eller ryddighet er i samsvar med Skriftens vitnesbyrd om Søn-
nen som forener de to naturer. 

Joh 1:14 – Ordet ble menneske og tok bolig iblant oss.  Kol 2:9 – I ham er hele 
guddomsfylden legemlig til stede.   

Sønnen demonstrerer naturenes egenskaper på to måter:  

(1) Når Sønnen i sin gjenløsergjerning handler, enten i samsvar med sin men-
neskenatur eller i samsvar med sin guddomsnatur, alt etter som hans oppdrag 
krever (genus apotelesmaticum.  Apotelesma = kallsgjerning).  Og  

(2) når Sønnen i sin gjenløsergjerning demonstrerer sin majestet og allmakt i, 
ved og gjennom sin menneskenatur (genus majestaticum.).   

(1)  Genus apotelesmaticum.   

Sønnen forener den guddommelige og den menneskenatur i sin person.  Per-
sonen tar naturene i sin tjeneste, så den ene naturs egenskaper gjennomtreng-
er den andre alt etter behov, og likevel er begge naturer intakte:  

Joh 1:14, Lk 24:39, 1 Joh 1:1-3, 4:2f, Heb 2:14, Kol 2:9 osv.   

Sønnens guddomsnatur blir tilskrevet menneskelige egenskaper: Han ble en 
skapning, født i tiden, led, døde, oppstod, satte seg ved Guds høyre side, og 
skal komme igjen i synlig skikkelse osv.   

Joh 1:14, Gal 4:4f, 1 Kor 2:8, 20, Rom 5:10.   

Sønnens menneskenatur blir tilskrevet guddommelige egenskaper, så som evig-
het, handlende allmakt, allestedsnærvær, allvitenhet, herlighet osv.   

Mt 16:16, 28:18f, Joh 1:14, 6:62, Rom 8:32, 9:5.   

Etter unnfangelsen i Jomfru Marias morsliv er Sønnen aldri skilt fra sin mennes-
kenatur (kjød), og menneskenaturen aldri skilt fra Sønnen med sin guddomsna-
tur.  Dette har kristne alltid trodd på grunn av Kristi undervisning i Skriftene, 
som Gud stadfestet da han reiste Kristus opp fra de døde.   

Johannes fra Damaskus (d c 749) kalte dette forhold for “gjennomtrengning” 
(perichoræsis).   

Altså må vi alltid tenke Sønnen sammen med sin menneskenatur, som etter 
oppstandelsen er løst fra den romlige begrensning.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 112 

Under sitt jordeliv var Sønnen nærværende og virksom på en lokal måte, Joh 
4:3f.  Etter oppstandelsen skjer hans nærvær på en ikke-lokal måte, Joh 20:19, 
Lk 24:31.  Bare allmaktens Herre vet hvordan, Joh 20:19, Lk 24:37, 39.   

Det står ikke noe sted i Bibelen at Gud ble menneske i de troende, eller at hele 
Guddommens fylde bor i de troende.  Like bibelstridig er forestillingen om ”Je-
sus i hjertet og Gud i himmelen”, som om Sønnen befinner seg på et annet og i 
et rom skilt fra menneskenaturen (extra calvinisticum).  Guds ord må styre tan-
ken. 

(2) Genus majestaticum   

Gud er ikke underkastet tid og rom, men i sitt virksomme nærvær opphøyet 
over tid og rom.  Når Kristus kommer på den ytterste dag, da kommer ikke i 
tjenerskikkelsen, men synlig for alle i sin Guddoms herlighet. 

1 Tim 6:15f - den salige og eneste mektige, kongenes Konge og Herrenes Herre, 
den eneste som er udødelig, og som bor i et lys dit ingen kan komme, han som in-
tet menneske har sett og heller ikke kan se.  

Derfor lider ikke Sønnen etter sin guddomsnatur, men alt hva Guds ord tilskri-
ver ham av lidelse og død, det lider han etter sin menneskenatur.  Menneske-
naturen eksisterer ikke som en selvstendig person ved siden av, men i forening 
med Sønnens person.  Derfor er Sønnens lidende lydighet en virkelig lidelse. 

Rom 1:3 – evangeliet om hans Sønn, Jesus Kristus, vår Herre, som menneske 
kommet av Davids ætt.  1 Pet 3:18 – Kristus selv led døden for syndenes skyld, en 
gang for alle.  Den Rettferdige led for urettferdige for å føre dere fram til Gud.  Han 
døde legemlig, men ved Ånden ble han gjort levende…» 

Skriftbelegg som tilskriver Kristi menneskenatur guddommelige egenskaper i 
hans fornedrelse:  

Allmakt, Sal 8:7, Jes 9:5, Dan 7:13f.  Mt 11:27, 28:18.  Joh 3:35, 6:65, 13:3.  Ef 

1:22, Heb 2:8, 1 Kor 15:27, 1 Joh 1:7, osv.   

Av hensyn til sin gjenløsergjerning avstod Kristus fra å bruke sin allmakt.  Unn-
tak var undergjerningene som han gjorde til tegn på sin Guddom.  Jes 53, Gal 
4:4f, Joh 10:18.  Av samme grunn kunne han avstå fra sin guddommelige allvi-
tenhet, Mk 12:29-33.   

Uttrykket ”etter kjødet” markerer det som tilkommer Sønnen etter sin men-
neskenatur, og ikke skilt fra Sønnen, Rom 1:3, 9:5 osv.   

Eksempler: Kristus er evig og omtalt som tretti år gammel, Joh 8:58, Lk 3:23, Åp 

1:8.  Han er født av Faderen fra evighet og født av jomfru Maria.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 113 

Samme saksforhold gjelder Kristi allmakt og menneskelige avmakt, Joh 4:6, 
5:17, 19, 8:12, 18:12.  Og hans allvitenhet og begrensede viten, Joh 21:17, Lk 
2:52, hans udødelighet og død, Mt 16:21, 1 Joh 1:2.   

Hva Guds ord sier om forholdet, gir sann trøst mot lovens dom og anklage.  
Syndenes forlatelse blir meddelt på grunn av Kristi lidelse, død og oppstandel-
se, og ikke av noen annen grunn.   

Likevel fins de som lærer at Jesus led, døde og oppstod, men ikke Sønnen.  Da 
fornekter man gudmenneskets frelsesverk og virksomme nærvær ved evangeli-
et som høres og ses.   

1 Joh 1:7 – dersom vi vandrer i lyset, slik han selv er i lyset, da har vi samfunn med 
hverandre, og Jesu, hans Sønns blod renser oss for all synd.  Apg 20:28 – Vær 
hyrder for Guds menighet, som han vant ved sitt eget blod.  –  

Forvaltere av «Guds hemmeligheter», se 1 Kor 4:1, 10:16, 11:23-27.   

Etter Kristi himmelfart  

bor ikke Kristus i en himmel fjernt fra oss.  Hans (og vår) menneskenatur har del 
i Sønnens allmakt – i hans allestedsnærvær og verdensherredømme.  Skapel-
sens mellommann i fortid er i nåtid til stede og virksom i sitt skaperverk.  Og - i 
skarp kontrast til våre dødelige legemer, gir han visshet om å vente oss ved da-
genes ende, der fremme ved målet. 

Ef 4:10 – Han som steg ned, er den samme som steg høyt opp over alle himler for 
å fylle alt.  Kol 1:16f – For i ham er alt blitt skapt, i himmelen og på jorden, det syn-
lige og usynlige, de som troner og de som hersker, både makter og myndigheter – 
alt er skapt ved ham og til ham.  Han er før alle ting, og alt består ved ham.  1 Kor 
15:53 – dette forgjengelige må bli kledd i uforgjengelighet, og dette dødelige må bli 
kledd i udødelighet (jf v 40).   

Alt er Kristus underlagt etter hans menneskenatur - i skapelsen og kirken, med 
unntak av han som underla ham alt (Ef 1:20-23, Mt 28:18, 20, Heb 1).   

Obs! Under Herrens Nattverd er det ikke Kristi person, men Kristi klare ord som 
virker hans legemes og blods virkelige nærvær i sakramentets skikkelser.   

På grunn av naturenes forening i Sønnens person, forblir guddomsnaturens 
egenskaper uforandret.  Sønnens opptagelse av menneskenaturen medførte 
ingen begrensning av de guddommelige egenskaper i hans guddomsnatur.   

Joh 1:14b, 18 – vi så hans herlighet, den herlighet som den enbårne Sønn har fra 
sin Far, full av nåde og sannhet.  /…/  Ingen  har noen gang sett Gud, men den en-
bårne, som er Gud, og som er i Faderens favn, han har vist oss hvem han er.  Joh 
2:11, 5:17, 6:46, 10:30, osv.  1 Tim 6:16, 1 John 4:12,  osv.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 114 

På grunn av naturenes forening i Sønnens person utøver Sønnen sin guddoms-
makt gjennom sin menneskenatur.  Av samme årsak blir menneskenaturen del-
aktig i guddommelige egenskaper. 

Dan 7:14 – (Menneskesønnen) fikk herredømme, ære og rike, folk og stammer 
med ulike språk, alle folkeslag skal tjene ham.  Hans velde er et evig velde, det skal 
ikke forgå, hans rike går aldri til grunne (Mi 4:7).  Lk 1:33 – Han skal være konge 
over Jakobs ætt til evig tid; det skal ikke være ende.  Ef 1:21ff, 4:10.  Joh 1:14, 
17:5.   

Kristne istemmer og bekjenner hva det apostoliske og profetiske Kristus-
vitnesbyrd sier om denne hemmelighet, som på grunn av tankens begrensning 
er gitt oss stykkevis (el fragmentarisk, 1 Kor 13:9, jf 2 Mos 33:20, Joh 1:18). 

”Genus apotelesmathicum” – den viktigste   

Kristus fremmer sin gjenløsergjerning når han bruker sine guddommelige og 
menneskelige egenskaper.  Denne bruk er den viktigste.  Alle hans gjerninger er 
gudmenneskets gjerninger.  Med andre ord sagt: Kristus utøver sitt herredøm-
me gjennom sin menneskenatur - i verden og i kirken – ikke i sitt fravær, men i 
sitt virksomme nærvær.  Kristus ved Faderens høyre er nærværende og virksom 
gjennom begge naturer i en udelt handling, og virker det som tilkommer hver 
av dem. 

1 Mos 3:15 – Jeg skal sette fiendskap mellom deg og kvinnen, mellom ditt avkom 
og hennes ætt.  Den skal knuse ditt hovud, men du skal hogge den i hælen.  22:18 
– i din ætt skal alle folkeslag på jorden bli velsignet fordi du lød mitt ord.  Joh 1:18 
– den enbårne, som er Gud, og som er i Faderens favn, han har vist oss hvem han 
er.  1 Joh 3:8 – Det var for å gjør ende på djevelens gjerninger at Guds Sønn 
åpenbarte seg.  Joh 3:31ff.  Gal 4:4-5.  Ef 1:20ff. 

Oversikten viser til en sammenheng hvor det nødvendige vilkår er hovedunde-
ret – Sønnens opptagelse av menneskenaturen i forening med sin guddomsna-
tur.   

Eksempler: Lk 1:35, 43.  1 Joh 1:7.   

Til bibelstudium:  

Jes 53:5.  Mt 28:20, Lk 19:10, Joh 1:29.  

Apg 20:28, 1 Pet 1:1, Gal 3:13, Heb 2:14ff.   

Enten subjektet blir nevnt etter begge naturer (Kristus), eller etter èn av natu-
rene (Guds enbårne Sønn), så er samme person alltid virksom i begge naturer.  
Hver av naturene gjør det som tilkommer vedkommende natur i fellesskap med 
Sønnens andre natur.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 115 

Guds visdom er et mysterium for mennesketanken – og for Guds engler, 1 Pet 
1:12: Hvordan kunne han som er den opphøyede over alt det skapte, dele den 
lidelse og død som tilkommer menneskenaturen?  Det gjenstår å se. 

Kirken har mottatt sin bibelundervisning fra Skriftens Herre, Kristus Jesus og 
hans apostler.  Kunnskapen fra åpenbaringsordets Gud er meddelt oss stykke-
vis.  Ovenstående henvisninger til Kristi person er kun en oversikt og bør ses i 
sin sammenheng.  Alt henger sammen og har hovedunderet til forutsetning – 
foreningen av Gud og menneske i Sønnens person – unnfanget ved Den Hellige 
Ånd i Jomfru Maria’s morsliv.   

Denne undervisning viser til det frelseshistoriske høydepunkt: Sønnens død i 
Jesu død som historisk kjensgjerning.  Det er denne korsfestede og oppstandne 
Kristus som er til stede hvor som helst menigheten samles i Jesu navn.  Der er 
gudmenneske virksom med sin Hellige Ånd og bygger sin troende kirke på den 
grunnvoll hvor han er den levende hjørnestein (Ef 2:20).   

Ved troen på Kristi ord fra Faderen er våre legemer ”bolig” og ”tempel” for den 
treène Gud, Joh 14:23, 1 Kor 3:16ff.  Kristus bringer dette nærvær - ikke bare 
etter sin guddomsnatur, men også etter sin menneskenatur - som Guds ”første-
fødte blant mange brødre”, Rom 8:29.  Jf Mt 28:20, Heb 2:18, 4:15f.   

 

Fra bekjennelsesskriftene:   

Kirkens reformasjon på 1500-tallet medførte en fornyet utbredelse av nestoria-
nismen, kjent som «vekselbruk» eller «det doble bokholderi» i læren om Kristi 
to naturer.  Ved å gjenta og presisere de oldkirkelige bekjennelser, markerte 
den wittenbergske reformasjon sin identifikasjon med den gamle kirke.   

Den nestorianske villfarelse gjennomsyrer kirker og trossamfunn i reformerte 
tradisjoner fra Zwingli, Calvin, Bucer og andre (jf jesusismen el Gud-og-Jesus-
religionen).  Derfor har den konfesjonelle lutherdom et særlig ansvar for å be-
kjenne Jesu persons hemmelighet med apostelordets lære fra Jesus Kristus, 
Skriftens Herre. 

Kristi to naturer,  

Athanasianum pkt 28-30 – Det er altså den rette tro, at vi tror og bekjenner at 
vår Herre Jesus Kristus, Guds Sønn, er Gud og menneske.  Han er Gud av Fade-
rens vesen, født før alle tider, og han er menneske av sin mors vesen, født i ti-
den, fullkommen Gud, fullkomment menneske med fornuftig sjel og menneske-
lig kropp.   

Tekster: Apol 3, FC Ep 8, SD 8.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 116 

Det høyeste mysterium nest etter Den Hellige Treènhet er foreningen av Gud-
dom og manndom i Kristi person – uten naturenes sammenblanding, og uten at 
personen er delt, samme Ep 8:18, SD 8:33.   

Denne hemmelighet må være gjenstand for tro og tilbedelse, og være til trøst 
og fryd for alle kristne, for vårt kjød og blod i Kristus sitter ved Majestetens 
høyre hånd, FC SD 8:96.   

Sann Gud og sant menneske   

NC: ”Jeg tror på /…/ èn Herre, Kristus Jesus, Guds enbårne Sønn, Født av Fade-
ren før alle tider, Gud av Gud, lys av lys, sann Gud av sann Gud, født, ikke skapt, 
av samme vesen som Faderen, han som alt er skapt ved, som for oss mennes-
ker og for vår frelses skyld steg ned fra himmelen, og ved Den Hellige Ånd ble 
kjød av jomfru Maria og ble menneske, som også ble korsfestet for oss under 
Pontius Pilatus, led og ble begravet” osv.    

FC Ep 7:11, SD 7:94, 99.   

Kristus er etter sitt vesen sann, fullkommen Gud, ved siden av Faderen og Ån-
den i Den Hellige Treènhet, FC SD Regel og rettesnor 28, 8:6, 12:26.   

Kristus er èn, ikke ved forvandling av Guddommen til kjød, men ved opptakelse 
av manndommen i Gud, Athan 33.  Han er Gud av Faderens vesen, født før alle 
tider, og han er menneske - ikke fra himmelen, men av sin mors vesen, Athan 
29, jf FC Ep 12:3, SD 12:25.   

Kristi legeme hører ikke med til Den Hellige Treènhets vesen, FC SD Regel og 
rettesnor 21, 12:29.  Han er lik oss etter sin menneskenatur, men uten synd, 
samme 1:43. 

Foreningen av Guddom og manndom i Sønnens person  

Atan 32 – Men selv om han er Gud og menneske, er han likevel ikke to, men èn 
Kristus.  - FC Ep 1:5, 3:1, SD 1:43, 8:11, 31.   

Menneskenaturen er opphøyet i personens forening med hans guddomsnatur, 
FC SD 8:50f.  Naturenes enhet er ”forening” og ”fellesskap” (koinonia og 
henosis, el communio og unio), samme 22.  Naturenes forening ligner den mel-
lom legeme og sjel, eller ild og jern (Origenes), samme Ep 8:9, SD 8:18, 64, 66. 

Naturenes forening i Kristi (Sønnens) person er uatskillelig, og likevel ikke 
sammenblandet eller forvandlet til den andre, FC SD 8:7.  De er uforandret, 
samme 7:36, og ikke sammenføyd lik to sammenlimte plater, samme 8:14, Ep 
8:9.  De beholder sine egenskaper i all evighet, SD 8:8.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 117 

Da Sønnen ble menneske, ble ingenting ved Sønnens vesen og egenskaper lagt 
bort eller lagt til, FC SD 8:49.  Sønnen er gitt Guddommens evige allmakt fra 
evighet av, men etter sin menneskenatur ble den gitt ham ved unnfangelsen, 
samme 85.  Kristus er lik Gud etter sin guddomsnatur, men under Gud etter sin 
menneskenatur, samme 61.   

Den innbyrdes meddelelse av naturenes egenskaper  

Årsaken er de to naturers forening i personen, FC SD 8:31, 64.  Den ene naturs 
egenskaper blir tilskrevet den andre, samme 36.  Når personen gjør noe, virker 
den ene natur i fellesskap med den andre det som er den enkelte naturs egen-
skap (Chalcedon-konsilet år 451), samme 46.  Det er tale om en virkelig og sann 
meddelelse, og likevel ingen fysisk vesensmessig overføring, samme 63.   

Kristi gjerning som vår midler, forløser, konge, øversteprest, hode, hyrde osv: 
Den utøver han med begge naturer, og ikke med èn natur alene, FC SD 8:46.   

Menneskenaturen alene kan ikke være mellommann, FC SD 3:56 (Sønnens ly-
dighet under loven).  Hvis Sønnens lidende lydighet blir tilskrevet kun den 
menneskelige natur, blir personen delt, samme 8:43.  Men Sønnens Guddom 
og manndom kan ikke skilles, samme 84. 

(Anm. Zwingli’s lære om alloëosis, egtl ”andrebruk” avviser læren om «egenskape-

nes meddelelse» (communicatio idiomatum).  Z. påstod at slike bibelsteder er 

uegentlige talemåter, så det som blir sagt om den ène natur, skal tilskrives den 

andre.)   

Under Sønnens fornedrelse (fra unnfangelsen av) var Guddommens allmakt og 
herlighet skjult i tjenerskikkelsen.  Unntak var Jesu undergjerninger, når han av 
fri vilje åpenbarte sin allmakt og herlighet gjennom sin menneskenatur, FC SD 
8:65f.  Samme fremvisning gjorde han med undergjerninger etter sin oppstan-
delse og ved sin himmelfart, samme 25.   

Hele personen - Gud og menneske, ble lagt i graven, fòr ned til helvetet, over-
vant djevelen, ødela hans velde og fratok ham all hans makt, FC SD 10:2 (en 
forutsetning for Kristi herredømme i sin kirke på jorden).   

På Kristi Himmelfartsdag ble menneskenaturen virkelig opphøyd til Guds høyre 
hånd – ikke til et bestemt sted, men til Guds kraft, som fyller himmel og jord, 
FC SD 12, 28.  Kristi legeme er ikke avgrenset til et bestemt sted i himmelen.  
Han er ikke ved Faderens høyre som i et rom eller på et sted, for Gud er ikke et 
legemlig rom eller sted, samme 7:2, 99, 119.   

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 118 

Kristi nærvær   

Tekster: FC SD 8:6-12, 46-74.   

Kristus utøver sine majestetsrettigheter i, med og gjennom den opphøyde 
menneskenatur, det vil si gjennom den samme menneskenatur som han ved 
unnfangelsen opptok i forening med sin Guddoms natur, FC SD 8:66, jf 13, 51.  
Av samme grunn led Sønnen etter sin menneskenatur, samme 41f.   

Troens rettferdighet er den hele Kristus i sin egen lydighet, FC Ep 3:3, SD 3:4, 
15, 55.  Ikke bare Guds Sønns menneskenatur har lidd, men Guds Sønn har i 
sannhet lidd i den menneskenatur han antok, samme SD 8:20.  Den hele Kristus 
led, døde, ble gravlagt, fòr ned til helvetet, stod opp fra de døde, fòr opp til 
himmelen og ble opphøyd til Guds majestet og allmakt, samme Ep 3:13.   

Hvor Gud er, er også mennesket Kristus, FC SD 8:82.  Den hele Kristus er nær-
værende i sin kirke på jorden, samme 8:77.  I Den Hellige Nattverd er Kristi 
sanne legeme og blod virkelig og vesensmessig til stede i sakramentets skikkel-
se, når det blir utdelt og mottas med munnen, uten hensyn til mottagerens tro 
og verdighet.  Samme Ep 7:2, SD 7:2f.   

Gudmennesket Kristus er virksom i de troendes liv.  Han har lovet dem, ”at ikke 
bare hans Guddom skal være hos dem – som for oss fattige syndere er lik for-
tærende ild mot tørr halm, men han, nettopp han - det menneske som talte 
med dem, som i sin antatte menneskenatur ble prøvd i all vår trengsel, som der-
for kan ha medynk med oss som sine medmennesker og brødre - han vil være 
hos oss i all vår nød også etter den natur som han er vår bror, og vi kjød av 
hans kjød”, FC SD 8:87 (e sv overs). 

 

 

 

GUDS SØNNS FORNEDRELSE 
 

Fil 2:6-11 

Sønnen ”fornedret seg selv”.  Det står ikke at han ga avkall på noen guddomme-
lig egenskap.  Ekènosen (aorist av kenòo) betoner ”seg selv” - i motsetning til 
andre som ville ha aktet gudlikheten som et rov.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 119 

Uttrykket ”kom i Guds skikkelse” beskriver Sønnens epifani - hans tilsynekomst 
etter sin menneskenatur, Joh 1:14, Kol 2:9 o fl.  Guddommens fylde bor ikke 
bare i Kristi ånd, men i Kristi legeme.   

Han kunne ha opptrådt som Gud og Herre, men for vår frelses skyld ville han 
opptre som menneske i en tjeners skikkelse – som Guds rene Lam.  Lest i Skrif-
tens sammenheng, fremstår stedet med stor klarhet.   

Vi istemmer Elisabets hilsen når vi kaller jomfru Maria for ”gudføderske” (Lk 
1:43 – min Herres mor).  Det gjør vi mot den kenotiske villfarelse, at Sønnen ga 
avkall på Guds egenskaper.   

Når vi istemmer englesangen i natten (Lk 2:14), priser vi Jesu Guddoms herlig-
het, skjult i menneskenaturens ornat.  Av fri vilje og for vår frelses skyld gikk 
han inn under loven for å fullføre sin stedfortredergjerning og gi oss barnekår, 
Gal 4:4.  Derfor avstod han fra den fulle bruk av sin Guddoms egenskaper.  Bare 
unntaksvis gjorde han undergjerninger til tegn på sin Guddoms makt og herlig-
het. 

Athanasianum pkt  6 og 35-37: «Faderens og Sønnens og Den Hellige Ånds 
Guddom er èn, i herlighet like stor, i majestet like evig.  /…/ likesom den fornuf-
tige sjel og kjødet er ett menneske, således er Gud og menneske èn Kristus, 
som led for vår frelse, fòr ned til helvetet, sto opp fra de døde tredje dag, fòr 
opp til himmelen, sitter ved Guds, den allmektige Faderens høyre hånd, skal 
derfra komme for å dømme levende og døde.» 

Rom 5:12ff  

Teksten forkynner inkarnasjonens hemmelighet ved å sammenstille Skriftens to 
motpoler – den første Adam – mennesket, og den andre Adam – Sønnen i 
menneskeskikkelsen (jf 1 Kor 15:47).  Kontrasten gjelder Kristi lidende lydighet 
contra Adams selvopphøyende ulydig-het (1 Mos 3:5).   

Utleggelsen gir videre den overlevering som apostelen Paulus selv har mottatt 
(1 Kor 15:1-3).  Kristi utleggelse lar oss forstå forholdet i lys av person-
relasjonene i Den Hellige Treènhet.    

Sønnens plass i himmelen stod ikke tom under Jesu jordeliv, for himlenes rike 
var kommet nær i Jesu skikkelse og virksomt til stede med Jesu himmelske lære 
og stadfestet med undergjerninger (Mt 4:17).   

Videre: At Gud var i Kristus og forsonte verden med seg selv, betyr ikke at Tre-
enheten døde på ”forbannelsens tre”, Gal 3:13b.  Der døde Sønnen etter sin 
menneskenatur.  Ingen andre kunne være Guds rene Lam.  Ingen andre kunne 
oppfylle loven i alle deler.  Det kunne Sønnen gjøre etter sin menneskenatur, 
da han i sin lidende lydighet bar vredesdommen i alles sted (2 Kor 5:19).   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 120 

Jes 53:11b – derved at de kjenner ham, skal Den Rettferdige – min tjener, rettfer-
diggjøre de mange, og deres misgjerninger skal han bære. 

Inkarnasjonens under åpner for to utsagnsrekker  

(1) Sønnens opptagelse av menneskenaturen betyr at Gud født til verden, 
led, døde, fòr ned til helvetet, oppstod osv.  Hans menneskenatur blir 
med andre ord tilskrevet guddommelig herlighet.  

Mt 11:27, Joh 1:14, 2:11, 1 Joh 1:1-3, Kol 2:9 osv.   

Andre steder bevitner Jesu persons vesensenhet med Faderen, Joh 10:30, 17:11, 

22 osv.   

Jesu bønner er Sønnens bønner til Faderen: Joh 11:41f, kap 17, Lk 22:42f osv.  

Han ber etter sin menneskenatur, og bønnene vitner om Sønnens fornedrelse for 

vår frelses skyld.   

Sønnens opptagelse av menneskenaturen begrunner Kristi nattverdunder i brødets 

og vinens skikkelser, og likeså apostelens ord ”Kristus lever i meg”, Gal 2:20, som 

alle troende kan istemme på Ordets grunn.   

(2) Sønnens evige guddomsnatur ble hverken født av jomfru Maria eller 
døde.  Like fullt var Guddommen under Sønnens fornedrelse delaktig i 
fattigdom, lidelse, død, begrenset viten og makt, osv.   

Mt 8:20, Mk 13:32 2, Kor 8:9, 13:4 m fl.   

I sitt jordeliv måtte Guds Sønn i Jesu skikkelse oppfylle loven i sin lidende lydighet 

inntil døden på korset, og oppstå på den tredje dag, ”slik Skriftene har sagt”.  Guds 

Sønn i sin lidende lydighet er den samme Jesus som kommer synlig i Guddoms 

herlighet på den ytterste dag.   

Mt 25:31f.  1 Kor 15:3.  Jf Joh 13:13f, 14:30f, 15:13.  Gal 4:4, 

Begge utsagnsrekker har samme gyldighet.  Hvorfor?   

Svaret er gitt med den personale forening - i Sønnens opptagelse av menneske-
naturen i forening med sin guddomsnatur.  Derpå følger svaret gitt i og med 
Sønnens gjenløsergjerning.  Dette oppdrag regulerte hans bruk og ikke-bruk av 
Guddommens egenskaper.  Unntaksvis gjorde han bruk av sin Guddoms egen-
skaper, når han gjorde undergjerninger til tegn på sin Guddoms person, og 
hans frelsergjerning tjent med det. 

Mt 16:13ff, 17:1ff, 20:28.  Joh 1:18, 5:17, 8:58, 14:19 o fl.  Rom 15:3.   

Med stor konsekvens må det nestorianske dobbeltbokholderi bortforklare Kristi 
virksomme nærvær med Ord og Sakrament, og bortforklare Kristi presise all-
maktsord over fremsatt brød – ”dette er mitt legeme”.  Bortforklaringene for-
leder mennesker til å gjøre seg kvalifisert til frelsen gjennom overgivelse, erfa-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 121 

ringer og opplevelsesmystikk.  Men Gud forlater ikke synder med forbehold om 
gjenytelser.  Han samarbeider ikke med oss om frelsen, men handler suverent 
gjennom Kristi ord. 

Karakteristiske trekk ved reformert kristendom  

Denne «kenotiske» kristologi om Sønnens fornedrelse er bestemt av et todelt 
virkelighetsbilde kjent fra antikken – om ånd og materie – ånden i en overjor-
disk, hinsidig virkelighet, materien i en jordisk, dennesidig virkelighet.  Frelsen 
må følgelig forstås som forløsning fra den fysisk-kroppslige eksistens.   

Kristen lære og liv må utformes etter regelen ”det endelige kan ikke romme det 
uendelige”.  Konsekvensene begynner med læren om Jesus – hvem han er.   

Man må avvise at Guds Sønn i Jesu skikkelse var i full besittelse av sine gud-
dommelige egenskaper.  Mennesket Jesus kan ikke ha del i Guds Sønns egen-
skaper, de han har etter sin guddomsnatur, og Guds Sønn kan ikke ha del i Jesu 
egenskaper, de han har etter sin menneskenatur.  Altså kan ikke Sønnens for-
nedrelse bestå i Jesu lidende lydighet, men i hans menneskenatur.  Fornedrel-
sen må bestå i forvandlingen av det guddommelige «jeg» til et menneskelig 
«jeg».   

Forkynnelsen fremstiller Jesu jordeliv som det ideale gudsforhold, og Jesu opp-
høyelse til Faderens høyre som avleggelse av menneskenaturen og forflytning 
til en himmelbolig fjernt fra oss.   

Siden det endelige ikke kan romme det uendelige, må man bortforklare eller 
tilsløre Kristi ord over fremsatt brød og vin: ”Dette er mitt legeme /…/ Dette er 
den nye pakt i mitt blod.”  På samme måte som man må bortforklare inkarna-
sjonens under, må man bortforklare alterets sakrament og gjøre Guds under-
gjerninger begripelige for fornuften. 

Konsekvensene for menighetslivet er omfattende.  Det blir predikantens opp-
gave å stimulere til opplevelser, appellere til viljesbeslutninger og propagande-
re for kampanjer av mange slag.  Karakteristiske uttrykk er rørende anekdoter, 
sensasjonsmakeri og utagerende predikanter på scenen.  Tilhørerne må søke 
frelsen i føleri og overgivelse, og ”kristenlivet” arte seg som aktiviteter og tilbud 
for alle behov, og en stadig søken etter frelsesvisshet begrunnet i selvbekref-
tende erfaringer.   

 

 

 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 122 

«HERRENS TJENER» 
 

Tittelen «Herrens tjener» er i Det gamle testamente brukt om Israel og enkelte 
personer.   

Israel var utvalgt til å være Herrens tjener, men folket gikk sine egne veier:   

Jes 41:8f – Israel, du min tjener, /…/ Jeg hentet deg fra jordens ender og kalte fra 
dens ytterste grense.  Jeg sa til deg: «Du er min tjener, jeg har utvalgt deg og ikke 
støtt deg bort.»  43:10.  

Flere personer blir omtalt med tittelen ”Herrens tjener”: Moses, 5 Mos 34:5.  
Josva, Jos 24:29.  David, Sal 18:1.   

Kongen i Israel skulle være HERREN tjener, men få konger gjorde seg fortjent til 
denne ærestittel.   

2 Sam 7:8 – si til min tjener David: Så sier Herren, Gud Sebaot: Jeg hentet deg fra 
beitemarken der du fulgte saueflokken, og satte deg til fyrste over mitt folk Israel.  
Sal 78:70, Esek 37:24.   

Kristus – Herrens Tjener 

Kirken har alltid skjelnet mellom ”Herrens tjener” brukt om mennesker, og tit-
telen brukt om Kristus Jesus, Guds Hellige og Rettferdige tjener.   

Eksempler: Peters tale, Apg 3:12-26.  V 13: Abrahams og Isaks og Jakobs Gud 
har ved oppstandelsen herliggjort sin tjener Jesus – Den Hellige og Rettferdige, 
v 14, Livets Fyrste, v 15, jf 26.   

Kirkens Kristus-bekjennelse gjelder Guds tjener Jesus, Apg 4:27ff (obs v 27, 30).  
Begrunnelsen for kirkens tittelbruk finner vi i ”Sangene om Herrens Tjener”, Jes 
42-53:   

42:1-7 - Utrustet med Ånden, er han kongen som fører Guds rike frem på jor-
den, v 4.  Han legemliggjør Guds nådepakt med Israel, v 6, og han gjenløser 
menneskene fra syndens herredømme, v 7.   

49:1-6 – Gud vil åpenbare sin herlighet på Profeten som legemliggjør Israel, v 3, 
og samtidig trer frem i egen person, skilt fra Israel, v 5f.  Gud taler ved Profeten 
til folkene, som han er sendt til.   

50:4-11 – Herrens Tjener er den lydige, som kommer folket til hjelp ved å lide 
uskyldig, v 6, 8f.  Han frelser dem som hører ham i tillit til Gud (jf v 4f), men 
fordømmer dem som tar anstøt av hans skikkelse, v 10f. 

52:13-53-13 – Denne sang beskriver Herrens Tjener i hans fornedrelse og opp-
høyelse (1 Pet 1:10f).  Profeten og Kongen er Guds offerprest og offerlam i 
samme person.  Guds Rettferdige Tjener er alle menneskers stedfortreder, som 
frembærer seg selv som godtgjøring for Israels og de manges synder (”de 
mange”, i hebraisk språkbruk: alle).  Se 53:4-6, 10-12 (jf Mt 8:17, Joh 15:3).   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 123 

Herrens Tjener skal tre frem med Guds visdom, 52:13a (Lk 2:40, 52), bli opp-
høyet, v 13c (likesom Moses opphøyet slangen i ørkenen, Joh 3:14),  bli oppløf-
tet, v 13b (jf Mk 16:19 ), og til sist være meget høy, v 13d (Fil 2:9-11).  

Brukt om Sønnen i Guds treènhet, forteller tittelen at han opptok menneskena-
turen i forening med sin guddomsnatur og oppfylte Guds vilje i alles sted (Fil 2).  
Guds rettferdige Tjener er motstykket til den første Adam: 

Rom 5:12ff.  V 18f – likesom fordømmelse kom over alle mennesker gjennom den 
enes synd, så kom også rettferdiggjørelse til liv over alle mennesker ved den enes 
rettferdiggjørelsesdom.  Likesom de mange ble syndere på grunn av det ene men-
neskes ulydighet, så skal de mange stå som rettferdige på grunn av den enes ly-
dighet. 

Gud stadfestet sitt verk i Jesu tjenerskikkelse da han reiste ham opp, rettferdig-
gjort i alles sted:  

Jes 53:11f – Min rettferdige tjener skal gjøre de mange rettferdige når de kjenner 
ham, for han har båret deres synder.  Derfor overgir jeg de mange til ham, de mek-
tige skal han få til bytte, fordi han gav sitt liv i døden og ble regnet blant overtrede-
re.  Han tok på seg de manges synd og gikk i forbønn for syndere.  Rom 4:25 – 
Han ble overgitt til døden på grunn av våre synder og oppreist på grunn av vår rett-
ferdiggjørelse. 

 

 

 

OBJEKTIV OG SUBJEKTIV FORSONING   
 

Forsoningsverkets rettsspråk - Den Hellige Ånds sakralspråk   

Guds pakter er av rettslig (juridisk) art.  Det er forskjell mellom løftepakt og 
lovpakt.   

Med universelle løftepakter (el nådepakter) har Gud påtatt seg alle forpliktelser 
og lovt menneskene alle rettigheter.  Lovpakten på Sinai derimot la alle plikter 
på Guds utvalgte folk Israel og tilkjente Gud alle rettigheter.  Lovpaktens mo-
ralnorm er Guds gode skapervilje, tydeliggjort i Tibudsloven og sammenfattet i 
det dobbelte kjærlighetsbud. 

Eksempler: 1 Mos 12:3 – Jeg vil velsigne dem som velsigner deg, og forbanne 

den som forbanner deg.  I deg skal elle slekter på jorden velsignes.  Mt 22:37ff – 

Du skal elske Herren din Gud av hele ditt hjerte og av hele din sjel og av all din for-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 124 

stand.  Dette er det største og første bud.  Men et annet er like stort: Du skal elske 

din neste som deg selv.  På disse to bud hviler hele Loven og Profetene.  

Sentrum og høydepunkt i Guds frelseshistorie er Guds nådepakt i Jesu Kristi 
blod, også kalt Golgata-pakten.  Stedfortrederens død er Guds lovoppfyllelse, 
godtgjørelse, soning, forsoning og rettferdiggjørelse. 

Guds Sønn i Jesu skikkelse påtok seg frivillig alle plikter og gikk inn under loven.  
Med sin lidende lydighet har han oppfylt Guds hellige lov i alle deler og i alles 
sted.   

Eksempler: Gal 4:4f – i tidens fylde sendte Gud sin Sønn, født av en kvinne og 

født under loven.  Han skulle kjøpe dem fri som stod under loven, så vi kunne få 

barnekår.  Mt 12:7f – Hadde dere skjønt hva det ordet betyr: «Det er barmhjertighet 

jeg vil ha, ikke offer», da hadde dere ikke dømt de uskyldige.  For Menneskesøn-

nen er herre over sabbaten.  

Kristi offerdød en godtgjørelse for verdens synder.   

Mt 26:27 – dette er mitt blod, paktens blod, som utøses for mange til syndenes for-
latelse.  2 Kor 5:21 – Han som ikke visste av synd, har han gjort til synd for oss, for 
at vi i ham skulle bli Guds rettferdighet (skulle bli – av aor konj ginomai: ginometha).  

Stedfortrederen har sonet vår straff som Guds hellighet krever. 

Eksempler: Gal 3:10 – det står skrevet: Forbannet er den som ikke holder fast på 

alt det som står skrevet i lovboken og gjør etter det.  1 Pet 3:18 – Den rettferdige 

led for urettferdige for å føre dere fram til Gud. 

Guds forsoning med verden i Kristus Jesus er samtidig Guds rettferdigerklæring 
av hele den falne verden.   

Eksempler: 2 Kor 5:19 – Det var Gud som forsonte verden med seg selv, slik at 

han ikke tilregner dem deres misgjerninger…  Rom 5:18 – likesom én manns fall 

ble til fordømmelse for alle mennesker, så fører én manns rettferdige gjerning til fri-

finnelse og liv for alle.   

”Ordet om forsoningen” kunngjør forsoningsverket i Jesu lidelse og død, og 
meddeler menneskene syndenes forlatelse for Jesus Kristi skyld, til frelse for 
hver den som tror.   

Den som reduserer Guds forsoningsverk til en eksempelfortelling, og forkynner 
frifinnelsen med forbehold om gjenytelser, gjør tre ting:  

Underkjenner frifinnelsen (rettferdiggjørelsen ved tro).   

Gal 3:11 – når det står skrevet: Den rettferdige skal leve ved tro, er det klart at ing-
en blir rettferdig for Gud ved loven. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 125 

fjerner grunnlaget for fornyelsen (helliggjørelsen).   

Rom 6:14 – Synden skal ikke herske over dere, for dere står ikke under loven, men 
under nåden.  

og forkynner et annet evangelium enn Kristi evangelium.  

Gal 1:6f – Det undrer meg at dere så snart har vendt dere bort fra ham som har 
kalt dere ved Kristi nåde, og er gått over til et annet evangelium.  Men det finnes ik-
ke noe annet evangelium...  

Uttrykket ”han forlater misgjerning” osv.  

Direkte oversatt - ”han som bærer misgjerning”, det vil si alle menneskers mis-
gjerninger.  Stedfortrederne i den gamle pakt representerer Kristus i egen per-
son:  

Offerlammet.  Kristus, Guds rene Lam og verdens syndebærer. 

Joh 1:29 – Se, der Guds lam, som bærer verdens synd.   

Jes 53:4-7.  Mt 8:15-17, 1 Kor 5:7, 1 Pet 1:19. 

Øverstepresten som gikk i alles sted, for at ikke Guds vrede skal ramme dem 
som tror på ham.   

Om Kristi tjeneste som øversteprest, se Heb 9:11ff.  V 15 – Kristus (er) mellom-

mann for en ny pakt.  Han døde, og det ble til forløsning fra overtredelsene under 

den første pakt, for at de som er kalt, skal få den evige arv som var lovt (8:6f).   V 

27f – Likeså vist som det er menneskenes lodd å dø en gang og siden komme for 

dommen, slik er også Kristus ofret en gang for å ta bort manges synder, og siden 

skal han for annen gang komme til syne, ikke for syndens skyld, men for å frelse 

dem som venter på ham.  -1 Tim 2:5f.  Gal 3:15, 17 (pakt, testament).  

Gud forlater synd for sin miskunnhets skyld, og ikke av noen annen grunn.   

Mk 2:6-8 – Jesus /…/ sa til den lamme: «Sønn, dine synder er forlatt.  Men noen 
skriftlærde som satt der, tenkte med seg selv: «Hvordan kan han si slikt?  Han 
spotter Gud!  Hvem andre enn Gud kan forlate synder?»  - Sal 103:3, Jes 43:25, 1 
Joh 1:9. 

Messias – Herrens lidende tjener. 

Jes 53:11f – Min rettferdige tjener skal gjøre de mange rettferdige når de kjenner 
ham, for han har båret deres synder.  Derfor overgir jeg de mange til ham.  1 Joh 
2:1f – om noen synder, har vi en som taler vår sak hos Faderen, Jesus Kristus, 
Den Rettferdige.  Han er en soning for våre synder, ja, ikke bare for våre, men for 
hele verdens..  

Joh 1:29, 11:51f, Rom 3:25f, 4:25, 5:19.  Kol 1:20.  1 Pet 3:18.  Heb 7:25f.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 126 

Den objektive forsoning   

Rom 5:10a – Da vi ennå var Guds fiender, ble vi forsonet med ham ved hans 
Sønns død.  2 Kor 5:19 - De var Gud som i Kristus forsonte verden med seg selv, 
slik at han ikke tilregner dem deres misgjerninger.   

Å forsone (katalassein) er her uttrykk for en sinnsforandring i Gud – Guds nådi-
ge sinnelag.  I åpenbaringsordets språkbruk er det å ”ikke tilregne” alternativt 
”forlate” noen deres synder det samme som å erklære synderen rettferdig.   

Gud har stadfestet sitt nådige sinnelag i den ene Rettferdige i alles sted.  Det 
gjorde Gud da han reiste Jesus opp fra de døde.  Gud er en forsonet Gud, og vår 
rettferdighet for Gud er «Kristus og ham korsfestet», 1 Kor 2:2.  Vi er henvist til 
en bevitnet kjensgjerning, slik Skriftene har sagt.  Budskapet om denne hendel-
se - er ”forsoningens ord» og evangeliet i avgrenset mening.  Kristi offerdød 
står i sentrum for den himmelske lovsang.   

1 Kor 2:2 – (jeg ville ikke) vite av noe annet hos dere enn Jesus Kristus og ham 
korsfestet.  Åp 5:12f – Verdig er Lammet som ble slaktet, verdig til å få all makt og 
rikdom, visdom og styrke, ære og pris og takk.  Og hver skapning i himmelen og på 
jorden og under jorden og på havet, ja, alt som der finnes, hørte jeg si: Han som sit-
ter på tronen, han og Lammet skal ha all takk og ære, pris og makt i all evighet. 
(5:6)   - Gal 3:1f, 6:14.  1 Krøn 29:11. 

Den subjektive forsoning.   

Guds forsoning med verden oppmuntrer til tro, 2 Kor 5:20 - La dere forlike med 
Gud.  - Med evangeliet som middel virker Gud troen i tilhørernes hjerter når og 
hvor han vil.  Da oppstår den dristige tanke, at Guds forsoning gjelder også 
meg.  Troen griper Gud i hans ord og stoler på ham.   

Rom 5:11 – vi priser oss lykkelige i Gud, ved vår Herre Jesus Kristus, han som har 
gitt oss forsoningen.   

Guds forsoningsverk motiverer og oppmuntrer enhver til å vende om og leve 
forlikt med Gud.  Da tar vi Gud på ordet og anvender forsoningsverket, enhver 
på seg selv, og lever forlikt med Gud.  Denne sinnsforandring har følger for vårt 
dagligliv.  Rom 12:1f. 

Det er ingen mangel ved troen.  Den har Kristus til gave.  Guds selvhengivende 
kjærlighet i Kristus er hel og fullkommen.  Med ham til gave, oppmuntrer Gud 
oss til daglig omvendelse med hans kjærlighet til eksempel. 

1 Joh 4:10f – Kjærligheten er ikke det at vi har elsket Gud, men at han har elsket 
oss og sendt sin Sønn til soning for våre synder.  Mine kjære, har Gud elsket oss 
slik, da skylder også vi å elske hverandre.  Mt 18:12-14.  Joh 13:13-17.  Rom 3:25-
28, 5:8-11.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 127 

Utelukket fra forsoningens årsak er forestillingen om omvendelsen som en 
gjenytelse og formildende omstendighet i Guds øyne.  Appellforkynnelse gjør 
evan-geliet til lov, troen til prestasjon og dåpen til lydighetshandling. 

En korsfestet Kristus - Guds kraft og visdom 

Menneskelig sett, virker det urettferdig at Den ene uskyldige måtte lide for alle 
skyldige. Men dette gjorde Guds enbårne Sønn av fri vilje, da han kom i Jesu 
tjenerskikkelse. 

Joh 3:16 – SÅ har Gud elsket verden.  10:17f – Faderen elsker meg fordi jeg gir 
mitt liv for siden å ta det tilbake.  Ingen har tatt mitt liv, jeg gir det frivillig, for jeg har 
makt til å gi mitt liv og makt til å ta det igjen (18:4-11).  Ef 5:2 – Kristus elsket oss 
og gav seg selv for oss som en offergave, et velluktende offer for Gud.  

Den rettferdighet som evangeliet åpenbarer, har to sider – en passiv og en ak-
tiv: (1) Gud tilregnet den uskyldige Kristus alle menneskers syndeskyld.  Og (2) 
Gud lot den uskyldige Kristus være offerprest og offerlam i alles sted.  Guds nå-
depakt i Sønnens blod la alle lovens plikter på ham, og lot menneskene få alle 
rettigheter hos ham, både barnerett og arverett.  

Jes 53:6 – Vi for alle vill som sauer, vi vendte oss hver sin vei.  Men skylden som vi 
alle hadde, lot Herren ramme ham.  2 Kor 5:21 – Han som ikke visste av synd, har 
han gjort til synd for oss, for at vi i ham skulle bli Guds rettferdighet.  Joh 1:29 – Se, 
der er Guds Lam som bærer verdens synd.  Gal 3:13 – Kristus kjøpte oss fri fra lo-
vens forbannelse da han kom under forbannelse for vår skyld.  4:4f - i tidens fylde 
sendte Gud sin Sønn, født av en kvinne og født under loven.  Han skulle kjøpe dem 
fri som var under loven, så vi kunne få barnekår.  1 Pet 3:18 – Kristus selv led dø-
den for synderes skyld, en gang for alle.  Den rettferdige led for urettferdige for å 
føre dere fram til Gud.  

Bibelen inviterer ikke til spekulasjon om hva Gud i sin majestet kunne ha gjort.  
I sentrum står en underfull kjensgjerning i en bevitnet Jesus historie, «slik Skrif-
tene har sagt» (1 Kor 15:1-5).   

Tydningen har Gud gitt med ord som han har talt gjennom sine profeter: Gud 
er oss nådig og forlater oss syndene av eneste grunn - Guds Sønns lidende ly-
dighet i Jesu tjenerskikkelse.  Han har oppfylt Guds lov i alle deler, og derfor ble 
han Guds løsepenge for verdens synd og menneskenes eneste årsak til frifin-
nelsen hos Gud.  Dette stadfestet Gud – både Jesu person og verk - da han opp-
reiste Jesus fra de døde. 

Mt 20:28 – Menneskesønnen (er ikke) kommet for å la seg tjene, men for selv å 
tjene og gi sitt liv som løsepenge for mange.  Rom 3:24 – ufortjent og av hans nåde 
blir de erklært rettferdige på grunn av forløsningen i Jesus Kristus.  1 Tim 2:6 – 
Kristus Jesus som gav seg selv som løsepenge for alle.  1 Pet 2:24 – Han bar våre 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 128 

synder på sitt legeme opp på korstreet, så vi skulle dø bort fra synden og leve for 
rettferdigheten (Jes 53:4f.  Dåpens betydning, se Rom 6:2ff). 

Gud er i sitt vesen hellig – både nidkjær og kjærlig.  Guds lov er bærer av Guds 
hellighet.  Gud elsker den verden han har skapt, og derfor reagerer han med 
nidkjærhet mot menneskets frafall i tillit til andre guder, og fremst blant dem 
selvets lyst.  Uten frykt for Gud og uten tillit til ham, er vi under fordømmelsen 
og bereder vår egen fortapelse i det evige «utenfor» (Mt 8:12, osv).  Ond sam-
vittighet bekrefter Guds hellighet, tross alle tankens fluktforsøk.  Det gjør også 
døden (Heb 2:15).   

Vi får som fortjent fordi mennesket ikke vil ha hva Kristus med lidelse og død 
har fortjent av kjærlighet til en fallen menneskehet.  Lovens budskap er 
skremmende og forferdelig.  «Ve meg», sa profeten Jesaja stilt overfor den tre 
ganger hellige Gud: «Jeg er fortapt, en mann med urene lepper».  Redningen er 
syndenes forlatelse, meddelt på grunn av Kristi fortjeneste.  (Jes 6.) 

Guds ordåpenbaring fremstiller Guds nidkjærhet og kjærlighet ved siden av 
hverandre, men alltid slik at Guds nidkjærhet tjener hans kjærlighet.  Det aller 
sterkeste uttrykk er ”Kristus Jesus og ham korsfestet”, 1 Kor 2:2. 

Gal 3:10, 13 – de som holder seg til lovgjerninger, er under forbannelse.  For det 
står skrevet: Forbannet er den som ikke holder fast på alt et som står skrevet i lov-
boken og gjør etter det (5:10b, jf 1 Kor 14:36-38).  Rom 7:25 – Jeg ulykkelige men-
neske!  Hvem skal fri meg fra dette dødens legeme?  Gud være takk ved Jesus 
Kristus, vår Herre!.  Så tjener jeg altså Guds lov med mitt sinn, men syndens lov 
slik jeg er av naturen.  

Evangeliet er budskapet om vår frifinnelse i Kristi stedfortredende offerdød.  
Gjennom hans person og verk lærer vi den eneste sanne Gud å kjenne i hans 
kjærlighet som er større enn hans nidkjærhet (Joh 3:16).  Troen griper Gud i 
hans løfte og har Forsoneren og Frigjøreren til gave, og med ham fornyelsen i 
våre liv, om enn i sin begynnelse.   

Gal 3:13 – Men Kristus kjøpte oss fri fra lovens forbannelse da han kom under for-
bannelse for vår skyld.  For det står skrevet: Forbannet er enhver som henger på et 
tre.  Rom 1:18f – evangeliet /…/ er en Guds kraft til frelse for alle som tror.  /…/ For 
i det åpenbares Guds rettferdighet, av tro og til tro, slik det står skrevet: Den rettfer-
dige skal leve ved tro.  5:19 – Likesom de mange ble syndere på grunn av det ene 
menneskes ulydighet, skal nå de mange stå som rettferdige på grunn av den enes 
lydighet (v 8-11).  2 Kor 5:19ff.   

I Guds frelsesråd må Guds strenge rettferdighet tjene evangeliet om hans selv-
hengivende kjærlighet – begge stilt frem i Kristus og ham korsfestet.  Det var 
Guds Sønn av evighet som i sin menneskenatur led den evige fordømmelse, 
den vi mennesker har fortjent med vår onde lyst i tanker, ord og gjerninger.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 129 

Gudmenneskets lidelse var av uendelig verdi for Gud, og er et mysterium for 
Guds engler og for oss.  Vi er ikke henvist til spekulasjon, men til Guds forso-
ningsverk i en korsfestet Kristus.  Han er Guds kraft og visdom.   

1 Joh 1:7f – Sier vi at vi ikke har synd, da bedrar vi oss selv og sannheten er ikke i 
oss.  Men dersom vi bekjenner våre synder, er han trofast og rettferdig, så han tilgir 
oss syndene og renser oss for all urett.  Apg 20:28b – Vær hyrder (pastorer) for 
Guds menighet, som han vant ved sitt eget blod.  2 Kor 5:21.  Jes 53:4-6 

 

Fra Apologien til Confessio Augustana:  

Apol 4:76f, 82:   

«Å motta syndenes forlatelse er å bli rettferdiggjort, etter det som står: «Salige 
er de som har fått sine misgjerninger tilgitt» (Sal 32:1).  Bare ved troen på Kris-
tus /…/ ikke på grunn av kjærligheten eller gjerninger, er det vi mottar synde-
nes forlatelse, selv om kjærligheten følger troen.  /…/  Syndene blir tilgitt på 
grunn av Kristus som forsoneren (sit Rom 3:25).  /…/ Og Paulus legger til «ved 
troen».  Slik blir altså denne forsoner til gagn for oss, når vi ved troen mottar 
den miskunn som er lovet i ham, og stiller den opp mot Guds vrede og dom (sit 
Heb 4:14f)».   

Apol 4:110, 120:  

«Dersom troen mottar syndenes forlatelse på grunn av kjærligheten, vil synde-
nes forlatelse alltid være usikker, for vi elsker aldri så mye som vi skulle.  I virke-
ligheten kan vi ikke elske i det hele tatt, dersom ikke hjertet er visst på at syn-
denes forlatelse er blitt gitt til oss.»   

Apol 4:195f:  

- «syndenes forlatelse er den samme og lik for alle, likesom Kristus er èn, og 
den blir tilbudt av nåde til alle som tror at de får sine synder tilgitt for Kristi 
skyld.  Syndenes forlatelse og rettferdiggjørelsen blir altså mottatt kun ved tro, 
ikke på grunn av noen gjerning.  /…/ (Rom 5:1) «Da vi altså er blitt rettferdig-
gjort ved tro, har vi fred med Gud ved vår Herre Jesus Kristus.  Gjennom ham 
har vi også fått adgang ved troen.»   /…/ Det er troen som oppnår dette, for 
troen rettferdiggjør og har en forsonet Gud.  Det evige liv tilkommer de rettfer-
diggjorte /…/ (Rom 8:30) «Dem som han har rettferdiggjort, har han også her-
liggjort».» (NO 2001: dem som han har erklært rettferdige…) 

Apol 4:231f:  

«(Kol 3:14) - «kjærligheten som er fullkommenhetens bånd».  /…/ Paulus taler 
om kjærligheten til nesten.  Nå har vi ingen rett til å anta at Paulus ville tilskrive 
den andre tavles gjerninger makten til å gjøre oss rettferdige eller fullkomne 
overfor Gud – framfor den første tavles gjerninger.  Og dersom kjærligheten 
gjør oss fullkomne, så er ikke Kristus nødvendig som forsoneren.  For bare 
troen griper Kristus, forsoneren.  /…/  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 130 

Han sier at kjærligheten er en kjede eller et bånd, og med det vil han vise til det 
som knytter sammen og forener kirkens mange lemmer.  I alle familier og sam-
funn må enheten holdes oppe ved gjensidige tjenester, og freden kan ikke be-
vares uten at menneskene overser og tilgir visse feil seg imellom.  På samme 
måte sier Paulus at det også i kirken må være en kjærlighet som bevarer fre-
den, som tåler - om nødvendig, brødrenes trassige atferd, som overser mindre 
feil, så ikke kirken skal falle fra hverandre i forskjellige splittelser og av disse 
splittelser oppstå hat, partier og kjetterier.» 

 

Anm.  I Nytestamentet – og hos Luther – er Kristi lidende lydighet normen i 
den apostoliske formaning til døpte.  Dermed oppstår den kontrast som ut-
merker den kristne livsstil (el ethos).   
Filip Melanchton kom senere til å overfører den alminnelige loverfaring på 
kirkefellesskapet.  Dermed ga han til kjenne sin humanistiske interesse for 
kirken som samfunnsinstitusjon og dens folkeoppdragende gjerning.  Confes-
sio Augustana og dens Apologi lar oss møte den lojale Melanchton, lojal mot 
den wittenbergske reformasjon, om enn med en skjult agenda.   
Da De sachsiske visitasartikler ble utgitt i 1527 uten Luthers vitende, la Me-
lanchton vekt på Guds lovs betydning som et middel til å vekke anger og 
«bot».  1528-utgaven presiserer Luther (Om læren) at boten følger av og et-
ter troen.  Men av hensyn til «den alminnelige, ulærde mann» kunne man 
bruke ordet bot om den anger eller skrekk som loven virker og troen forut-
setter.   
Den unge Melanchton ville gi en empirisk-psykologisk beskrivelse av den 
kristnes liv, dets tilblivelse og vekst, og betraktet anger og tro som to påføl-
gende momenter i en omvendelsesprosess.  Dette anliggende røper hans 
humanistiske interesse og dannelsesideal.  Karakteristisk er bruken av De ti 
bud uavhengig av den nytestamentlige sammenheng.   
Bibelteologen Luther anvendte Tibudsloven på nytestamentlig vis, slik dispo-
sisjonen og forklaringene viser.  Menneskene aner Guds gode skapervilje i 
familie og samfunnsliv, men overført på det kristnes gudstjenestefellesskap, 
blir Guds skapervilje anvendt i en annen virkelighet – i nådens og syndsforla-
telsens rike.  Her er den oppstandne Kristus Herren, og nestekjærligheten 
innordnet Guds rettferdighet i Jesu Kristi, Guds Sønns lidende lydighet.  Han 
har oppfylt Guds lov og vist hva Kjærligheten består i og innebærer.   
I 1529 – altså året forut for Den augsburgske bekjennelse – kom Melanchton 
til klarhet om den rettferdighet som evangeliet åpenbarer uavhengig av lov-
gjerninger: Den rettferdighet som Gud tilregner troen, er synonym med syn-
denes forlatelse, eller synderens frifinnelse på grunn av Kristi fortjeneste - og 
den alene.  I forsvaret for troens rettferdighet har læren prioritet (første tav-
le), det vil si læren om syndenes forlatelse på grunn av Kristi fortjeneste, 
fremfor nestekjærligheten (andre tavle).  Frifinnelsen går foran fornyelsen, 
aldri motsatt.   
Hensikten med troens rettferdighet er den nye lydighet under Kristi nådige 
herredømme (jf Luthers forkl 2. trosart).  Det er en sammenheng mellom fri-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 131 

finnelsen og fornyelsen, mellom den tilregnede rettferdighet (Kristus for oss) 
og den tilegnede rettferdighet i den troendes liv (Kristus i oss).   

Kristus utgjør sammenhengen.  Han er frifinnelsens årsak på grunn av sin li-
dende lydighet inntil døden på korset i alles sted.  Og han virker fornyelsen i 
den troendes liv.  Men blandes fornyelsen sammen med frifinnelsens årsak, 
har man falt ut av nåden og gjort evangeliet til en ny lov.  Denne skjelning 
begrunner kirkens wittenbergske reformasjon og dens identifikasjon med 
den gamle kirke i skriftbuden tradisjon.  Begrunnelsen er den nytestamentli-
ge tro. 
Troen mottar Guds gaverettferdighet.  Med Kristus til gave lever vi med ham 
til forbilde i gjerninger som har Guds ord og bud for seg.  Ved troen blir vi 
ikledd Kristus, vår hellighet og rettferdighet for Gud, og ved troen følger vi 
hans eksempel «i inderlig medfølelse, godhet og ydmykhet».  Vi tar oss ikke 
til rette, men «bærer over med hverandre», Kol 3:12f.  (Jf Lille Katekisme, 
forkl til «andre tavle».)  
----- 
En ny tendens viste seg i Melanchtons kommentar til Romerbrevet år 1532.  
Han la ensidig vekt på den tilregnede rettferdighet (den forensiske).  Senere 
ble det tydelig at Melanchton oppfattet fornyelsen eller det nye livet som 
noe annet og sideordnet rettferdiggjørelsen.   

 

 

 

ÅPENBARINGSORDETS RETTSSPRÅK 

OM KRISTI RETTFERDIGGJØRELSE  
 

Jesu Kristi, Guds Sønns lidende lydighet er årsaken til Guds forsoning med ver-
den og synderens frifinnelse.  Denne årsak i en bevitnet Jesus-historie står i 
sentrum under gjennomgåelsen av Andre trosartikkel.  Hvordan Kristi rettfer-
diggjørelse i synderes sted blir den enkelte til del, blir utdypet under Tredje 
trosartikkel.   

Ordbrukens kilde er Guds ordåpenbaring i en bevitnet historie, dens innhold er 
«Guds rettferdighet», og dens tema synderens frifinnelse. 

Ordvalg, uttrykksmåter og billedbruk formidler en visdom så ganske annerledes 
enn de frelsesveier som menneskene forestiller seg.  Derfor har man fra gam-
melt av talt om ”Den Hellige Ånds språk”.  Følgende eksempler kontrasterer 
menneskers tanker om Gud, mennesket og verden:  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 132 

Rom 1:22 – (Menneskene) sier de er kloke, men endte i dårskap.   

1 Kor 2:1, 4, 9f, 13 – Da jeg kom til dere, brødre, var det ikke med fremragende ta-
lekunst eller visdom jeg forkynte Guds vitnesbyrd. /…/ Jeg la ikke fram mitt ord og 
mitt budskap med overtalende argumenter og visdomslære, men med Ånd og kraft 
som bevis. /…/ Det intet øye så, og intet øre hørte, som ikke kom opp i noe men-
neskes tanke, alt det Gud har gjort ferdig for dem som elsker ham, - dette har Gud 
åpenbart for oss ved sin Ånd.   

Åp 13:8b – alle som bor på jorden, skal tilbe dyret…  Se nærmere: 1 Kor 2:14ff. 

Rettferdiggjørelsen innordnet Guds pakter med sitt folk   

Rettferdiggjørelsens innhold og terminologi er innordnet løftepakten med Ab-
raham og lovpakten på Sinai.  Også ordet ”pakt” er et rettslig ord.  Gud taler og 
handler i sine pakter på en slik måte at han oppfyller sine forpliktelser og hol-
der sine løfter, Guds paktslutninger med sitt folk er alltid i samsvar med Guds 
rettferdighet.  Det er også Guds reaksjon, enten den er brennende nidkjærhet 
eller grenseløs kjærlighet. 

5 Mos 32:4 – Han er Klippen, fullkomment er hans verk, rettferdige er alle hans 
veier.  En trofast Gud, uten svik.  Rom 3:3f, 4:25f.   

Årsaken til den nye pakt er Guds universelle og frelsesbringende rettferdighet i 
Guds Sønns blod.  Sønnens frivillige lydighet til døden i Jesu skikkelse utelukker 
all verdighet, fortjeneste eller kvalitet fra vår side.  Mellommannen i alles sted 
er ”Herrens Tjener” - ”Den Rettferdige” – og ingen annen.  

Jes 42:1, 6 – Se, min Tjener som jeg støtter, min utvalgte som jeg har behag i.  Jeg 
har lagt min Ånd på ham, han skal bringe retten ut til folkene. /…/ Jeg, Herren , har 
kalt deg i rettferd og grepet din hånd.  Jeg har formet deg og gjort deg til en pakt for 
folkene, til et lys for folkeslagene.  Du skal åpne blindes øyne og føre fanger ut av 
fengslet.  53:11.  Mt 26:28 – dette er mitt blod, paktens blod, som utøses for mange 
til syndenes forlatelse.  1 Joh 2:1f.  Rom 5:10, Apg 20:28 -    

Gud er god og frifinner for sin godhets skyld.  Guds vitnesbyrd er Jesu oppstan-
delse fra de døde, reist opp rettferdiggjort på den tredje dag. 

Apg 3:14f – Dere fornektet Den Hellige og Rettferdige og bad om å få løslatt en 
morder.  Men livets høvding drepte dere, han som Gud reiste opp fra de døde.  
7:52, 22:14.  Rom 4:25 – Han ble gitt på grunn av våre synder og oppreist på grunn 
av vår rettferdiggjørelse.   

Rettferdiggjørelsen ved tro er ingen teori eller lære om noe som vi skal forestil-
le oss.  Troens rettferdighet, gitt av nåde, er Guds gaverettferdighet til men-
neskene, gitt til frelse for hver den som tror.  Denne ”fremmede” rettferdighet 
begrunner syndenes forlatelse, og er troens rettferdighet. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 133 

Jes 53:11 – Min rettferdige tjener skal gjøre de mange rettferdige når de kjenner 
ham, for han har båret deres synder.  Sak 9:9ff.   

2 Kor 5:21 – Den som ikke visste av noen synd, har han gjort til synd for oss, for at 
vi skulle bli Guds rettferdighet i ham.  Rom 1:17, 3:21ff, 10:3, Fil 3:7ff,.   

Ved troen på syndenes forlatelse bor Kristus ved troen i hjertene – i mennes-
kets aller innerste.  Der virker han det nye livet ”i Ånden” og i kamp ”mot kjø-
det”.  Derfor hører dette lærestykke uoppløselig sammen med dåpen til Jesus 
død og dens betydning i den døptes liv (Femte parten). 

Gal 5:16ff.  Jer 33:8ff, 31:31-34.  Esek 36:23ff.   

Ved evangeliet fører Kristus retten fram på jorden.  Det gjør han på en slik måte 
at også hedningene gis adgang til Guds frelsesbringende rettferdighet i den nye 
pakt.  Det gjør han ved å erklære dem rettferdige som tror at Gud er dem nådig 
på grunn av Kristi lidende lydighet.  Slik viser nådepaktens Gud sin trofaste 
kjærlighet.   

Jes 49:6 – Jeg gjør deg til et lys for folkeslag, så min frelse kan nå til jordens ende.  
42:1, 3.  Tit 3:4-7.  Rom 4:24 – Vi skal få rettferdigheten tilregnet når vi tror på ham 
som reiste Jesus, vår Herre, opp fra de døde.  Jf ”det salige bytte”, Jes 53:11f.   

Guds doble handlemåte 

Guds nådige rettferdighet opphever ikke Guds strenge rettferdighet.  Forholdet 
markerer forskjellen mellom Guds nidkjærhet og kjærlighet, mellom lov og 
evangelium.   

På lovpaktens grunn fører Gud sak med sitt trassigfolk.  Lovovertredelse gjør 
fortjent til Guds straffedom.  På Dommedagen vil Gud ta det endelige oppgjør 
og opprette rettferdighetens rike på den nyskapte jord.   

Hos 4:1f – Herren har sak med dem som bor i landet.  For det er ingen sannhet og 
troskap og ingen gudskjennskap i folket.  De sverger og lyver, myrder og stjeler, 
bryter ekteskapet og farer med vold.  Jes 3:14, Joel 3:17, Sal 9:9.  Rom 3:10 – Det 
finnes ikke én som er rettferdig, ikke en eneste.  2:5ff.   

Loven åpenbarer Guds strenge rettferdighet, men står i evangeliepaktens tje-
neste.  Uten Kristus Jesus, blir Guds lov vårt anklageskrift, for ingen kan holde 
den.   

Rom 3:19-21 – Vi vet at alt det som lovens sier, gjelder dem som har loven, for at 
hver munn skal tie og hele verden stå skyldig for Gud.  Ikke noe menneske blir rett-
ferdig for Gud på grunn av gjerninger som loven krever.  Ved loven lærer vi synden 
å kjenne.  Men nå er Guds rettferdighet blitt åpenbart uavhengig av loven.  Om den 
vitner Loven og Profetene.  Jf 1 Mos 15:6, Jes 53:11, Jer 23:6.  Joh 5:43ff. Kol 
2:14, 2:23-25. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 134 

Disse forskjeller og sammenhenger har utspring i Guds vesen, slik hans åpenba-
ringsord viser ham - i all hans hellighet og kjærlighet.  Dette forhold mellom 
lovpakt og nådepakt, mellom lov og evangelium, er basisviten om Gud.  Den 
medbestemmer alt hva Luthers Lille Katekisme sier om Gud.  Disse momenter 
kommer vi stadig tilbake til.    

Eksempler på språkbruken 

Å rettferdiggjøre i alminnelig språkbruk:   

Lk 7:29, 35 – de gav Gud rett og lot seg døpe av Johannes. /…/ Men Visdommen 
har fått rett, det bekrefter dens disipler.  10:20 – gled dere over at dere har fått nav-
nene skrevet i himmelen.  16:15 – Dere vil ha folk til å tro at alt står rett til med de-
re, men Gud kjenner hjertene deres.  Mt 11:19.  1 Tim 3:16,  

Å rettferdiggjøre i rettslig (forensisk) mening.  I Det gamle testamente:   

2 Mos 23:7 – Hold deg borte fra en falsk sak, så du du ikke lar en rettferdig og 
skyldfri mann miste livet.  For jeg vil ikke frikjenne den som gjør ondt.  5 Mos 25:1 – 
Når det kommer til rettssak mellom to menn, og de møter for retten, skal dommerne 
avgjøre saken.  De skal frikjenne den som har rett, og dømme den som er skyldig.   
2 Sam 15:4 – «Bare de ville sette meg til dommer i landet /…/ jeg skulle hjelpe dem 
til å få sin rett.»  1 Kong 8:31f.  Sal 82:3.   

Jes 53:11 – Min rettferdige tjener skal gjøre de mange rettferdige når de kjenner 
ham, for han har båret deres synder.  43:9, 26.  Sak 9:9ff.     

Eksempel: 1 Mos 44:16.  Josefs bror, Juda, fant det nytteløst å erklære seg selv 
uskyldig for Gud.  

I Det nye testamente: Å erklære rettferdig.   

Rom 3:21-26 – Men nå er Guds rettferdighet blitt åpenbart uavhengig av loven.  
Om den vitner Loven og Profetene.  Dette er Guds rettferdighet som gis ved troen 
på Jesus Kristus til alle som tror.  Her er det ingen forskjell.  Alle har syndet, og de 
har ingen del i Guds herlighet, og blir erklært rettferdige gratis av hans nåde på 
grunn av forløsningen i Kristus Jesus.  Ham har Gud satt fram som en nådestol ved 
troen i hans blod for å vise sin rettferdighet ved at han forlater synder som forut var 
begått og som han i sitt tålmod hadde båret over med.  Men i vår tid ville han vise 
sin rettferdighet, både at han selv er rettferdig, og at han erklærer den rettferdig 
som har tro på Jesus.    

På grunn av syndefallet, er menneskene syndere for den hellige Gud og uteluk-
ket fra samfunn med ham.  Vi må få syndenes forlatelse som gave fra Gud: 

Rom 5:10, 16, 18f  - Da vi ennå var Guds fiender, ble vi forsonet med ham ved 
hans Sønns død.  Når vi nå er forsonet, hvor mye mer skal vi ikke da bli frelst ved 
hans liv. /…/ Det er annerledes med gaven enn med den enes synd.  For dommen 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 135 

over én mann førte til fordømmelse, men nådens gave førte til frifinnelse, enda det 
var mange som hadde falt.  /…/ Likesom de mange ble syndere på grunn av det 
ene menneskes ulydighet, skal nå de mange stå som rettferdige på grunn av den 
enes lydighet.  (Jes 53:11).   

Den rettferdighet som evangeliet åpenbarer, er Guds Sønn i sin lidende lydig-
het, til frelse for hver den som tror.  Men hvordan, og hvorfor får vi den? Nytes-
tamentets skrifter svarer med to ord i denne rekkefølge: Rettferdiggjørelse og 
helliggjørelse, eller frifinnelse og fornyelse.   

Rettferdiggjørelsen for Gud består i Kristi fortjeneste, mottatt i tro.  Han er den 
Guds rettferdighet som evangeliet åpenbarer, nemlig den rettferdighet som 
Gud tilregner troen kun av nåde.  Dette er evangeliet i avgrenset mening - syn-
denes forlatelse kun for Kristi lidelses og døds skyld.  Syndenes forlatelse for 
Kristi skyld er alltid saken når ordbruken handler om rettferdiggjørelsen ved 
tro.  Om denne frie nåde brukes verbet ”dikaiûn”, som betyr å ”frikjenne” den 
anklagede, eller ”erklære for ikke skyldig”.   

Dernest: Hvorfor?  Helliggjørelsen består i den fornyelse som Kristus virker 
med sin Ånd i de troendes liv.  Med Kristus som gave, følger livets vitnesbyrd.  
Da er Kristus vårt eksempel i gjerninger som har Guds ord og befaling for seg.  
Men hele veien er den uforbeholdne frifinnelse av nåde det nødvendige vilkår.  
Uten frifinnelsen, ingen fornyelse.  Frifinnelsen av nåde er hele veien fornyel-
sens eneste årsak - aldri motsatt. 

Er det sant hva jeg tror? 

Hvordan kan vi vite at Gud er en forsonet Gud og frikjent hos Gud?  Begrunnel-
sen er todelt: (1) Gud har oppreist Jesus fra de døde på den tredje dag, og (2) i 
dåpen til Jesu død gitt den enkelte del i sitt forsoningsverk.  Han har kledd oss i 
sin rettferdighet, gitt av nåde.  Guds løfte i dåpspakten står fast: Den som tror 
og blir døpt, skal bli salig (Mk 16:16).  

Den ene Hellige og Rettferdige har båret verdens synder, og derfor oppstod 
rettferdiggjort på grunn av vår rettferdiggjørelse.  Gud er en forsonet Gud, og 
Kristus den rettferdighet som evangeliet åpenbarer for verden.   

Rom 5:18 – Likesom fordømmelse kom over alle mennesker ved den enes 
synd, så kom også rettferdiggjørelse til liv over alle mennesker ved den 

enes rettferdiggjørelsesdom.   

Loven anklager hvert menneske for Guds hellige domstol, og da må hver munn 
tie og hele verden være skyldig for Gud (Rom 3:19).  Det er syndere vi er.  Lo-
ven åpenbarer Guds strenge rettferdighet og kjennelsen lyder uten nåde (5 
Mos 27:11-26, jf 2 Kor 3:7, 9).  Utvei fins ikke, og overprøving utelukket.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 136 

Da skjer det utenkelige.  Gudmennesket Jesus trer inn, tar seg av vår sak, og 
åpenbarer Guds rettferdighet uavhengig av loven (Rom 3:25, Jes 63:1-3, Åp 
19:13).  Gud er oss nådig for sin egen skyld.  SÅ høyt har Gud elsket verden at 
han gav sin Sønn, den enbårne…  Større enn hans nidkjærhet er hans kjærlig-
het.  Det er hva krusifikset minner oss om.  Og derfor bruker vi korstegnet.  Jeg 
er døpt, og du er min Herre.  Derfor er kirken sendt med Guds nådes evangeli-
um.  Gud vil virke troen i dem hører evangeliet og tar vare på det.  Det gjør han 
for at vi skal ha evig liv i Kristus. 

Anm. Et eksempel på sammenblanding er følgende påstand: «För Luther /…/ 
är det kristna livet i dess helhet såväl mortificatio som vivificatio (ett dödan-
de och en levandegörelse) – dessa båda äro mera olika sidor av en och sam-
ma gudomliga nådeshandling än på varandra följande stadier.  /…/ boten in-
nebär ett återvändande till dopets gåva; denna dopgåva har «transcendental 
priorität» (O Ritschl) i förhållande til alla det botfärdiga livets uttryck», Gus-
taf Aulen: Dogmhistoria.  Stockholm 1946, s 212 (uth her).   
Denne sammenblanding av frifinnelse og fornyelse i en og samme «nådes-
handling» beror på en nykantiansk tolkning, også kalt «Lunda-teologi».  Ved 
å gjøre dåpens gave til en idé (agape), opphever man dåpens betydning som 
rettferdiggjørelsens sakrament i den døptes liv.  Luthers fremstilling av for-
holdet «Kristus for oss» og «Kristus i oss» er grundig fremstilt i hans Store 
Galaterbrevs Kommentar, utg 1535.  Svensk oversettelse: Stora Galaterbrevs 
Kommentaren.  Sth 1954.   

 

Ikketilregning og tilregning 

Frelsens gave består i syndenes forlatelse – og ikke i noe annet.  Gud tilregner 
oss ikke syndens lønn som fortjent, men Kristus – syndebæreren - til gave – og 
med ham syndenes forlatelse, det vil si ikke-tilregning.  

Heb 9:22b – synd blir ikke tilgitt uten at blod blir utøst..  3 Mos 17:11 – Blodet soner 
fordi livet er i det.  Mt 26:28 – dette er mitt blod, paktens blod, som utøses for 
mange til syndenes forlatelse.  Ef 1:7f – (I Guds elskede Sønn) har vi forløsningen 
som ble vunnet ved hans blod, syndenes forlatelse.  Så stor og rik er hans nåde, 
som han i rikt mål har latt oss få.    

Troen anvender Kristi fortjeneste og har Guds rettferdighet – Jesus Kristus.  
Den oppstandne Kristus er Guds tilregnede rettferdighet, en virkelig rettferdig-
het - gitt av nåde.  Han bor ved troen i menneskets innerste (Ef 3:17, Joh 14:23, 
Kol 2:7), og virker med sin Ånd den nye lydighet i kamp med vår fordervede 
menneskenatur (Gal 5:16ff).   

Frifinnelsen går foran.  Fornyelsen følger etter.  En illustrasjon gir sammenstil-
lingen i Luthers forklaring til andre trosartikkel (Lille Kat): Jesus Kristus, sann 
Gud og sant menneske, er «min Herre som har gjenløst meg fortapte og for-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 137 

dømte menneske” (= ikke-tilregning)  – for at jeg skal ”tjene ham i evig rettfer-
dighet, skyld og salighet” (= tilregning).  Gud er den som på underfullt vis skaf-
fer undertrykte rett overfor sine undertrykkere:  

Sal 7:11f – Gud er mitt vernende skjold, han frelser de oppriktige av hjertet.  Gud er 
en rettferdig dommer.  10:17f – Herre, du hører hva de hjelpeløse ønsker, du ven-
der øret til og gir dem mot.  De farløse og undertrykte hjelper du til deres rett (82:2-
4).  103:6 – Herren griper inn og frelser, lar alle undertrykte få sin rett.   

I nådepakten handler Gud etter sin nåderett.  Gud er nådig for sin barmhjertig-
hets skyld:  

Sal 32:1f – Salig er den som har fått sine overtredelser tilgitt og sine synder skjult.  
Salig er det menneske som Herren ikke tilregner skyld.  51:3 – Vår meg nådig, 
Gud, i din trofasthet, slett ut mine overtredelser i din store barmhjertighet.  Sal 
143:2 – Stevn ikke meg, din tjener, for retten!  For ingen som lever er rettferdig for 
deg.  Ord 20:9 – Hvem kan si: «Jeg har holdt hjertet rent, nå er jeg renset for 
synd?»  (Sal 24:5) 

Evangeliet åpenbarer den virkelige rettferdighet, som altså fins før evangeliet 
åpenbarer den for oss:  

Rom 1:16f – jeg skammer meg ikke over evangeliet.  Det er en Guds kraft til frelse 
for alle som tror /…/ For i det åpenbares Guds rettferdighet av tro og til tro.  3:26 – i 
vår tid ville han vise sin rettferdighet, både at han selv er rettferdig, og at han erklæ-
rer den rettferdig som tror på Jesus.   

1 Kor 1:30 – Dere er hans verk ved Kristus Jesus, han som er blitt vår visdom fra 
Gud, vår rettferdighet, helliggjørelse og forløsning.  2 Kor 5:21 – Han som ikke 
visste av synd, har han gjort til synd for oss, for at vi i ham skulle bli Guds rettfer-
dighet (Jer 33:16, Jes 45:24, 53:6, 9, 12).  Rom 5:19, 21 – Likesom de mange ble 
syndere på grunn av det ene menneskes ulydighet, skal nå de mange stå som rett-
ferdige på grunn av den enes lydighet.  /…/ På samme måte som synden hersket 
ved døden, så skulle også nåden herske gjennom rettferdigheten til evig liv ved Je-
sus Kristus, vår Herre.  8:3 – Det som umulig for loven fordi den var maktesløs på 
grunn av menneskets onde natur, det gjorde Gud.  For syndens skyld sendte han 
sin egen Sønn i syndige menneskers skikkelse og holdt dom over synden i vår na-
tur.  Gal 3:13, 1 Pet 2:22, 1 Joh 3:5.    

Gud har i Kristus straffet hver eneste synd, og forsonet hver eneste synd.  Gud 
har erklært oss alle frikjent på grunn av Kristi stedfortredergjerning.  Evangeliet 
kunngjør kjennelsen: Du er frikjent!  Ved evangeliet tilbyr Gud og rekker oss 
syndsforlatelsen av nåde - gratis, med løfte om evig liv for hver den som tror. 

Joh 3:36 – Den som tror på Sønnen, har evig liv.  Den som er ulydig mot Sønnen, 
skal ikke se livet, men Guds vrede blir over ham.  Mk 16:16 – Den som tror og blir 
døpt, skal bli salig, men den som ikke tror, skal bli fordømt.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 138 

Ved dåpen og troen er vi blitt ikledd Kristi rettferdighet, som er Guds rettfer-
dighet.  Den som anvender dåpen til Jesu død på seg selv, anvender Kristi for-
tjeneste og Guds gaverettferdighet på seg selv.   

Gal 3:26f – Dere er alle Guds barn ved troen i Kristus Jesus.  Alle dere som er blitt 
døpt til Kristus, er blitt ikledd Kristus.  Jf Jesu lignelse om bryllupsklærne, Mt 22:11-
14, 

Andre tekster som belyser rettferdigerklæringen for Kristi skyld:  

Lk 18:13f – tolleren stod langt nede og ville ikke engang løfte blikket mot himme-
len, men slo seg for brystet og sa: «Gud, vær meg synder nådig!»  Jeg sier dere: 
Han gikk hjem erklært rettferdig for Gud, den andre ikke.  Rom 3:19f – alt det som 
loven sier, gjelder dem som har loven, for at hver munn skal tie og hele verden stå 
skyldig for Gud.  Ikke noe menneske blir erklært rettferdig for Gud på grunn av 
gjerninger som loven krever.  Ved loven lærer vi nemlig synden å kjenne.  1 Joh 
1:9, 2:1f.  Gal 3:22, jf v10 og 13f, 4:4f.  Ef 2:3-9.   

Jf Rom 7:9 med 24f.  - Jf Rom 8:1f med 33ff, 10:3.  - Jf 1 Kor 4:3f med 15:55-57.   

Synonym ordbruk (om samme sak):   

Å tilregne noe til rettferdighet = erklære rettferdig:  

1 Mos 15:6 – Abraham trodde på Herren, og han regnet ham det til rettferdighet 
(NO 30.  Troen var ikke tilregningens årsak.  NO 2001 har et «derfor» som ikke står 
i grunnteksten).  Rom 4:3, 5 – Abraham trodde Gud, og det ble regnet ham til rett-
ferdighet.  /…/ Den som ikke har gjerninger, men tror på ham som erklærer den 
ugudelige rettferdig, ham blir hans tro regnet til rettferdighet.   

Å skjule synd = ikke tilregne synd:  

Rom 4:7f – Salige er de som har fått sine overtredelser tilgitt og sine synder skjult.  
Salig er det menneske som Herren ikke tilregner synd. (Sal 37:1f).  2 Kor 5:19 – 
Gud var i Kristus og forsonte verden med seg selv.  Derfor tilregnet han dem ikke 
deres misgjerninger og betrodde oss forsoningens ord til oss.   

Syndenes forlatelse = rettferdigerklæring, frifinnelse:  

Apg 13:37-39 – han som Gud oppreiste, gikk ikke til grunne.  Derfor skal dere vite, 
/…/ at ved ham blir syndenes forlatelse forkynt for dere, og at enhver som tror, i 
ham blir erklært rettferdig fra alt det som Moseloven ikke kunne erklære dere rett-
ferdig fra.   

Å bli forsonet =  å bli rettferdiggjort, frelst:  

Rom 5:9f – Siden vi nå er rettferdiggjort i hans blod, skal vi desto mer ved ham bli 
frelst fra vreden.  Mens vi ennå var Guds fiender, ble vi forsonet med ham ved hans 
Sønns død.  Siden vi nå er forsonet, skal vi desto mer bli frelst ved hans liv.  2 Kor 
5:19, 21.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 139 

Å frelse kun av nåde:  

Tit 3:4-7 – Da Guds, vår Frelsers, godhet og menneskekjærlighet ble åpenbart, 
frelste han oss, ikke på grunn av gjerninger som vi hadde gjort i rettferdighet, men 
på grunn av sin barmhjertighet ved den nye fødsels bad og fornyelse i Den Hellige 
Ånd, som han rikelig utgjøt over oss ved Jesus Kristus, vår Frelser, for at vi, rettfer-
diggjort av hans nåde, skulle i håpet bli arvinger til evig liv. 

Dialektisk ordbruk (ved bruk av motsetninger):   

Guds velsignelse - motsatt Guds forbannelse:  

Gal 3:9f – Derfor blir de som tilhører troen, velsignet sammen med den troende Ab-
raham.  Alle de som holder seg til lovgjerninger, er under forbannelse.  Apg 3:25 – 
Dere er profetenes barn og har del i den pakt som Gud gav deres fedre da han sa 
til Abraham: I din ætt skal alle jordens slekter velsignes.   

Å løse synder - motsatt å binde synder:  

Mt 16:19 – Jeg skal gi deg himmelrikets nøkler, og alt hva du binder på jorden, skal 
være bundet i himmelen, og alt hva du løser på jorden, skal være løst i himmelen.  
18:18.  Apg 26:29 - Jeg skulle ønske for Gud at ikke bare du, men alle som hører 
meg i dag, nå eller senere må bli som jeg, bare uten disse lenkene.   

Å gjøre til synd - motsatt bli Guds rettferdighet i Kristus,  

2 Kor 5:21 – Han som ikke visste av synd, har han gjort til synd for oss, for at vi i 
ham skulle bli Guds rettferdighet.  

Frelse i motsetning til fordømmelse:  

Mk 16:16 – Den som tror og blir døpt, skal bli salig, men den som ikkje tror, skal bli 
fordømt.  Jf Mt 1:21, 9:2, Rom 5:1, Apg 13:39.   

Omskrivende ord og uttrykk:  

Eksempler er apostlenes ordvalg i møte med tilhørere fremmed for hebraiske 
uttrykksmåter:  

Elske, ha evig liv, bli frelst, dømt el fordømt, overgang fra døden til livet, vandre 
i lyset, rense fra synd, forlate synd: Joh 3:16-18, 5:24.  1 Joh 1:7, 9.  2:12, 3:14.   

Være rettferdig og erklære rettferdig den som tror på Jesus, bli frelst, vaske 
ren, utfri, sette over:  Rom 3:26, 5:9.  1 Kor 6:11, Kol 1:13.   

Apg 2:38 (= Tit 3:5f) – Vend om og la dere, hver og en, døpe i Jesu Kristi navn til 
syndenes forlatelse.  Da skal dere få Den Hellige Ånds gave. Jf Mt 3:2, 4:17, Apg 
10:47f, 22:15, o fl.   

Apg 3:19 (= Kol 2:14) – Gjør derfor bot og vend om, så skal deres synder bli visket 
ut.  Jf Jes 43:25, 44:22, Sal 51:3 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 140 

Apg 10:43 (= Rom 3:21f) – Om ham vitner alle profetene at hver den som tror på 
ham, skal få syndenes forlatelse ved hans navn.  Jes 53:5f, Jer 31:34, Mi 7:18.  
Apg 15:9, 16-18.  1 Joh 2:12. 

Peter bruker verbet ”å frelse” synonymt med ”å rettferdiggjøre”:  

Apg 4:12 – Det fins ikke frelse i noen annen…   

Apg 15:1, 11 – Noen som var kommet ned fra Judea, begynte å lære brødrene: 
«Uten at dere følger skikken vi har fra Moses, og lar dere omskjære, kan dere ikke 
bli frelst.  /…/  Nei, vi tror at det er ved Herren Jesu nåde vi blir frelst, på samme 
måte som de.  (Gal 2:16, Ef 2:5.  Jf Apg 20:32 – Nå overgir jeg dere til Gud og hans 
nåde, som har kraft til å oppbygge dere og gi dere arven blant alle dem som er hel-
liget.) 

Ordvalget i Septuaginta 

De som oversatte Det gamle testamente til gresk (Septuaginta) var så fortrolig 
med den hebraiske uttrykksmåte at de ofte foretrakk ordet ”miskunnhet” frem-
for ”rettferdighet” (dikaiosynæ).   

Eksempler: 1 Mos 19:19, 20:13, 21:23, 32:10.   

I NT vil denne fremgangsmåte passe dårlig i en rekke sammenhenger.   

Den rettslige (forensiske) betydning er vanlig i hele Bibelen, på både hebraisk og 
gresk, og ofte brukt i motsetning til fordømmelsen (5 Mos 25:1, Rom 5:18).  
Derfor blir ordet ”rettferdiggjøre” også brukt om Guds forsoningsverk i Kristus 
Jesus (2 Kor 5:19).  

5 Mos 25:1 – Når det kommer til rettssak mellom to menn, og de møter for retten, 
skal dommerne avgjøre saken.  De skal frikjenne den som har rett, og dømme den 
som er skyldig.  Rom 5:18f – likesom en manns fall ble til fordømmelse for alle 
mennesker, så fører en manns rettferdige gjerning til frifinnelse og liv for alle.  Like 
som de mange ble syndere på grunn av det ene menneskes ulydighet, skal nå de 
mange stå som rettferdige på grunn av den enes lydighet. 

Den rettslige betydning brukt om prekenembetets utøvere - deres oppdrag og 
fullmakter:  

Dan 12:3b – De som har ført de mange til rettferdighet, skal skinne som stjernene, 
evig og alltid.  Joh 20:23 – De som dere forlater syndene, er forlatte, og de som de-
re binder i syndene er bundet i dem (jf Mt 18:18).  2 Kor 5:18, 21 – Alt er av Gud, 
som har forsonet verden med seg selv ved Kristus og gitt oss forsoningens embete.  
/…/ I Kristi sted er vi altså sendebud, så Gud formaner ved oss.  I Kristi sted ber vi: 
La dere forlike med Gud!  1 Tim 4:16 – Gi akt på deg selv og din gjerning som læ-
rer.  Fortsett med dette!  For om du gjør det, skal du frelse både deg selv og dem  
som hører deg.  

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 141 

VÅR RETTFERDIGHET FOR GUD: 

GUDS SØNN I SIN LIDENDE LYDIGHET  
 

Den nødvendige forutsetning - hovedunderet 

Med ordene ”unnfanget av Den Hellige Ånd” bekjenner kirken underet over al-
le under og forutsetningen for Guds frelsesverk.  Jesu persons hemmelighet 
var, er og blir i evighet foreningen av Gud og menneske i Jesu person.   

Men var denne forutsetning nødvendig?  Hvorfor skulle Gud ha behag i den ene 
uskyldiges død?  Rent umiddelbart høres det grusomt ut at Gud ofret sin Sønn 
for å bli forlikt med verden.  Det er en overfladisk reaksjon, men gir grunn til et-
tertanke (Peter Abelard på 1100-t).  Guds kjærlighet til en trassig menneskehet 
overgår all forstand, men to perspektiver korresponderer med menneskenes 
forstand:  

For det første: Vår egen skyld og skam og håpløshet omfatter vårt forhold til 
Gud og medmennesker.  Gud er min nestes verge, og min neste er Guds verk, 
likeså dyrebar som meg selv.  Uten frykt for den hellige Gud, og uten kjærlighet 
til ham, må våre tanker, ord og gjerninger provosere den gode Skaperen, lik 
«en binne som er fratatt ungene sine», sier profeten (Hos 13:8).  Når mennes-
ker rammes av urett og løgn, høres ofte rop om hevn.  Skulle Gud overse urett 
og løgn?   

For det andre: Gud har stilt frem for verden sin rettferdighet i Jesu korsdød.  
Guds oppgjør med menneskenes skyld og skam har funnet sted, men uten å 
ramme noen utenforstående.  Gud ofret og ble ofret.  Gud mot Gud.  ”Så har 
Gud elsket verden at han ga sin Sønn den enbårne” (Joh 3:16).  I denne kjærlig-
het skjedde to ting samtidig: Guds strenge rettferdighet ble oppfylt, og Guds 
nådige rettferdighet ble åpenbart i Jesu korsdød.  Sønnens lydighet til døden, 
ja, korsets død, er Guds rettferdighet til frelse for hver den som tror.   

Det dype i kirkens tro 

Jesu person og verk rommer et dyp som er skjult også for Guds gode engler (1 
Pet 1:12).  Var det derfor kristne vegret seg mot å avbilde Jesu korsdød?  De 
eldste funn stammer fra 400-tallet.  For jøden var korset forbannelsens tre, for 
andre folk den dypeste vanære.  En korsfestet Messias?  En korsfestet Gud?  
Peter irettesatte Jesus som ville gå til Jerusalem for der å lide døden (Mt 
16:22).  De tolv tok anstøt av en lidende og korsfestet Messias.  De ventet en 
Messias som skulle gjenreise Davids kongedømme i frihet fra fremmedåket.  De 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 142 

ble forferdelig skuffet.  Redde apostler søkte dekning bak lås og slå (Joh 20:9), 
og de to som vendte tilbake til Emmaus, sa til den fremmede, Lk 24:21 – Og vi 
som hadde håpet at det var han som skulle utfri Israel!   

Ingen forstod at Gud hadde oppfylt løftene sine om den nye pakt.  De hadde 
hørt Jesu undervisning i «Moses og Profetene», og likevel ikke hørt.  Guds lov 
var oppfylt og Gud hadde forsonet verden med seg selv i Jesu død, og likevel 
forstod de ikke.  Det skjedde i det skjulte på Golgata, i vitners nærvær uten tro-
ens Halleluja.  Slik er korsets teologi.  Guds tanker er ikke våre tanker. 

Guds vitnesbyrd om sitt verk skjedde på den tredje dag, da Gud oppreiste Jesus 
rettferdiggjort fra de døde.  Den oppstandne Jesus er Guds Amen til sitt frelses-
verk i bevitnede kjensgjerninger.  Og tegnene har vi i den forsamlede menighet 
– prekenembetet med løse- og bindemakt fra den Oppstandne, og dåpen til Je-
su død og oppstandelse, og Herrens Hellige Nattverd, som gir del i Kristi legeme 
og blod i velsignet brød og vin, og dermed samfunn med Guds kirke i himmelen 
og på jorden.  Tegnene har vi på troskapens vilkår.  Mennesker forholder seg til 
Jesus-historien på mange vis,  men begripelig er den kun med skriftbevis.   

Peters tale på Pinsedagen 

Apostelen Peter lot være å si i klartekst hva Jesu korsdød betyr (Apg 2).  Det er 
en viss pedagogikk i dette.  Først må vi få klarhet i hvem denne person er.  Der-
etter følger de bevitnede kjensgjerninger - at han ble korsfestet, døde, ble grav-
lagt og oppstod fra de døde på den tredje dag.  Deretter følger meningen, «at 
Kristus døde for våre synder, slik Skriftene har sagt» (1 Kor 15.3), og til sist den 
tro som anvender Kristi velgjerninger, enhver på seg selv (jf 2 trosart og Luthers 
forkl LK).. 

Peter forklarte at det var ”ikke mulig for døden å holde ham fast”, Apg 2:24.  
Tilhørerne forstod.  Den korsfestede Jesus var Guds rettferdige Tjener, som på 
Langfredagen hadde oppfylt loven i alle deler, og gitt sin rettferdighet i bytte 
for menneskenes synder (Jes 53:11),  Hva skulle de da gjøre?  Peter proklamer-
te frelsen for de rådville, nemlig dåpen i Jesu Kristi navn til syndenes forlatelse, 
v 38.  Guds løftepakt til Abraham var oppfylt for alle folkene, og ved dåpen og 
troen ble de innlemmet i Guds folk på nådepaktens grunn.   

Så er ikke kristentroen et produkt av menneskers søken og spekulasjon, men 
Guds tro. Kirkens Kristus-bekjennelse er Guds bekjennelse.  Begrunnelsen i en 
bevitnet historie, slik Skriften har sagt, gjør troen unik og alt annet til vantro.  
Dens innhold er Guds rettferdighet i Jesu skikkelse, også kalt «Den Rettferdige» 
(Jes 24:16, Apg 7:32, 22:14, 1 Pet 3:18, 1 Joh 2:1.  Apg 3:14 – Den Hellige og 
Rettferdige).   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 143 

Jesu korsdød åpenbarer Guds rettferdighet i alles sted.  En korsfestet Kristus 
stiller oss overfor åpenbaringsordets Gud i all hans hellighet og kjærlighet.  En 
synlig påminnelse er krusifikset.  Det minner oss om Guds strenge rettferdighet 
og om hans nådige rettferdighet i «det salige bytte» (Jes 53:11).  Vi ser hva vi 
har fortjent i kraft av vår onde menneskenatur, og vi ser hva Kristus har fortjent 
i kraft av sin lidende lydighet.  Han har kjøpt oss fri døden i våre synder, og med 
ham til gave, er han vår rettferdighet for Gud og vi Guds kjære barn.   

Troen fra Gud kommer med evangeliet til oss, og Den Rettferdige blir «min», 
når tilhørere gis nåde til å bekjenne Jesus som Herre.  

Sønnens lidende lydighet for oss 

Bibelen lar oss betrakte Sønnens fornedrelse som passiv og aktiv lydighet.  
Sønnens passive lydighet fremstiller ham som Guds rene Lam og verdens syn-
debærer (vår forsoner).  Her begrenser vi oss til Sønnens aktive lydighet som 
lovens oppfyller i alles sted.  Denne lydighet handler om Sønnens rettferdiggjø-
relse ved gjerninger i Jesu lidende lydighet.  Han har oppfylt Guds lov i alle de-
ler, med hele sitt liv og i alles sted, like til døden på korset.   

2 Mos 12:5 – Det skal være et lam uten lyte, av hankjønn (Joh 1:29, 1 Pet 1:19, 
Heb 9:14).  Dan 9:24 - Sytti uker er fastsatt for ditt folk og din hellige by, til ondska-
pen har nådd sitt mål og synden tar slutt.  Da blir skylden strøket ut, det kommer en 
evig rettferdighet, profetenes syner blir stadfestet, og Det aller helligste blir salvet.  
Sak 9:9 – Se, din konge kommer til deg. Rettferdig er han, og seier er gitt ham.  
Gal 4:4f – i tidens fylde sendte Gud sin Sønn, født av en kvinne og født under lo-
ven.  Han skulle kjøpe dem fri som stod under loven, så de kunne få barnekår.  
Rom 1:3.  Mk 1:15 – Tiden er kommet, Guds rike er nær.  Vend om og tro på 
evangeliet!  Joh 1:14.  Ef 1:9f. 

Fil 2:8 – Han fornedret seg selv og ble lydig til døden.  Heb 5:8 – Enda han var 
Sønn, lærte han lydighet av det han led.  Mt 5:17 – jeg er ikke kommet for å opp-
heve loven eller profetene.  Jeg er ikke kommet for å oppheve, men for å oppfylle.  
Rom 5:19 – Likesom de mange ble syndere på grunn av det ene menneskes uly-
dighet, skal nå de mange stå som rettferdige på grunn av den enes lydighet (Jes 
53:11).   

Rom 4:24f – Vi skal få rettferdigheten tilregnet når vi tror på ham som reiste Jesus, 
vår Herre, opp fra de døde, han som ble overgitt til døden på grunn av (dià) våre 
synder og oppreist på grunn av (dià) vår rettferdiggjørelse.  2 Kor 5:21 – Han som 
ikke visste av synd, har han gjort til synd for oss, for at vi i ham skulle bli Guds rett-
ferdighet.  Ef 5:2 – Kristus elsket dere og gav seg selv for oss som en offergave, et 
velluktende offer for Gud.  Gal 2:20 – det liv jeg nå lever i kjødet, det lever jeg i 
troen på Guds Sønn, som elsker meg og gav seg selv for meg.  Ef 1:10 – Lovet 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 144 

være Gud, vår Herre Jesu Kristi Far, han som i Kristus har velsignet oss med all 
Åndens velsignelse i himmelen.   

Den som lærer Gud å kjenne i Kristi lidende lydighet, kjenner den treène Gud i 
all hans kjærlighet.  Kristus er den rettferdighet som evangeliet åpenbarer av 
tro til tro (Rom 1:17), og vi møter i ham en forsonet Gud (2 Kor 5:19).  Med 
evangeliet og sakramentene rekker Gud oss sin gave-rettferdighet, og tilregner 
den hver den som tror (1 Mos 15:6, Rom 4:3).  Døpt til Kristus, er de Guds barn 
ved troen på ham (3:26f, Rom 6:3f), og blir velsignet sammen med den troende 
Abraham (Gal 3:9f).   

Stedfortrederen Kristus er lovoppfylleren og forsoneren i Jesu person, skjult i 
tjenerskikkelsen.  Gud har tatt på seg alle forpliktelser og gitt menneskene alle 
rettigheter hos ham.  Gud har erklært ham rettferdig - og alle med ham.  
Evangeliet proklamerer og tilsier oss Stedfortrederens rettferdiggjørelse som 
vår egen.  Frikjent kun av nåde på grunn av Kristi fortjeneste – og ikke av noen 
annen grunn!  Det er: Vi skal leve!  (Jf Rom 2:13, 3:13.  Lk 7:29 – også tollerne 
ga Gud rett, dvs erklærte ham rettferdig).   

Guds løftepakt med Abraham er oppfylt i Jesu Kristi korsdød, 1 Mos 12:3b - «I 
deg skal alle slekter på jorden velsignes».  Evangeliet kunngjør oppfyllelsen og 
tilsier oss velsignelsen uten forbehold, og evangeliet gir kraft til å anvende Kristi 
fortjeneste, enhver på seg selv.  Ikke noe sted i Bibelen beskriver troen som en 
gjenytelse eller prestasjon fra menneskets side.  Gud skaper troen av ingenting 
(Rom 4:17).  Årsaken til vår frifinnelse fins i Gud, ikke i oss.  Årsaken er Jesus 
Kristus, «Den Hellige og Rettferdige» (Apg 3:14). 

Alternativet til frifinnelsen på grunn av Kristi fortjeneste er streng, men rettfer-
dig.  Alternativet er fordømmelsen i det evige «utenfor», for evig fortapt, borte 
fra Gud.  Gud er hellig, og intet urent øye kan se ham.  Den største av alle syn-
der er vantroen – også kalt «alle syndearters mor».  Uten frykt for Gud og uten 
kjærlighet til ham, lever vi som om kilden til godt og ondt fins i vårt eget bryst 
(1 Mos 2:17, Rom 5:18a, 6:23 osv). Vantroen akter ikke åpenbaringsordets le-
vende Gud som Gud, men forakter ham, flykter fra ham og søker tilflukt i tan-
ker, ord og gjerninger til eget behag.  Denne tilflukt er dydens fikenblad (Mt 
12:37 osv.)  Med stivnakket hovmod overfor Gud, vår Skaper og Gjenløser, er vi 
årsak til vår egen fortapelse.  Med livet i strid med Guds gode skapervilje er 
fordømmelsesdommen fortjent.   

Den første Adam – og den siste  

1.  Kristus er ”den siste Adam” (1 Kor 15:45) og den førstefødte før hele ska-
pelsen (Kol 1:15, jf 1 Mos 2:18ff).  Den første Adam representerer livet under 
syndefallets kår – ”utenfor” den paradisiske virkelighet.  Kristus representerer 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 145 

en annen virkelighet med en annen virkningshistorie.  De to er hverandres mot-
stykker og hovedpersonene i verdenshistorien.   

”Det første menneske, Adam”, var skapt i Guds bilde, men ved sin ulydighet ble 
han stamfar til en menneskehet under syndens og dødens lov.  Som motstykket 
til den første Adam har Gud i Kristi lidelse, død og oppstandelse ”frelst oss fra 
mørkets velde og satt oss inn i sin elskede Sønns rike” (Kol 1:13).  Kristus er et-
ter sin menneskenatur (adamsnatur) det gjenreiste menneske- den siste Adam.  
Ved sin lydighet ble han Kirkens hode og kilden til liv og udødelighet.  Rom 
5:12ff, 1 Kor 15:21f, 45-47, Kol 1:18f.   

2.  Skapelse og syndefall belyser Sønnens inkarnasjon.  Unnfanget ved Den 
Hellige Ånd, ble adamsnaturen opptatt i forening med Sønnens guddomsnatur, 
og delaktig i Sønnens allmakt ”i himmel og på jord” (Mt 28:19).  Den stilling 
som Adam hadde i skaperverket før fallet, har Sønnens menneskenatur i Jesu 
skikkelse.   

Guds evige frelsesråd og inkarnasjonens mysterium ligger skjult i Adams ska-
pelse og syndefall, 1 Mos 1-3.  Mennesket skapt i Guds bilde - ”i vårt bilde”, 1 
Mos 1:26, peker frem mot Kristus – ”den usynlige Guds bilde”, som var før alt 
det skapte, Kol 1:15-17.  Gudmennesket er Guds tabernakel, Joh 1:14, som 
åpenbarer ”Nåden og Sannheten”.  Han er ”Guds hemmelige visdom, den skjul-
te, som Gud før tidsaldrene har forutbestemt til vår herlighet”, 1 Kor 2:7, jf Sal 
78:2 og Mt 13:35. 

I Jesus Kristus møter vi Lovens Herre og Menneskesønnen som oppfylte loven.  
I motsetning til den første Adam, har den siste Adam utført sitt oppdrag til 
punkt og prikke og stadfestet ved oppstandelsen fra de døde.  Han er ”en rett-
ferdig Spire” av Davids ætt, og kalles ”Herren vår Rettferdighet”, Jer 23:5f.  Der-
for er han opphavet til endetidens gudsfolk og Faderens velsignede.  De kom-
mer alle fra dåpen og tjener den levende Gud som hans kjære barn ved troen 
på Kristi velgjerninger.  Kristus er deres rettferdighet og frimodighet på Dom-
mens dag, Ef 1:4, 1 Joh 4:17, Mt 25:34b. 

Rom 5:12-21.  Jf 1 Kor 2:6-8, 15:21f, 45-47, Kol 1:12-20.   

Den ène Rettferdige er etter sin himmelfart ved Faderens høyre side: Mt 22:44, 
Apg 2:33f, Rom 8:34 osv.  Der er vår bror, han som kalte apostlene ”mine brød-
re”, Joh 20:17, og alle sine disipler likeså, Heb 2:11.  Jf Mt 12:50, Joh 6:40, Rom 
8:16f.  Nå kan han fritt gjøre hva han kan etter sin guddomsnatur, Heb 2:14, 16-
17, Ef 1:20-23, 1 Tim 6.15.   

I samme personforening står Sønnens guddomsnatur i et lignende forhold til 
sin menneskenatur:  I Kristus Jesus ble ”herlighetens Herre” delaktig i lidelse, 
død og oppstandelse, 1 Kor 2:8.  Gud vant seg en kirke ”med sitt eget blod”, 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 146 

Apg 20:28.  Gud fòr ned til helvetmktene og triumferte.  Gud døde og ble lagt i 
graven.   

En visdom som overgår all forstand 

Hvordan kan den hellige Gud frikjenne synderen?  Guds lov reiser dette spørs-
mål til alle tider:  Vi er henvist til  en bevitnet Jesus historie, og til Jesu under-
visning i «Moses og Profetene» (GT), den apostlenes hans har gitt videre til kir-
ken. Denne tydning med skriftbevis har Gud stadfestet med Jesu oppstandelse 
fra de døde.  Gud har oppfylt løftet om den nye pakt i Jesu Kristi offerdød.  Med 
denne løsepenge har Gud kjøpt oss fri fra skaperverkets okkupasjonmakter – 
syndens  og dødens  og satans herredømme.  Dette under reiser nye spørsmål: 

Hvorfor tok ikke Gud et oppgjør med sine fiendemakter lenge før?  Det virker 
urettferdig at var langmodig mot menneskenes synder i utallige generasjoner, 
men ikke mot oss.  Svaret ligger hos Gud, som er ”en rettens Gud” (Jes 30:18).  I 
sin langmodighet vil Gud være nådig og vise miskunn for Kristi skyld.  Guds frel-
sesplan med verden er Guds sak.  Guds frelsesverk er vår sjanse.  Lengre kom-
mer vi ikke.  Kirken gransker ikke skjulte ting. 

Evangeliet henviser oss til kjensgjerninger i en frelseshistorie, tydet av Bibelens 
Herre, Jesus Kristus.  Her handler alt om den hovedsak som den bibelske ord-
bruk sammenholder med ordparet rettferdiggjørelse og forsoning.  Denne ho-
vedsak fastholder Kristus med to ord over fremsatt brød og vin: ”Syndenes for-
latelse”.  Ordene sammenfatter meningen med den nye pakt i Jesu Kristi, Guds 
Sønns blod. 

Med forsoning blir et brutt forhold gjenopprettet.   Med rettferdiggjørelse blir 
anklagen opphevet, skylden strøket og synderen frikjent.  Guds nådepakt i Jesu 
offerdød lar oss møte Gud som Forsoneren og den krenkede part til samme tid.  
Gudmennesket er både offerprest og offerlam.  Denne hemmelighet innbyr til 
undring, takk og tilbedelse.  Tekster:  Mt 16:21-23, Lk 18:13f, Heb 2:14ff, 8:8-
12, 1 Joh 2:1f, 4:7-11. Ef 1.  Åp 5.  

Motbilder i den gamle pakt var offertjenesten i templet, og især offeret på den 
store Forsoningsdagen (Heb 10:3).  Men her er en viktig forskjell.  Jesu tjeneste 
som øversteprest skjedde ikke skjult for folket i templets Aller Helligste.  Han 
var selv templet (Joh 2:13-22).  Offeret var skjult for folkets øyne, men synlig 
for Gud og den himmelske verden.  Gud forlikte verden med seg selv i Kristus 
Jesus – den nye pakts tempel.  Virkeligheten avløste motbildene fra skyggenes 
tid (Heb 9:11ff).  Ingen øyenvitner så det, men Gud bevitnet sitt forsoningsverk 
da han oppreiste Kristus fra de døde, rettferdiggjort i alles sted.  I Skriftens lys 
skjønner vi Pauli ord, 1 Kor 2:8 – Denne visdom har ingen av verdens herskere 
kjent til.  Hadde de kjent den, ville de ikke ha korsfestet herlighetens Herre. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 147 

Guds Sønns aktive lydighet 

Hva den består i, viste han i handling da han sammen med disiplene plukket 
kornaks på sabbatsdagen (Mt 12:1-15).  Da viste han i handling at Menneske-
sønnen er herre over sabbaten, og viste at Gud vil ha barmhjertighet av hjertet 
fremfor utvortes offerhandlinger i lydighet mot Moselovens forskrifter.  Lovens 
Herre har av fri vilje og i Jesu tjenerskikkelse oppfylt kjærlighetens bud i selv-
hengivende kjærlighet.  Jesus Kristus er selv den rettferdighet som langt over-
går farisèernes og de skriftlærdes rettferdighet (Mt 5:20).  Guds rettferdighet 
er i en sum «Kristus og ham korsfestet» (1 Kor 2:2).  Hans død er Guds løse-
penge, gitt for at vi skulle få barnekår hos Gud.  Guds kjære barn for Kristi skyld 
lever under hans herredømme, fri til å tjene ham i evig rettferdighet, uskyldig-
het og salighet.. 

Sal 40:8-10 (Heb 10:7) – Se, jeg kommer - i bokrullen er det skrevet om meg – 
for å gjøre din vilje, Gud, er min lyst, og jeg har din lov i mitt hjerte.  Jeg brakte 
budskap om rettferdighet i den store forsamling.  Mt 5:17 - Tro ikke at jeg er 
kommet for å oppheve loven og profetene.  Jeg er ikke kommet for å oppheve, 
men for å oppfylle loven.   Gal 4:4f – født av en kvinne, født under loven, for at 
han skulle kjøpe dem fri som var under loven, så vi skulle få barnekår. 

Se videre: Joh 4:34, 5:36, 17:4, 19:30.  Rom 1:4, Gal 3:13, Ef 2:4-6, osv.    

Guds frelsesvilje i Guds Sønns aktive lydighet avskjærer oss fra en utbredt mis-
forståelse – at Guds frelsesvilje er begrenset til dem som tror evangeliet.  Guds 
lovåpenbaring er gitt alle mennesker, med lovoppfyllelse som frelsesvilkår.  
Denne lov har Kristus oppfylt i alles sted.  Denne oppfyllelse er innordnet Guds 
universelle lovpakter – og til sist den nye pakt - nådepakten i Jesu Kristi, Guds 
blod. 

På den ene siden står bibelord om Kristi offerdød, f eks Kol 1:12-14 og 1 Pet 
1:18-21.  På den annen side står bibelord om frelsen på grunn av Kristi lydighet, 
f eks Jes 53:11, Rom 5:18f, Fil 2:8 osv.  Denne sideordning er medisinen mot 
den ensidige forkynnelse – enten bare Forsoneren og syndebæreren, eller bare 
Lovens oppfyller og troens rettferdighet.  I det sekulære samfunn er det fris-
tende å innskrenke forsoningsverket til Kristi lydighet under loven, og fremstille 
ham som et ideal til etterfølgelse.  Men kristentroen er ingen lovreligion.  Troen 
er tilregnet Guds rettferdighet som gave.  Årsaken er Guds slaktede Lam og 
verdens syndebærer på alle steder, til alle tider og i all evighet, Åp 5:14ff.  Han 
var, er og blir i evighet Guds rene Lam og endegyldige sonoffer som tok bort 
verdens synder.  Sal 40:8-12, 2 Kor 5:19, 21.   

Mt 5:17 – Tro ikke at jeg er kommet for å oppheve Loven eller Profetene!  Jeg er 
ikke kommet for å oppheve, men for å oppfylle.  Dette Jesus-ord inngår i ”Bergpre-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 148 

kenen” (Mt 5-7), også kalt Jesu ”ordinasjonspreken” for de tolv (jf Lk 6:13).  Oppfyl-
lelsen omfatter hans verk som Guds rettferdige tjener og Guds sonoffer.   

 

Fra bekjennelsesskriftene:   

“Den rettferdighet som blir tilregnet troen eller den troende for Gud av bare 
nåde, er Kristi lydighet, lidelse og oppstandelse, fordi han har oppfylt loven for 
oss og betalt for vår synd”, FC SD 3:14f.  - Ved sin aktive lydighet oppfylte han 
loven for oss, og ved sin passive lydighet bar han syndens straff for oss, SD 
3:15f.   

Troen har alltid Guds løfte for øye – at Gud vil være oss nådig Kristi skyld, Apol 
4:180.  Kristi fortjeneste utelukker alle andre fortjenestegrunner, SA B 2:24.   

Kristi rettferdighet i hans lidende lydighet er eneste grunn til opptagelse i bar-
nekår hos Gud og arverett til det evige liv, FC SD 3:22, 32 

 

Hva vil Gud med Sønnens lovoppfyllelse i Jesu skikkelse? 

Spekulasjon og tankesystem er menneskene vei til gudserkjennelse og livets 
mål og mening.  Guds vei til oss går gjennom hans virksomme ord i en bevitnet 
frelseshistorie.   

Guds ord er gudserkjennelsens eneste mulighet, men den kunnskap som lar oss 
kjenne Gud i hans innerste hjertelag, er så ganske annerledes enn noe mennes-
ke kunne ha tenkt seg.  Frelseshistoriens høydepunkt og sentrum er Guds løf-
ters oppfyllelse i «Jesus Kristus og ham korsfestet» (1 Kor 2:2).  Svaret er gitt 
med Jesu undervisning i «Skriftene», og stadfestet med Jesu oppstandelse fra 
de døde.  Med sin lidende lydighet har han oppfylt Guds lov i alle deler for å 
være vår rettferdighet og eneste grunn til frifinnelse og salighet hos Gud.   

1 Tess 5:9f – Gud har ikke bestemt oss til vrede, men til å vinne frelse ved vår Her-
re Kristus Jesus.  Han døde for oss for at vi, enten vi våker eller sover, skal leve 
sammen med ham.  Gal 4:4f – født av en kvinne, født under loven, for at han skulle 
kjøpe dem fri som var under loven, så vi skulle få barnekår.  Rom 5:19 - Likesom 
de mange kom til å stå som syndere ved det ene menneskes ulydighet, så skulle 
de mange stå som rettferdige på grunn av den enes lydighet.  6:14 – Synden skal 
ikke ha herredømmet over dere.  Dere er jo ikke under loven, men under nåden. 

Årsaken til den tilregnede rettferdighet  

På grunn av syndefallet er vi mennesker syndere for Gud, og derfor utelukket 
fra samfunn med Den Hellige.  Bare Gud kan gjenopprette vårt forhold til ham.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 149 

Bare Gud – og ingen annen - kan skape ny vilje til å elske ham av hele vårt hjer-
te og vår neste som oss selv.  Men hvordan?   

Nytestamentet beskriver svaret med to ord: Rettferdiggjørelse og helliggjørel-
se, vel å merke i denne rekkefølge.  Rekkefølgen er lett å skissere, men øvelsen 
i praksis varer livet ut.  Forklaringen er kort sagt denne: 

Åpenbaringsordets Gud erklærer synderen rettferdig, og oppreist fra døden i 
våre synder, gjør han oss rettferdig.  Han frikjenner og fornyer.  Rekkefølgen 
har sin grunn.  Den erklærte rettferdighet er total, det vil si uten forbehold.  År-
saken er Guds forsoning med verden i Kristi død på korset.  Helliggjørelsen der-
imot - eller fornyelsen, er i sin begynnelse.  I de de troendes liv er den opp-
standne Kristus virksom med sin Ånd, men møter motstand inntil livets slutt.  
Årsaken er den onde menneskenatur (el kjødet).  Likevel er det ingen grunn til 
motløshet.  Erklært rettferdig hos Gud - og frikjent av ham, lever mennesker på 
nåderetten grunn i tillit til Guds løfte, gitt den enkelte i dåpen.  Gud er trofast.  
Løftet om syndenes forlatelse for Kristi skyld er troens glede og grunn til frimo-
dighet hver bidige dag.  Med Kristus som gave følger vi hans eksempel i gode 
gjerninger.   

Her begrenser vi oss til rettferdiggjørelsen.  Gud tilgir for sin godhets skyld.  
Utelukket fra frifinnelsens årsak er ethvert forbehold, for årsaken er Guds 
Sønns lydighet i Jesu tjenerskikkelse.  Æren er Guds i det høyeste.  Her bruker 
grunnteksten ordet ”dikaioun” om den erklærte eller tilregnede rettferdighet.  
Ordet betyr å «frifinne» den anklagede og erklære ham for «ikke skyldig».  Her 
gjelder dommen vår sak i aller høyeste rett.  Evangeliet gir beskjed: Du er fri-
kjent.  En annen har tatt din sak på seg.  Du er frikjent på grunn av stedfortre-
deren Jesus Kristus.  Kjennelsen blir kunngjort offentlig for alle i prekenen, og 
anvendt på den enkelte i privatskriftemålet: «Jeg forlater deg alle dine synder, i 
Faderens osv.»  Årsaken er underfull: Guds rene lam, Jesus Kristus, som med 
sin lidende lydighet har oppfylt Guds lov og båret verdens synder.   

Rom 5:10, 16, 18f (Jes 53:11) – Da vi enda var Guds fiender, ble vi forsonet med 
ham ved hans Sønns død.  Når vi nå er forsonet, hvor mye mer skal vi ikke da bli 
frelst ved hans liv.  Ja, ikke bare det, vi priser os lykkelige i Gud, ved vår Herre Je-
sus Kristus, han som har gitt oss forsoningen.  /…/ For dommen over en mann førte 
til fordømmelse, men nådens gave førte til frifinnelse, enda det var mange som 
hadde falt.  /…/ Altså: Likesom fordømmelse kom over alle mennesker: ved den 
enes synd, så kom også rettferdiggjørelse til liv over alle mennesker ved den enes 
rettferdiggjørelsesdom.  Likesom de mange kom til å stå som syndere på grunn av 
det ene menneske ulydighet, så skulle de mange stå som rettferdige på grunn av 
den enes lydighet.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 150 

Guds vitnesbyrd om «den enes rettferdiggjørelsesdom» er Jesu Kristi oppstan-
delse fra de døde på den tredje.  Guds rettferdige Tjener oppstod rettferdig-
gjort i alles sted.   

«KORSETS ANSTØT» 

En innføring i Galaterbrevet 

 

Pauli brev til galaterne er apostelens forsvar for «korsets anstøt».  Uttrykket 
fins bare her.  Foranledning er motstanden blant jødekristne etter første mi-
sjonsreise.   

Gal 5:11 – Om det er slik, brødre, at jeg også i dag forkynner omskjærelsen, hvor-
for blir jeg da forfulgt?  Da er jo korsets anstøt tatt bort. 

Men hva er «korsets anstøt»?  Uttrykket sammenfatter hva Paulus har skrevet i 
det foregående om sitt aposteloppdrag fra den oppstandne Jesus – å forkynne 
Kristi evangelium «for de uomskårne» (2:7).  Dette oppdrag medførte motsigel-
ser og forfølgelser (2 Kor 4).   

Brevet kan være det første Paulus-brev, men mer sannsynlig - det fjerde i rek-
ken, skrevet etter Tessaloniki-brevene og Første Korint-brev.  I sistnevnte viser 
han til Kristi evangelium, som er et «anstøt» for jøder og en «dårskap» for gre-
kere (el folkene i den antikke kulturkrets).  I Romerbrevet har han gitt en mer 
utførlig fremstilling av Kristi evangelium.   

Galaterbrevet forutsetter basiskunnskap om mennesket under syndefallets kår.  
Denne kunnskap inngår i «Kristi evangelium» eller den undervisning som hans 
utvalgte apostler ga videre til kirken fra dens Lærer.  La oss begynne her.   

Korsets anstøt under syndefallets kår 

Syndefallsrealisme er et gjennomgående trekk ved Jesus-overleveringen.   

Joh 1:5,10f - Lyset skinner i mørket, og mørket tok ikke imot det. /…/ verden kjente 
ham ikke.  Han kom til sitt eget, og hans egne tok ikke imot ham.  Menneskene av-
viste skaperverkets midler, med unntak av dem som tok imot ham.  Dem ga han 
«makt» (eksusian) til å bli Guds barn (v 12-14).   

Jf denne makt eller myndighet gitt i dåpen til Jesu død og oppstandelse, Gal 3:26f. 

Med lastekatalogen, Gal 5:19-21, illustrerer Paulus det «som kommer av vår 
onde menneskenatur» (kjødet, jf Mt 15:10-20, Rom 1:18ff).   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 151 

Med henblikk på motstandernes reservasjoner mot Kristi evangelium merker vi 
oss «fiendskap, strid, rivalisering, sinne, selvhevdelse, stridigheter, partier og 
misunnelse  /…/ de som gjør slikt, skal ikke arve Guds rike» (v21).   

Vi ser hverandre utenfra.  Gud ser i menneskets aller innerste (hjertet).  Guds 
lov er hellig lik Gud, og derfor kan intet urent øye se ham (Mt 5:  ).. 2 Mos 
33:20 – det menneske som ser meg, kan ikke leve.   

Vi er henvist til å se Gud «bakfra» (2 Mos 33:23)- i Jesus Kristus og ham korsfes-
tet (1 Kor 2:2).  Der ser vi Gud i all sin nidkjærhet mot overtredelser i tanker, 
ord og gjerninger, og der ser vi Gud i all sin kjærlighet, så mye større enn hans 
nidkjærhet.  Stilt overfor den korsfestede Kristus, står vi overfor Guds lov og 
evangelium, hver i sin absolutte dom: Lovens dom – vår fortjente død i våre 
synder, evangeliets dom – vår frifinnelse av nåde på grunn av Kristi fortjeneste.  
Joh 3:16 - Så har Gud elsket verden…»   

Guds lov og evangelium driver til selverkjennelse for Gud.  Guds lov lar oss 
kjenne Gud i hans nidkjærhet for sitt verk, og i hans ufattelige kjærlighet.  Gud 
er en forsonet Gud, og hans rike er tillitens og gledens rike.  Guds godhet moti-
verer vår omvendelse (Lk 15:17-24).   

Mt 4:17 – Vend om, for himmelriket er nær!  (2 Kor 5:17ff)  Mt 5:3 – Salige er de 
som er fattige i seg selv, for himmelriket er deres!  (jf v 8: Salige «de rene av hjer-
tet», for de skal se Gud.   

Galaterbrevets tema er denne indre fattigdom og tilregnede renhet.  De synes 
å utelukke hverandre gjensidig.  Det beror på årsaken til selverkjennelsen for 
den hellige Gud, og gaven som gis av nåde for Kristi skyld.  Jesu persons hem-
melighet og verk er veiskillet i spørsmål om selverkjennelse, frelsesvei og guds-
dyrkelse.   

Hva Paulus sier til slutt i dette brev, knytter tilbake til begynnelsen, Gal 6:8 – 
Den som sår i sin syndige natur, skal høste undergang av den; den som sår i Ån-
den, skal høste evig liv ved Ånden.  – «Å så i Ånden» - det skjer ikke med lov-
gjerninger, men «ved å høre og tro» det gudsbilde som apostelen maler med 
Skriftens ord.  Bildet er «den korsfestede Jesus Kristus».  Jf 5:19ff. 

Til ettertanke: Lk 21:34-36.  1 Kor 6:9-11.  Ef 5:1-20.  Kol 3:1-10.   

Åp 21:27, 22:14f.  Jf Gal 1:8f, 2:4f, 14-16, 3:1-3, 10, 4:30, 5:10, 6:1, 7.   

Læren om troen (de tre første av De ti bud) utelukker overbærenhet med Kris-
tus-fornektelser og handlinger i strid med Guds bud og skapervilje.  Hvorfor 
denne eksklusivitet?  Den uforbeholdne bekjennelse til Kristi evangelium stad-
fester Guds trofasthet. 

Bare ett evangelium 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 152 

En Herrens apostel farer ikke med privatmeninger om evangeliet, eller med et 
evangelium som mennesker godtar.  Utelukket er «et annet evangelium», for 
det fins bare ett evangelium – Kristi evangelium.  Det har Gud stadfestet da han 
reiste Kristus opp fra de døde (1:7-9).   

«Evangeliet» har her den omfattende mening – overleveringen av Jesu under-
visning i Skriftene om sin person og sitt verk.  Den oppstandne Jesus har åpnet 
Skriftene også for Paulus, og – i likhet med de andre apostlene, utrustet med 
Åndens gaver til å formidle læren fra Kristus og begrunne den (1 Kor 15:1-3).  
Hva Gud har stadfestet, det begrunner og forsvarer Paulus med et «det står 
skrevet» (Gal 3:11, 13, 4:22, 26).  Uten å søke menneskers ros (6:14), opptrer 
en Herrens apostel som «Kristi tjener» (egtl trell, Gal 1:12).  Denne trofaste 
læreformidling er aldri uten den virkning som Paulus kaller «korsets anstøt».  
Det vil stadig fremstå forkynnere med «evangelier» begrunnet i velmenende 
forbehold og tilpasninger, som om Guds ord er utgått fra dem, eller kommet 
bare til dem (jf 1 Kor 14:36, jf Gal 1:15ff).  

Jesu Kristi delegat 

I likhet med de andre apostlene var også Paulus kalt umiddelbart «av Jesus Kris-
tus og av Gud Fader, som reiste ham opp fra de døde» (1:1), og lik dem et 
øyenvitne til den Oppstandne (1:15f).  De andre apostlene kunne bare konsta-
tere at Paulus forkynte samme Kristi evangelium som dem, og anerkjenne ham 
som Herrens apostel (2:1-10).  Allerede hilsenen markerer Pauli autoritet og 
kompetanse som Jesu Kristi delegat el utsending): 

Gal 1:3-5 – Nåde være med dere og fred fra Gud, vår Far og Herren Jesus Kristus, 
han som gav seg selv i døden for våre synders skyld for å fri oss ut fra den nåvæ-
rende onde verden etter Gud vår Fars vilje.  Ham være ære i all evighet!  Amen. 

En Kristi «apostel» står i delegatens posisjon til kirkens Herre og sine tilhørere.  
Han utøver et bestemt oppdrag på Kristi vegne: Å overgi Kristi evangelium med 
Kristi guddommelige autoritet og myndighet.  Derfor presiserer Paulus straks – 
«han som gav seg selv» osv.  Og senere, 3:13f – Kristus kjøpte oss fri fra lovens 
forbannelse da han kom under forbannelse for vår skyld  /../ for at folkeslagene 
ved Jesus Kristus skulle få del i den velsignelse som var lovt Abraham, og for at 
vi ved troen skulle få Ånden som det var gitt løfte om».  - Kristi gjenløsergjer-
ning oppfyller Guds løftepakt og innleder den kommende verden, allerede fo-
regrepet «av Gud Fader, som reiste ham opp fra de døde» (1:1).   

Apostelens delegat-posisjon lar Kristi evangelium gå foran personen.  I motsatt 
fall fremstår den falske apostel med de forbehold som mennesker godtar og 
roser.  Et advarende eksempel er Peters hykleri, da han falt for fristelsen å til-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 153 

passe læren alt etter sin omgang med hedninger eller jøder (Gal 2:11-16, jf Mt 
16:21ff, 26:69ff, 21:15-10). 

Den apostoliske hilsen 

Når en keiserens delegat kunngjorde keiserens forordning, innledet han med 
«fred» (pax) fra keiseren nevnt med navn .  Da talte han på keiserens vegne og 
håndhevet ordningen i keiserens sted, og undersåttene måtte forholde seg til 
landshøvdingen som til keiseren selv.   

Poenget her er apostelens megetsigende avvik fra delegat-hilsenen.  Nytt er 
ordene «nåde» og det karakteristiske «og Herren Jesus Kristus».  I samsvar med 
Kristi evangelium og apostelembetet fra ham, markerer apostelen det unike 
ved evangeliet og dets kilde.  Kirkens tro er Guds tro, gitt kirken i og med Jesu 
person og verk, og han er kirkens Herre.   

Aposteloppdraget medfører et forvalterskap på Kristi vegne, i samsvar med 
«Guds og vår Fars vilje» (Gal 1:1).  Oppdraget kan bare utøves i et skjebnefel-
lesskap med Kristus i hans fornedrelse (jf 1:15f med Mt 16:16f, 23).  Da medfø-
rer trofasthet i prekenembetets gjerning den lidelse som «korsets anstøt» vek-
ker.  Paulus viser til dem «som forvirrer dere og vil forvrenge Kristi evangelium» 
(v 7).  De tar anstøt av Kristi evangelium og blir selv støtt bort fra kirkens felles-
skap med et «han være forbannet» (1:8f).   

Med sin undervisning fra Skriftens Herre har Paulus den tillit til sine medkristne 
»at dere ikke vil tenke annerledes enn jeg.  Den som forvirrer dere, skal få sin 
dom, hvem han så er» (Gal 5:10).  Poenget er ikke tenkemåten, men Guds tan-
ker (Jer 29:11), gitt med den rett utlagte Skrift fra dens Herre – og handling 
deretter (jf 6:1-4). Et trassig folk følger sine egne tanker (Jes 66:2, jf Jer 4:14, 
7:24).   

«Falske brødre» 

Bekjennelse i bibelsk mening (homologi) kjennes på troskapen mot apostelor-
dets lære fra Skriftens Herre (Apg 2:42, 1 Kor 11:2, 15:2, 2 Tim 3:14, Åp 3:8).  
Utelukket er prekestol- og nattverdfellesskap med rom for reservasjoner mot 
Kristi ord (Apg 15:1, 24, 1 Kor 16:22, 2 Kor 11:4).  Samtidig medfører den ufor-
beholdne tilbakemelding frontmarkeringer i tidens løp:  

Gal 2:4 – noen falske brødre som hadde sneket seg inn for å lure på den frihet vi 
har i Kristus Jesus, så de kunne gjøre oss til treller.  Men ikke et øyeblikk gav vi et-
ter og bøyde oss for dem.  For vi ville at evangeliets sannhet skulle bevares for de-
re.  3:1 – Hvem er det som har forhekset dere?  4:17 – Den iver disse andre viser 
for dere, er ikke av det gode.  De vil bare skille dere ut for å vinne dere som til-
hengere.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 154 

5:4, 7, 10 – Dere som vil bli rettferdige for Gud ved loven, er skilt fra Kristus, dere 
er falt ut av nåden.  /…/ Hvem er det som har hindret dere i å være lydige mot 
sannheten? /…/ Den som forvirrer dere, skal få sin dom, hvem han så er (1:9, ff 1 
Kor 15:1f).  6:12 – slike som vil ta seg godt ut blant mennesker og slippe å bli for-
fulgt på grunn av Kristi kors.. 

Prinsipielt sett, gjelder korsets anstøt «den frihet vi har i Kristus», i motsetning 
til dem som «vil bli rettferdige for Gud ved loven».  Motsetningen aktualiserer 
forholdet mellom løftepakt og lovpakt i Guds frelsesplan.  Konkret gjelder 
spørsmålet hvorvidt hedningkristne er forpliktet på omskjærelsen.   

Hvorfor ikke utvise romslighet?  Den er utelukket med forholdet mellom løfte-
pakt og lovpakt.  En tilsynelatende liten reservasjon - mot apostelordets lære 
om den tilregnede rettferdighet, har samme virkning som en liten surdeig (5:9): 
Den opphever Guds nådepakt.  Gal 3:18 – det var jo ved et løfte Gud i sin nåde 
gav arven til Abraham.  Med forbehold om lovgjerninger og utvortes hellighet – 
og især ved å gjøre troens lydighet til frifinnelsens vilkår! - har man gjort 
evangeliet til lov og med livets vitnesbyrd falt ut av nåden (5:4).   

Gud har oppfylt sin universelle løftepakt med Abraham.  Oppfyllelsen er «den 
nye pakt i mitt blod» (1 Kor 11:25), stadfestet med Kristi oppstandelse fra de 
døde.  Abraham-paktens kjennetegn var omskjærelsen.  Den nye pakts kjenne-
tegn er dåpen til Jesu død og oppstandelse (Gal 3:26f, jf Apg 2:38, Rom 6:3, 
13:14).  Det nye livet i hans nåderike leves på nådepaktens grunn.  Syndenes 
forlatelse er hele veien fornyelsens vilkår.  (Se mitt bidrag: «Den nye pakt i mitt 
blod».)   

Apostelens gjensvar 

Paulus redegjør for sitt apostelkall, anerkjent av de andre apostlene (kap 1-2).  
Deretter fremstiller han pakthistorien med avgjørende vekt på forholdet mel-
lom Guds løftepakt med Abraham og Guds lovpakt (el Sinai-pakten) med sitt 
utvalgte folk Israel (kap 3-4).  Til slutt innskjerper han den kristne frihet fra Si-
nai-paktens seremoni- og sivillover, og form-aner til et liv «i Ånden» med gjer-
ninger i samsvar med nestekjærlighetens bud (kap 5-6).   

Apostelens gjensvar består ikke i egne synspunkter og konklusjon etter beste 
skjønn.  En apostels kompetanse og autoritet består i overleveringen fra Her-
ren, stadfestet med «Guds ord og Jesu Kristi vitnesbyrd» (Åp 1:2.  Jf v 9 og 
19:10.  Jf Apg 15).  Jesu vitnesbyrd med profetordet, og profetordets vitnesbyrd 
om Jesus, er «Guds vitnesbyrd /…/ Jesus Kristus og ham korsfestet» (1 Kor 2:2.  
Jf Gal 3:1, 5:7.  1 Joh 5:5-12).  Altså er bekjennelsestroskap bibeltroskap, og bi-
beltroskap er bekjennelsestroskap i skriftbunden tradisjon - i apostelordets et-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 155 

terfølgelse med læren fra Jesus Kristus og hans Far i himmelen (Gal 1:4, Mt 
16:16f).   

Paulus hadde forkynt Kristi evangelium med den begrunnelse som er kjent for 
«alle dere som er døpt til Kristus» (3:27, 4:30f).  Derfor ble Paulus mottatt 
«som en engel fra Gud, ja, som Kristus Jesus selv», men hvor var det blitt av ju-
belen fra den gang, spør Paulus.  «Er jeg blitt en fiende fordi jeg har sagt dere 
sannheten?»  (4:15f)   

Paulus henviser til evangeliets innhold med noen kortversjoner: Gal 1:4 (sit 
ovf), 2:15f, 19f, 3:13f, 26f, 4:4-7, 5:1a, 6:14-16.  Avgjørende for deres trover-
dighet er skriftbevisene om de troendes frihet i Kristus.  Friheten består ikke i 
lovgjerninger, men «ved troen» alternativt «i troen» (2:20, 3:8, 14, 22, 26, 
6:10).   

Gud har kalt oss ved sin nåde (1:15).  Den består i Kristi selvhengivende kjærlig-
het, «som gav seg selv i døden for våre synderes skyld, for å fri oss ut av den 
nåværende onde verden» (1:4).  Guds tilgivende nåde på grunn av Kristi for-
tjenste er en virkelig benådning el frifinnelse.  Befrieren har med sin korsdød i 
alles sted kjøpt oss fri fra lovens forbannelse (Gal 3:13, 4:3).   

I likhet med Jesus advarte også hans apostel mot farisèernes surdeig (Mt 16:6), 
men blir de hørt?  (Gal 5:9, jf 1 Kor 5:6-9.)  Problemet var og er «korsets an-
støt», for utelukket er den farisèiske overtro på menneskets evner i troens sa-
ker.  Med gode hensikter blir anstøtet tilslørt, men avslørt med Jesu tilrettevis-
ning, Mt 16:22-26.  Han gjennomskuer vantroens læretilpasninger av frykt for 
folkenes guder (2 Kong 17:8f). 

Velsignelsen som var lovt Abraham  

Skriftbevis med bruk av følgende tekster: 1 Mos 12:1-9, kap 15 (2 Mos 12:40f).  
Kap 17, 22:1-19, 26:1-6.   

Se utleggelsen i Gal 3:6ff.  Merk velsignelsen ved «din ætt» - Kristus, v 16, og 
forholdet tro og løfte (v 2 og 5) med Abraham som eksempel, v 6ff.   

Paulus fører skriftbevis i samsvar med Jesus-overleveringen:   

Eksempler: Jesu svar til den rike unge mann: Mt 19:17-22.  Jf den bortkomne søn-

nen, Lk 15:16-19.  - Jesu ord om tolleren Sakkeus, Lk 19:9f.  - Jesu tydning om 

slangen som Moses løftet opp i ørkenen, Joh 3:13-18.  - Jesu ord om Abrahams 

ætt, Joh 8:31ff.  – Skriftbevisene bringer oss tett på samtalen mellom Paulus og 

urmenighetens ledere, Gal 2.   

Skriftbevisene begrunner Abraham-paktens oppfyllelse i Jesu person og verk.  
De formidler Jesu undervisning sett i ettertid – i påskeperspektivet.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 156 

Eksempler: Jf Peters tale i Salomos Søylegang, Apg 3:12ff.  - Urmenighetens for-

bønn for apostlene Peter og Johannes, Apg 4:24-31 (merk v 28).  – Stefanus-talen, 

Apg 7:1-53.  - Peters vitnesbyrd og Jakobs skriftbevis under Jerusalem-møtet, Apg 

15:6-18.  - Paulus om Abrahams tro og løftepaktens oppfyllelse, Rom 4.  – Lovens 

oppfyllelse ved troen: Livet i Ånden, 8:1-17.  – Han som ikke visste av synd, har 

Gud gjort til synd for oss, for at vi i ham skulle bli Guds rettferdighet, 2 Kor 5:21.  – 

Abraham-paktens evige velsignelse er troens rettferdighet, Kristus Jesus, Ef 1:3, 7f.  

– Abraham som forbilde, se Heb 6:11ff.   

Gal 3:8-10,13, 14, 29:   

Skriften forutså at Gud vil rettferdiggjøre hedningene ved tro, og den forkynte på 
forhånd dette gode budskap til Abraham: I deg skal alle folkeslag velsignes.  Derfor 
blir de som tror, velsignet sammen med den troende Abraham.  Men de som holder 
seg til lovgjerninger, er under forbannelse.  /…/ Men Kristus kjøpte oss fri fra lovens 
forbannelse da han kom under forbannelse for vår skyld /…/ for at Abrahams vel-
signelse skulle komme til folkeslagene ved Jesus Kristus, og for at vi ved troen 
skulle få løftets Ånd.  /…/ hører dere Kristus til, er dere Abrahams ætt og arvinger 
ifølge løftet.  (Jf v 14 og NO 2001)   

Guds universelle nådeløfte er oppfylt i en bevitnet Jesus-historie, slik Skriften 
har sagt.  Denne nåde er gitt den enkelte til del i dåpen (Gal 3:27, Mk 16:16).  
Så er ikke troen en tro på troen, men tillit til åpenbaringsordets trofaste Gud 
som har påtatt seg alle forpliktelser og gitt oss alle rettigheter.  Hos ham skal vi 
søke opplysning ved evangeliet om løftepaktens oppfyllelse i Kristi lidelse, død 
og oppstandelse.  Men reserverer vi oss med forbehold om et hellig liv og lev-
net, er vi falt ut av nåden (5:4).   

Et oversetterproblem representerer 1 Mos 15:6 i Det Norske Bibelselskaps 
oversettelse fra 2001: -  «og derfor regnet Herren ham som rettferdig.  Hvor 
kommer «derfor» fra?  Samme oversettelse gjentas i Nytestamentet: Rom 4:3, 
9, 22.  Gal 3:6.  Jak 2:21, 23.  Jf Gal 3:26 – i kraft av troen (istf «ved»).  Alterna-
tivet ligger tett på grunnteksten: Abraham «trodde på Herren, og han regnet 
ham det til rettferdighet.»  Tilregningen skjer alltid på grunn av Guds nådige 
sinnelag, som alltid virker den tro som setter all sin lit til ham.   

Det er sant: Troen er en lovgjerning, ja, den fremste av alle lovgjerninger.  
Troen oppfyller budet «du skal ikke ha andre guder foruten meg», og siden 
troen har Kristus til gave, følger den lovoppfyllelse som Gud har behag i.  Denne 
tro er ingen selvbestemt ytelse eller et pressmiddel overfor Gud.  Den er Guds 
tro.  Den kommer til oss, og vi kommer til tro ved å høre Kristi evangelium.   

Så er kristentroen Gud Helligåndens suverene verk ved evangeliet, når tilhørere 
får nåde til å anvende Kristi fortjeneste, enhver på seg selv.  Abraham trodde 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 157 

på den Gud «som gjør de døde levende og kaller på det som ikke fins, så at det 
fins» (Rom 4:17.  Jf No 2001).   

Sett fra Guds side, ser troen inn «frihetens fullkomne lov» (Jak 1:25) og har 
Guds rettferdighet – Kristus, gitt av nåde.  Men sett fra menneskers side, må li-
vets vitnesbyrd bevitne troen, slik eksemplet Abraham viser.   

Jak 2:23f – «Abraham trodde Gud, og det ble regnet ham til rettferdighet», og han 
ble kalt «Guds venn».  Dere ser at et menneske blir ansett som rettferdig ved gjer-
ninger og ikke bare ved tro.   

Troens rettferdighet for Gud trives godt sammen med gjerningen.  Her bruker 
Luther bildet «rettferdiggjørelsens sirkel».  Innenfor er Kristus «for oss» eneste 
årsak til frifinnelsen hos Gud.  Det er han ikke, hvis vi reserverer oss med for-
behold om fornyelsen, eller «Kristus i oss».  (Se formaningen, Gal 5:16ff.) 

Trellkvinnens sønn og den frie kvinnes sønn 

Skriftbevis: 1 Mos 16, 17:15-19, 21:1-21.  Se bruken i Gal 4:22-31. 

Lovpaktens vilkår:  

3 Mos 18:5 (Esek 20:11) – Dere skal holde mine forskrifter og lover.  Det mennes-
ke som retter seg etter dem, skal leve ved dem.  Jeg er Herren.  Neh 9:29, Lk 
10:28, Rom 10:5.  

Løftepaktens gave:  

Hab 2:4 (Esek 14:14) – den rettferdige skal leve ved sin tro.  Gal 2:16, 3:11, Rom 
1:17, 3:20, Heb 10:38.  (Det hebr ord for tro, kan også bety troskap.) 

Løftepaktens fornyelse ved profetene, se t eks Jes 52:33- kap 54.   

Eksempler på anvendt Jesus-tradisjon:  

Joh 8:35f - En trell blir ikke i huset for alltid, men en sønn blir der for alltid.  Får 
Sønnen frigjort dere, da blir dere virkelig fri.   

Se anvendelsen: Rom kap 4, 6:18, 22: 9:7ff.  1 Kor 8:9.  Gal 2:4, 5:1, 13, 26.   

1 Pet 2:16.  Heb 12:22.  Åp 3:12, 21:2, 10.   

Hagar og Sara, Gal 3:21ff. 

Trellkvinnen Hagar fødte Ismael på naturlig vis, han som representerer lovpak-
ten fra Sinai.  Hennes etterkommere treller under lovens krav, som ingen mak-
ter.   

Den frie kvinne er den gamle Sara, som fødte Isak etter løftet.  Han represente-
rer Abrahams barn etter løftet.  De er Guds kirke på jorden med sentrum i det 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 158 

Jerusalem som er «der oppe».  Derfra utbrer kirken seg på jorden.  Hun er den 
mor som føder barn uavlatelig med Guds løfte.  V 26f.   

Trellkvinnens sønn Ismael drev gjøn med Isak, som hadde arveretten (1 Mos 
21:10).  Han ble «et villesel av en mann /…/ vendt mot alle» (16:12).  Han «for-
fulgte ham som var født etter Ånden, så er det også nå», Gal 4:29.   

I et senere perspektiv må vi inkludere islam – Ismaels ætt.  Mer enn noen an-
nen lovreligion representerer islam kvinneundertrykkelse, antisemittisme og 
demokratiunderskudd.  Muhammeds gudskonstruksjon og Koranen begrunner 
voldsbruk mot «de vantro» og er en stadig kilde til frykt, terror og ekspansjon 
med våpenmakt.   

Evangeliet åpenbarer Guds rettferdighet ”uten lov”, stilt frem for verden i Jesus 
Kristus og ham korsfestet.  Slik har Gud tatt på seg alle lovens forpliktelser, og i 
nåde gitt oss alle rettigheter med barnekår og arverett hos ham, 4:4f.   

Gal 5:1 – Til frihet har Kristus frigjort oss (Joh 8:36).   

Holder vi fast ved (= tror) apostelordets lære fra Herren Jesus, blir vi frelst:  

1 Kor 15:1-5 – Jeg kunngjør for dere, brødre, det evangelium jeg forkynte dere, det 
dere har mottatt og står på.  Gjennom det blir dere frelst, hvis dere holder fast ved 
det ordet jeg forkynte – så sant dere ikke forgjeves er kommet til tro.  For først og 
fremst overgav jeg dere det jeg selv har tatt imot, at Kristus døde for våre synder, 
slik Skriftene har sagt, at han ble begravet, at han stod opp den tredje dag, slik 
Skriftene har sagt, og at han viste seg for Kefas og deretter for de tolv.  Jf 14:36, 
11:23.  Gal 1:9. 

Lk 24:45-48.  Apg 2:24-28.  Rom 7:22ff, 11:6-10.  1 Tess 2:13f, Fil 1:5f, 2:13, osv. 

Så er evangeliet ingen frelsesteori, og apostolatets kirke ingen lov religion.  
Kristi evangelium er et levende håp til ”vredens barn” (Ef 2:3, jf Rom 8:1-3), lik 
en livbøye kastet ut til fortapte på opprørt hav.  Ved troen anvender vi Guds 
nådetilsagn, enhver på seg selv, og har med Kristus til gave, har vi Guds evige 
rettferdighet, liv, glede og fred allerede (Joh 11:25, Ef 2:1-5).  Sett fra mennes-
kets side, er gaven ufortjent.  Sett fra Guds side, er gaven Guds Sønns fortje-
neste og prisen uendelig stor.  Så har Gud elsket verden.   

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 159 

Troen kommer til oss – vi kommer til troen 

Denne språkbruk er typisk for den nytestamentlige trosformidling fra Gud Fa-
deren ved Gud Sønnen i Jesu skikkelse.  Han er «Den Kommende» og himmelri-
ket tilhører dem som kommer til ham.   

Gal 3:23: Før troen kom, ble vi holdt i varetekt under loven, innestengt helt til den 
tro som skulle komme, ble åpenbart.  Jf Joh 1:7, 4:39, osv.  Apg 3:16, 4:4, osv. 

Altså er kristentroen Guds tro.  Den kommer fra Faderen med Sønnens lære fra 
Faderen, og apostelordet gir videre Sønnens lære.  Helligånden - som utgår fra 
dem begge, skaper troen i dem som hører og tar vare på evangeliet.  De har 
evig liv og lever ved troen.  (Joh 17:3, Gal 1:3f, 2:16, 19-21, 3:6-9, 26f).   

I sin øversteprestelige forbønn ber Jesus for alle dem som ved apostlenes ord 
«kommer til tro på meg» (Joh 17:20).  Kunnskapen fra Gud lar oss kjenne Ham 
som har kalt oss «ved Kristi nåde» (Gal 1,6, jf v 15, 2:21, 3:18).  Slik er det vi 
«kommer» vi til troen (Gal 3:2, Ef 1:13.  Lk 10:16, Apg 2:38, 8:15, 10:44f, 15:7f, 
osv).   

Gal 3:23-25 – Før troen kom, ble vi holdt i varetekt under loven, innstengt helt til 
den tro som skulle komme, ble åpenbart.  Slik var loven en vokter (paidagogos) for 
oss helt fram til Kristus, for at vi kunne bli erklært rettferdig ved tro.  Nå når troen er 
kommet, er vi ikke lenger under vokteren.  For dere er alle Guds barn ved troen på 
Kristus Jesus.  Alle dere som er blitt døpt til Kristus, er blitt ikledd Kristus.  Kol 
2:12f. 

Andre eksempler: Rom 10:4, 16f.  Ef 6:23, 1 Tim 1:13f, Heb 12:1f.  1 Pet 1:1f, 2 Pet 
1:1, Jud 3f, 20.   

Den bibelske språkbruk om troen er sakssvarende: Tar man ikke vare på Guds 
ord, glir man bort fra troen (Heb 2:1), eller faller fra (Mt 24:10, 1 Tim 4:1).   

Joh 14:23f – Om noen elsker meg, holder han fast ved mitt ord  /…/ Men den som 
ikke elsker meg, holder ikke fast ved mitt ord, og det ord som dere hører, er ikke 
mitt, men Faderens som har sendt meg.   

Den uforbeholdne bekjennelse til apostelordets lære samler og forener kirken i 
den Kristus-virkelighet som læren bringer fra Faderen ved Sønnen.  Kristi 
evangelium åpenbarer ham som er rettferdigheten «ved troen», som utelukker 
rettferdighet «ved loven».  De utelukker hverandre gjensidig.  Utelukket fra fri-
finnelsens årsak er tro formet av kjærlighet, eller gjerningen som vi har gjort i 
rettferdighet (Tit 3:5).  Frifinnelse med forbehold om fornyelse strider mot 
Guds trofasthet og sanndruhet, og går lovreligionens ærend.  Et eksempel til 
etterfølgelse er apostelen Paulus:   

Gal 2:21 – Jeg forkaster ikke Guds nåde.  For hvis en kan vinne rettferdighet ved 
loven, da døde jo Kristus til ingen nytte.  3:12f – I loven kommer det ikke an på tro, 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 160 

der heter det: Den som holder budene skal leve ved dem (3 Mos 18:5).  Men Kris-
tus kjøpte oss fri fra lovens forbannelse da han kom under forbannelse for vår 
skyld.  For det står skrevet: Forbannet er enhver som henger på et tre.  5 Mos 
21:23b, 27:26.  Jf Rom 8:3f, 10:4.   

Steder til ettertanke: 1 Kor 11:2, 15:2.  Fil 2:16.  2 Tim 1:14, Heb 4:14, Åp 2:13 osv.   

Hva menes med «anstøt»? 

Det greske ordet som ligger til grunn, er hentet fra snarefangst, brukt om pin-
nen som åtet var hektet på (gr. skandalon).  Den som setter snaren, blir årsak til 
død, og den som intetanende «går i fella», blir årsak til sin egen død.  Da står vi 
overfor to grunnbetydninger: (1) Å være til anstøt for noen (skandalon poiein), 
og (2) å ta anstøt av noe. 

I den første betydningen – å være til anstøt - forleder man noen til frafall og et 
levnet deretter.  Noen hadde «forhekset» galaterne (Gal 3:1f, jf 2:20, 6:14).   

Rom 16:17 – Jeg formaner dere, brødre: Hold øye med dem som skaper splittelse 
og fører andre til fall ved å gå imot den lære dere har tatt imot.  Hold dere unna 
dem.  Jes 53:6, Mt 7:15, 2 Tess 2:13f, 3:6, 14, Tit 3:10, 2 Joh 7-10, 2 Tim 2:26. 

Man kan være til anstøt også med misbruk av tillatte ting - t eks mat og vin 
(Rom 14 og 1 Kor 8).  Da blir svake kristne forledet til å gjøre noe som de anser 
for synd (Rom 14:15, 20, 23).  Den som vet bedre, må følge kjærlighetens regel 
og avstå fra bruken (jf Apg 15:20, 29).  Unntatt er den påtvungne praksis, som 
medfører handlingens fornektelse av den frihet Kristus har kalt oss til (1 Kor 
8:9, Kol 2:16, Gal 5:1).   

Stilt overfor kjærlighet i strid med Guds gode skapervilje og Kristi eksempel, har 
læren prioritet fremfor kjærlighetens regel.  Syndenes forlatelse gjelder ikke 
læren, men livet (Apg 15:20).   

Gal 5:13 – Dere er kalt til frihet /…/ La bare ikke friheten bli et påskudd for 

den syndige natur, men tjen hverandre i kjærlighet.  For hele loven blir 

sammenfattet i dette ene bud: Du skal elske din neste som deg selv.   

Den andre betydningen – å ta anstøt av noe - kan skje på to måter:  

Enten tar man anstøt av kristnes skrøpelighetssynder i ord og gjerninger, og 
bruker dem til forsvar for sin vantro og et liv deretter (Joh 6:61, 66, Rom 9:30-
33, 1 Kor 1:22f).  Denne problematikk er tema i Jakobs brev.   

Eller man tar anstøt av livet under korset – når etterfølgelsen medfører forned-
relse, motgang og lidelse for Jesu navns skyld (Gal 6:12, jf Mt 11:6, 25f, 13:21, 
16:22f, 24:10-13).  Av frykt for omkostningene, og under skinn av kjærlighet, 
søker man trygghet i menneskers ros og allmennytten - den vi alle er tjent med.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 161 

Hva er årsaken til «korsets anstøt»? 

Med «korset» siktes til Guds forsoning med verden i Jesu død på korset (Gal 
1:4, 3:1f).  Guds universelle løfte til Abraham er oppfylt i «en korsfestet Kristus» 
(1 Kor 1:23).  Tiden for Sinai-paktens lov er ute, og utelukket er kompromisser 
med et «annet evangelium» (Gal 1:6f).  Guds forsoning med verden er eksklu-
siv.  Den er fullbrakt i «Den Hellige og Rettferdige» (Apg 3:14) – i den ene for 
alle.  Kristus og ham korsfestet (1 Kor 2:2) er troens rettferdighet.  Årsaken til 
korsets anstøt er troens rettferdighet. 

Forholdet løftepakt og lovpakt representer det dype i kristentroen.   

Jes 8:14f – Han skal være en helligdom, en snublestein og en klippe til fall for beg-
ge Israels riker, en snare og en felle for dem som bor i Jerusalem.  Mange blant 
dem skal /…/ gå i snaren og bli fanget.   

Skriftbeviset og den bevitnede Jesus-historie forholder seg til hverandre som 
løfte og oppfyllelse.  De er to sider av samme sak – Guds vilje med sin frelses-
plan for en fallen verden (Gal 3:6-14, 4:4f, 21ff).   

Det altavgjørende spørsmål for kirken i nåtid er det samme som for Paulus den 
gang og kirken i fortid – «hva sier Skriften?» (4:30).  Hva sier den om forholdet 
mellom Guds løftepakter og lovpakten på Sinai?  Hva er forholdet mellom Kristi 
gjerning «for oss» og Kristi gjerning med sin Ånd «i oss»?  Hva er den rettfer-
dighet som Gud tilregner troen?  Det sammenfattende svar er «korsets anstøt» 
som er troens rettferdighet, synderens rettferdiggjørelse ved tro på grunn av 
Kristi lidende lydighet (Fil 3).  Altså gjør korsets anstøt forskjellen mellom nåde-
pakt og lovpakt i Guds frelsesplan.   

Skillet består ikke i kvaliteter som den troende har eller ikke har, men i Jesu 
Kristi, Guds Sønns lidende lydighet - og ingenting annet.  Derfor var det ikke fa-
risèeren, men tolleren som «gikk hjem rettferdig for Gud» (Lk 18:14, Ef 2:5, 8).  
Det utførlige toller-forsvar finner vi i Romerbrevet.  «Nådestol meg», lød tolle-
rens bønn, direkte oversatt (hilastæti).  Nådepaktens nådestol er Kristus og 
ham korsfestet for verdens synder.  Guds Sønn i tjenerskikkelse er «den rettfer-
dighet jeg får ved tro» på ham (Rom 4:13, 24, 2 Kor 5:21, Fil 3:9.  Jf Gal 2:20, 
3:8, 14, 22, 26.  Ef 2:8, 3:17).   

Rom 3:23 – Alle har syndet og mangler Guds herlighet og blir rettferdiggjort gratis 
av hans nåde ved gjenløsningen i Kristus Jesus.  Ham har Gud satt fram som en 
nådestol ved troen i hans blod for å vise sin rettferdighet deri at han forlater forut 
begåtte synder, som han hadde båret over med i tålmodighet.  (E Sv Kyrkobibel).   

Korsets anstøt kan man underslå eller tilsløre, men ikke rokke.  Troens rettfer-
dighet er i all evighet Guds rene Lam inntil døden lydig (Åp 5).   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 162 

Da Paulus besøkte lederne for urmenigheten, framla han det evangelium som 
han forkynte for folkeslagene.  Gal 2:5f - Men ikke engang Titus, som var med 
meg, og som er greker, ble tvunget til å la seg omskjære.  Dette kravet kom fra 
noen falske brødre…» (jf Apg 15:1, 5).  Kristi evangelium var til anstøt for dem.  
I strid med Jesu advarsel førte de på avveier «disse minste små som tror på 
meg» (Mt 18:6, Mk 9:42ff, Lk 17:1f). 

Altså handler ikke «korsets anstøt» om kristnes skrøpeligheter og unnfallenhet 
i etterfølgelsen.  Man kan være til anstøt for noen, eller ta anstøt av noe, men 
evangeliet om korset forfører ikke.  Det er en «snublestein» for jøder, sier Pau-
lus (1 Kor 1:23).  Sammenstillingen jøde og greker må tas i omfattende mening.  
Den ene reserverer seg mot Kristi evangelium med gjerninger, den andre med 
idèer som mennesker godtar (jf Rom 9:30ff).   

Et tidløst anstøt 

Det aller sterkeste uttrykk for Guds lov og evangelium er ”Kristus og ham kors-
festet” (1 Kor 2:2).  Så brennende er Guds nidkjærhet for sitt falne skaperverk.  
Så dypt steg Sønnen ned av fri vilje og for vår frelses skyld.  Så høyt har Gud 
elsket verden…  

Den nye pakt i Jesu blod sammenholder den rettferdighet som Guds lov krever, 
og den rettferdighet som evangeliet åpenbarer og gir.  Og samtidig er de hver-
andre likeså fjernt som himmel og jord.  Korsets anstøt åpenbarer Guds nid-
kjærhet og kjærlighet som overgår hans nidkjærhet.  Kristus i hans lidende ly-
dighet er eneste årsak til vår frifinnelse hos Gud, og den «Guds rettferdighet» 
som Gud tilregner troen.  Troen istemmer: «Han er min Herre!» - min!  Slik 
kommer troen til oss og virker tillit til en forsonet Gud.  Troen har Kristus og 
mangler ingen ting (Luther).   

Noen tar anstøt av kristentroens unike begrunnelse og foretrekke relativismens 
tyranni, eller en modifisert utgave i humanistisk tradisjon.  Andre tar anstøt av 
Guds hellighet, som krever et så ufattelig offer at andre frelsesveier er uteluk-
ket og kun den ubetingede syndsforlatelse er tilbake.  En korsfestet Kristus av-
kler oss all egen rettferdighet, samtidig som frelsens omkostninger lokker og 
drar.  Vi er dyrt kjøpt.  Men tar man anstøt, uansett grunn, går frelsen tapt.  
(Gal 3:13, 1 Kor 6:20, 1 Pet 1:18.)   

Det merkes når evangeliet om Guds velgjerninger i Kristus virker troen.  Da tør 
tilhørere anvende Kristi fortjeneste, enhver på seg selv.  Troen kan være svak 
eller sterk, men bekjenner «han som gav seg selv i døden for våre synders 
skyld, for å fri oss ut fra den nåværende onde verden, etter Gud vår Fars vilje» 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 163 

(1:4).  Skjult i den korsfestedes avmakt, møter Gud oss med selvhengivende 
kjærlighet.  I den er hans allmakt skjult. 

Anstøtelig for mange er også rett-troenhet, først Jesu forhold til farisèerne, så 
apostelens forhold til «falske brødre» (2:4), og – i deres spor - kirkefellesskap i 
enig bekjennelse til apostelordets lære fra Skriftens Herre.  Noen har liturgi- og 
sakramentskrekk.  Andre skyr «konfesjonell» eller «ortodoks» lutherdom. 

Reservasjonene mot bekjennelse i nytestamentlig mening (homologi) røper 
menneskenaturens sans for «menneskeverk» (Gal 3:3).  Den kan skinne av kjær-
lighet til «kirken» og søke fellesskap i «et stort ekumene», men Kristi evangeli-
um utelukker reservasjoner, og dermed prekestol- og nattverdfellesskap på en 
lærebasis etter skjønn.  Men hvem er ren i denne sak?  Dommen skal begynne 
med Guds eget folk (1 Pet 4:17).   

Guds kjærlighet til verden, stilt fram for verden i en korsfestet Kristus, «gleder 
seg ikke over urett, men har sin glede i sannheten» (1 Kor 13:6, se Rom 12:9, 
16:17-20).  Så fins det ingen kjærlighet i strid med apostelordets lære fra Skrif-
tens Herre (Gal 2:5, 14, 4:16, 5:7).   

Tankevekkende er spørsmålet (Gal 3:2f): Hvorfor komme til troen, men «fullfø-
re med menneskeverk»?  Man kan vel legge noe til eller trekker noe fra »apost-
lenes og profetenes grunnvoll» (Ef 2:20), og fellesskapet se ut som en kirke, 
men Jesus advarer mot kirkehjem hvor herre-ropere bor.  Fallet blir stort (Mt 
7:27).   

Reservasjoner under skinn av raushet og rommelighet er i Guds øyne en «hvit-
kalket grav» (Mt 23:27).  Formålet kan være tjenestefellesskap tilpasset all-
mennytte og interessekontroll, men virkningen er destruktiv.  Det unike ved 
kirken går tapt, som er troens rettferdighet, for noen korsets anstøt, for andre 
Guds kirkes «fagre skatt» (2 Tim 1:8-14).  Uten frifinnelsens årsak i Kristi liden-
de lydighet, forstummer Guds uforbeholdne nådetilsagn, og istedenfor den 
uforbeholdne absolusjon i privatskriftemålet trer den kvasiterapeutisk virk-
somhet og riter til selvbekreftende behov.  Da er vi skyldige til å holde hele lo-
ven og må dømmes deretter.   

Gal 5:4f – Dere som vil bli rettferdige for Gud ved loven, er skilt fra Kristus, dere er 
falt ut av nåden.  Men vi holder oss til troen, og ser ved Ånden fram mot den rett-
ferdighet som er vårt håp.   

Lovens oppfyllelse «ved troen»  

I Kristus Jesus kommer det ikke an på om en er omskåret eller uomskåret; her 
gjelder kun tro, virksom i kjærlighet.  - Troen har Kristus til gave, og kjærlighe-
ten følger ham etter i gjerninger som har Guds ord og bud for seg.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 164 

På læredelen i brevet følger formaningen (Gal 5:16ff).  Læren først, livet deret-
ter – ikke i tid, men i sak.  Syndenes forlatelse for Kristi skyld er kristenlivets 
grunn hele veien.   

Gal 3:26f – alle Guds barn ved troen på Kristus Jesus.  Alle dere som er døpt til 
Kristus, har kledd dere i Kristus.  (Jes 61:10)   

Formaningens forutsetning er troens rettferdighet - Guds Sønn i sin lidende ly-
dighet «for oss».  Frifinnelsens årsak er også fornyelsens årsak  - «Kristus i oss.   

Kristus skaper med sin Ånd den gode frukt i de troendes liv (Gal 6:8).  Denne 
gjerning er skjult også for dem.  Apostelen vil ikke rose seg av noe annet enn 
«vår Herre Jesu Kristi kors», for ved det er han blitt «en ny skapning» (v 15).  
Det nye livets årsak i Kristi lidende lydighet holder i liv og død.   

Gal 2:20 – Det er ikke lenger jeg som lever, men Kristus lever i meg.  Det liv som 
jeg nå lever i kjødet, lever jeg i tro på Guds Sønn, som har elsket meg og gitt seg 
selv for meg.  Fil 1:21 – For meg er livet Kristus og døden en vinning.  

Hva vi er «i Kristus», det skal vi bli.  Med dette håp blir vi ikke trette av å gjøre 
det gode (Gal 6:9).  Med den frimodighet som «Kristi kors» gir, står vi imot den 
onde menneskenatur og søker å ligne Kristus i hans selvhengivende kjærlighet.  
Vi går i hans spor som har oppfylt loven og fridd oss fra trelldommens åk.  Han 
er troens rettferdighet, og derfor formaner Herrens apostel:  

Gal 5:16 – Lev et liv i Ånden!  Da følger dere ikke begjæret i vår syndige natur.  For 
vår onde natur står med sitt begjær Ånden imot, og Ånden står imot vår onde natur.   

Hører vi Kristus til ved dåpen og troen, skal vi ikke leve som om vi står i gjeld til 
vår onde natur med dens lidenskaper og lyster (Rom 8:10-12).  Paulus beskriver 
dem livsnært, flere lett gjenkjennelige i den pågående konflikt (Gal 5:19-21).  

Dydskatalogen – både her og flere steder i Nytestamentet - er ingen blåkopi fra 
samtidskulturen, men et Kristus-bilde (jf Gal 3:1).  «Troens dyder» er hans som 
kalte oss (1 Pet 2:9).  Med ham til gave skal vi dag for dag strebe etter å ligne 
ham, og ved troen bli «det nye menneske» som bærer Åndens frukt (5:22f).  
Lastekatalogen vitner om arvesyndens motstand.  Dydskatalaogen vitner om 
det tjenersinn som ikke skjeler til andres ros, men «gjør godt mot alle og mest 
mot troens folk» (6:3-5, 9f).   

Gal 5:25 - Har vi fått livet ved Ånden, så la oss også leve ved Ånden.   

Med denne oppmuntring blir vi sendt, enhver til sitt kall (6:8-10).  Hva vi er i 
Kristus, skal vi bli. 

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 165 

Hensikten med troens rettferdighet  

«Dette har han gjort «for at jeg skal være hans egen og leve under ham i hans rike 
og tjene ham i evig rettferdighet, uskyldighet og salighet, likesom han er stått opp 
fra de døde, lever og regjerer i evighet.  Det er både visst og sant.» (Lille Katekis-
me, forkl 2 trosart) 

I Fjerde parten vender Luther tilbake til hensikten med Kristi frelsesverk:  

Rom 6:4 – Vi ble begravet med Kristus ved dåpen til døden, for at likesom Kristus 
ble oppreist fra de døde ved Faderens herlighet, så skal også vi vandre i et nytt 
levnet.   

Forklaringen til apostelordet dekker den nytestamentlige dåpformaning:  

Vanndåpen betyr at «den gamle Adam i oss skal druknes ved daglig anger og bot 

og dø med alle synder og onde lyster, og at det derimot daglig skal fremkomme og 

oppstå et nytt menneske, som skal leve evig for Gud i rettferd og renhet.»   

Denne fornyelse skjer ved troen på Jesu Kristi fortjeneste, gitt oss i vår dåp.  
Fornyelsen er Åndens gjerning i deres hjerter som hører og tror gave-evangeliet 
(Gal 3:1f).  Troens støttestav er Guds løfte, gitt i dåpen til Jesu død.  Troen an-
vender gaven, gitt i dåpen, har Guds nåde og barmhjertighet i Kristus, og mang-
ler ingenting.  Det er ingen mangel ved troen, sier Luther.  (Se Gal 2:19ff, 6:14f.)  
Manglene hefter ved den troendes liv, men ikledd Kristi rettferdighet, gitt i då-
pen, er manglene skjult for Gud, liksom innhyllet i en kappe.  Rom 8:1.  Gal 
3:26. 

Tekster til fordypning: «Dåpkapitlet», Rom 6.  Ef 4:17ff.   

Rør ikke ved korsets anstøt 

Med Galaterbrevet har Herrens apostel Paulus gitt kirken et forsvarsskrift for 
Kristi evangelium.  Det er delegatens forsvar på Kristi vegne – i Kristi sted.  Kor-
sets anstøt er troens rettferdighet på grunn av Kristi fortjeneste – og ikke av 
noen annen grunn.  Den oppstandne Kristus er virksom i de troendes liv.  Med 
sin Ånd virker han fornyelsen i de troendes liv, men fornyelsen hører ikke med 
til frifinnelsens årsak.   

Martin Luther illustrerer forholdet i sin Store Galaterbrevskommentar.  Sviger-
faren kommer først, deretter svigerdatteren.  Først kommer troen på frifinnel-
sen for Kristi skyld, og deretter følger Åndens frukt i gjerninger som har Guds 
ord og befaling for seg.  Troen trives sammen med gjerningen, men blandes 
gjerningen sammen med frifinnelsens årsak, er det ikke lenger tale om troens 
rettferdighet hos Gud, men om egenrettferdighet og innbilt tro.  Med forbe-
hold om gjerninger, er vi falt ut av nåden.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 166 

Troens rettferdighet hos Gud skjuler den onde menneskenatur, og skjuler de 
mangler som i dette liv hefter ved de troendes liv.  Da har vi nok med vår egen 
byrde.  Med denne erkjennelse er det lettere å vise overbærenhet med andres 
mangler.  Unntatt er den overbærenhet som innhyller læretilpasninger i kjær-
lighetens kappe.  Læren om frifinnelse med forbehold om fornyelse leder vil, og 
likeså den billige nåde, som om det ikke er farlig å synde, om du bare tror!   

Rom 6:9-11 – Vi vet at når Kristus er oppreist fra de døde, så dør han ikke mer, 
for døden har ikke lenger makt over ham.  Gjennom sin død gjorde han opp 
med synden en gang for alle.  Det liv han lever, er et liv for Gud.  På samme må-
te skal dere regne dere som døde for synden, men som levende for Gud i Kris-
tus Jesus. (Gal 2:20f, 5:24, 6:14f) 

Rør ikke ved troens rettferdighet!   

RØR IKKE VED KORSETS ANSTØT!   

Det fins bare ett evangelium. 

 

 

 

OM KRISTI NEDFART TIL HELVETET   
 

Luthers forklaring forbigår dette ledd i taushet.  Det kan være av pedagogiske 
grunner.  Men det samme gjør han i Store Katekisme for prester.  Hvorfor?   

Det er i Konkordieformelen artikkel 9 finner en kommentar til dette ledd.  For-
anledningen var uenighet blant teologer av Den augsburgske bekjennelse.  
Skjedde Kristi nedfart før eller etter hans død?  På hvilken måte skjedde nedfar-
ten?  Etter sin guddommelige natur, sjelelig, eller både legemlig og sjelelig?  
Dessuten: Vitner nedfarten om Kristi fornedrelse eller opphøyelse – hans seier 
og triumf?  Leddet i trosbekjennelsen fristet til spekulasjon.   

Leddet er en trosartikkel.  Det skal ikke diskuteres, men tros enfoldig, slik Lu-
ther gjorde i en preken i Torgau 1533.  Det er nok å vite at Kristus har ødelagt 
helvetmaktene og gjenløst «dødens og djevelens makt og den evige fordøm-
melse i helvetets svelg».  Dette og andre spørsmål som overstiger «vår blinde 
fornuft», skal vi overlate til den kommende verden.  FC Ep 9.4.   

Det er særlig to tekster som begrunner dette ledd: 1 Pet 3:19-21 og 4:6. 

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 167 

1 Pet 3:19-21   

Ordene sikter ikke til Sønnens person før inkarnasjonen, men til den inkarnerte 
Guds Sønn i Jesu skikkelse, han som led og døde, 1 Pet 1:11.  Han forkynte for 
åndene som var i fangenskap, det vil si for dem som var ulydige på Noa’s tid.  
Motivet kommer vi tilbake til i 1 Pet 4:6.   

I NT blir ordet for å forkynne eller proklamere (keryssein) brukt dels om å for-
kynne Evangeliet (Mt 4:23, 9:35 osv), dels om å forkynne Loven (Mt 3:1, Rom 
2:21 osv).  Det fremgår av tekstens sammenheng at her handler det om doms-
forkynnelse for de mennesker som på Noa’s tid fikk anledning til å høre Guds 
ord, men forherdet seg (Mt 24:37-40, Lk 17:26f).  De er for all ettertid et adva-
rende forvarsel om de vantros endelikt på Dommens dag.    

I tillit til Guds løfter venter Guds barn håpets oppfyllelse i Guds rettferdige 
dom.  Apostelen formaner dem til å tåle spott og lidelse for den gode vandel ”i 
Kristus”, og til alltid å være rede til å begrunne årsaken til deres håp, 3:14-4:7.   

4:4 - Derfor skal dere i den tid som gjenstår i kjødet, ikke lenger leve etter mennes-
kers begjær, men etter Guds vilje.  

Den største oppmuntring gir Kristi martyreksempel, som straks etter sin lidelse 
trådte frem som dommer over åndene i varetekt.  Til sist kommer han som 
dommeren over levende og døde.  Så langt teksten forstått i brevets sammen-
heng.      

Spekulative tolkninger, flere kjent fra tidlig i kirkens historie:  

(1) Kristus proklamerte løftenes oppfyllelse, altså frelsen for patriarkene og pro-
fetene (Hermas’ Hyrden c 140).   

(2) Kristus forkynte dommen for falne engler eller demoner - de som forførte 
menneskene på Noa’s tid (1 Mos 6:1-4).   

(3) Etter dommen bandt Kristus de onde englene - demonene – og satte dem i 
varetekt (Første Henoks bok, kap 19).   

(4)  Med henvisning til Apg 2:24 - Kristus fòr ned til helvetet for å lide også der 
(Aepinus, d 1553).  Men samme bibelsted handler om Kristi legeme - ikke om 
hans sjel.   

(5) Kristi nedfart er en billedlig (åndelig) fremstilling av Kristi lidelse, død og be-
gravelse (Calvin, reformert lære).  Men apostelen viser til en faktisk hendelse.   

(6) Kristus fòr ned til den gamle pakts fromme i helvetets forgård (limbus 
patrum) og fridde dem ut (Romerkirken). 

1 Pet 4:6 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 168 

Stedet nevner motivet for Kristi nedfart:   

4:6 - Nettopp derfor ble også evangeliet forkynt for de døde, for at de skulle bli 
dømt som mennesker etter sin onde natur, men leve i Ånden, liksom Gud. 

Kristi proklamasjon av sin seier gjelder dem som her hørte Guds ord.  Alle spe-
kulasjoner om omvendelsens mulighet etter døden skal avvises som vranglære 
(eks Markion, Origines).   

Hva skjer med alle de som ikke fikk høre Guds ord mens de levde her?  Guds 
åpenbaringsord gir anledning til dette svar: Gud skal dømme ”det som skjuler 
seg hos menneskene”, Rom 2:16b.   

Resten står ubesvart.      

 

 

VITNESBYRD OM DEN OPPSTANDNE 

JESUS 
 

Det fins ingen vitnesbyrd om Jesu oppstandelse.  Ingen så det som skjedde.  
Det fins bare øyenvitner til den tomme grav, og øyenvitne-beretninger fra mø-
ter med den Oppstandne.  Kildene står ikke alene, men bekrefter Jesu under-
visning i «Skriftene» om sin person og sitt verk, og begrunner kirkens tro og 
virksomhet siden Pinsedagen.   

Vitnesbyrdene har ulike kilder: Jesu fiender, Jesu venner og Jesu egne vitnes-
byrd.  Kildene gir anledning til å rekonstruere hendelsen og drøfte vitnesbyrde-
nes troverdighet (del A).  Videre gir Nytestamentet et bilde av overleveringen 
om Jesu oppstandelse i aposteltiden, og senere i tidens løp.  Hvordan vitner 
kirkens virksomhet om Jesu oppstandelse ?  (Del B) 

A.  Oppstandelsesberetningenes troverdighet   

Jesu fienders vitnesbyrd  

(1)  Den romerske legionæren fulgte rutinen før nedtakingen.  Med et spydstikk 
i siden kontrollerte han at den korsfestede virkelig var død.   

(2)  Lørdag morgen – på sabbaten, satte Pilatus en vaktstyrke til å vokte den 
forseglede graven.  Det gjorde han på farisèernes og øversteprestenes oppford-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 169 

ring.  Både venner og fiender forholdt seg til det faktum at Jesu døde legeme lå 
bak steinen som var rullet foran åpningen.  Mt 28:11-15. 

(3)  Hvis Jesu fiender hadde stjålet liket, kunne de ha vist det fram og satt en 
stopper for ryktet om oppstandelsen.  Det skjedde ikke.   

(4)  Fra og med søndag morgen var både venner og fiender, hver for seg, enige 
om en uventet kjensgjerning: Jesu legeme er borte!  Graven er tom!  (5)  Jesu 
fiender satte ut ryktet om gravplyndring.  Også ryktet bekreftet at graven var 
tom.  Mt 28:13.  Men ryktet faller på sin egen urimelighet av tre grunner: Vakt-
styrken, steinen foran gravåpningen og kvinnene som først kom til graven.   

Hvordan skulle Jesu venner ha overmannet vaktstyrken?  Ingenting tyder på 
noe i den retning.  - Hvem skulle ha brutt forseglingen og rullet steinen til side?  
Den var altfor tung, ca halvannet tonn, og dessuten rullet på plass i et spor som 
skrånet nedover.  - Ifølge den tids rettsoppfatning var kvinner lite troverdige 
vitner.  Hvorfor skulle kvinnene spre en løgn, de som hadde alt å tape ved en 
slik løgn?   

Jesu venners vitnesbyrd 

(6)  Jesu gravsted er bevitnet.  Eieren var rådsherren Josef av Arimatea, medlem 
av jødenes høye råd (Sanhedrin), Mt 27:57.   

(7)  Evangelistene legger ikke skjul på at kvinner var de første vitner til Jesu 
tomme grav, og de første som møtte den oppstandne Jesus.  Ryktemakere ville 
ha unngått å nevne kvinnene, som i antikkens rettsoppfatning var vitner med 
liten troverdighet.   

Obs. Apostelen Paulus nevner ikke kvinnene, men at den oppstandne Kristus «vis-

te seg for Kefas og deretter for de tolv», osv.  (1 Kor 15:5).  Paulus gir en summa-

risk oversikt hvor motivet strukturer fremstillingen.  Motivet fremgår av sammen-

hengen: Å forsvare sitt apostolat fra den oppstandne Kristus, som også han var 

øyenvitne til i likhet med de tolv (jf 14:36).   

Også Paulus er en Herrens apostolat.  Også han har samme oppdrag, autoritet og 

kompetanse som de andre tolv.  Men i egne øyne er han ikke verdig å kalles apos-

tel, «for jeg har forfulgt Guds kirke», v 9.  Hans apostelkall illustrerer Guds nåde: 

«ved Guds nåde er jeg det jeg er», v 10.   Kallet beror ikke på personlige kvalifika-

sjoner. 

Indirekte markerer Paulus likhet med de tolv og kirkens opprinnelse, til forskjell fra 

kvinneemansipasjonistene i Korint-menigheten. Alt beror på Guds nådige inngripen, 

som med handlende allmakt er kilden til apostolatet og menighetens gudstjeneste-

lige fellesskap på ethvert sted – like fra begynnelsen.           



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 170 

(8) Lite smigrende reaksjoner bekrefter beretningenes autensitet: Forferdelse, 
menneskefrykt, vantro, uforstand, osv.   

(9)  Her er ingen uklar førstefase i form av ryktespredning, hvor konklusjonen 
blir etablert etter en tid: Dette har hendt.  Synagogens forhold til kirken beror 
den dag i dag på overgangen fra uklar førstefase til en konklusjon begrunnet i 
en akseptabel påstand om en faktisk hendelse.   

Øyenvitneberetningene er klare i utgangspunktet.  Øyenvitnene forholder seg 
til kjensgjerningene den tomme grav og den oppstandne Jesus, men forstår ik-
ke.  Like fra begynnelsen beror tydningen helt og fullt på den Oppstandnes un-
dervisning i løpet av de førti dagene fram til Himmelfartsdagen.  Denne tydning 
ble første gang formidlet offentlig med Peters tale på Pinsedagen.  Apostlenes 
lære om Kristi oppstandelse formidler Kristi undervisning i «Skriftene» like fra 
begynnelsen.   

(10)  Apostelen Johannes har utfylt de andre evangelistene med en detaljbe-
skrivelse av Jesu tomme grav sett innenfra, Joh 20:3-10.  Detaljene taler for seg 
om en ufattelig hendelse.  Linklærne lå urørt, mens svetteduken - som hadde 
ligget over ansiktet, ”var lagt sammen på et sted for seg selv”, Joh 20:7.   

Jesu egne vitnesbyrd 

(11)  Nytestamentet har tolv beretninger om disippelmøter med den Opp-
standne.  Listen er ikke fullstendig, Apg 1:3.  Paulus nevner i 1 Kor 15 seks av 
dem, og forteller (v 6) at Jesus viste seg ”for mer enn fem hundre brødre på en 
gang”, hvorav ”de fleste” levde ennå (år 55 el 56).  Vitnesbyrd om møter med 
den oppstandne Jesus har vakt oppsikt og ført til en større folkeansamling hvor 
den oppstandne Jesus viste seg offentlig.      

Beretningene gjelder bevitnede disippelmøter, som alle lot seg kontrollere med 
navn og tidspunkt.  Siden vitnesbyrdene har betydning for alle mennesker, ble 
de nedskrevet mens erindringene var friske (jf Lk 1:1-4, Apg 1:1-3).  

(12)  Den Oppstandnes disippelmøter skjedde uventet.  De første vakte forfer-
delse, skepsis, og undring, Mt 28:12, 24.  Årsaken var uforstand og vantro, Lk 
24:16, 25, 30f, Joh 19:36.   

De elleve mente de så en ånd og ble forferdet, v 37.  Selv om de gjenkjente Je-
sus på sårmerkene, var deres glede fylt av vantro og undring, v 41.  Var det vir-
kelig Jesus som stod midt iblant dem?  Han måtte overbevise dem ved å gi dem 
noe å spise, v 42, jf v 30.  Men det er ingen kristentro å konstatere et under.  
Det var først da han åpnet deres sinn til å forstå Skriftene, at de trodde på ham, 
v 44-47.  Den Jesus som led, døde og oppstod, var virkelig Guds lovede Messias 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 171 

og Israels håp.  Med Jesus som lærer begynte de å forstå Jesu persons hemme-
lighet og det verk han var utsendt for å gjøre.  

(13) Den oppstandne Jesus talte til intellektet.  Han forklarte ”forklarte Skrifte-
ne” for disiplene, så de forstod hvorfor Messias ”måtte” lide og oppstå på den 
tredje dag.  Guds mening med hans lidelse, død og oppstandelse:  

Lk 24:27 32, 44-48.  Jf 16:29, 18:31, Joh 1:45, 5:39, 46f.   

Eksempler på skriftbevis: Sak 13:7.  Sal 22:22ff, 40:8f.  Hos 6:1-3.  1 Sam 2:7f.  

Andre steder fra Nytestamentet: Lk 1:52, Rom 16:25f, Apg 17:11, 2 Tim 3:15, 1 Pet 

1:11, 20f, Åp 19:10 osv.   

(14) Beretningene beskriver kjensgjerninger og har et nøkternt preg.  De står i 
skarp kontrast til eventyr, fabler og myter, og likeså til beretninger om syner 
(visjoner) og hallusinasjoner forbundet med sterke forventninger.   

(15)  Den fysiske dimensjon i beretningene er tydelig, med stadige kontroller for 
å stadfeste at det var et virkelig menneske.  Jesus viste dem sitt mishandlede 
legeme.  Han opptrådte ikke som ånd eller spøkelse, men som et virkelig men-
neske.  Disiplene tok på ham, hørte på ham og spiste sammen med ham, Joh 
21:9-13, 1 Joh 1:1-4 osv.  

(16)  Beretningene handler om disippelsamvær av lengre varighet.  Enkelte var-
te en hel kveld.   

(17)  Ulike beretninger er bevart uten forsøk på å harmonisere dem.  De er vit-
neutsagn om hendelser av skjellsettende betydning for hvert menneske.  Gud 
har ”bevist” at Jesus er Kristus, sann Gud og sant menneske, og Gud har holdt 
hva han lovet ”ved sine profeter i de hellige Skrifter”, Rom 1:2, 4 (skriftbevis).   

 (18)  Jesus irettesatte Tomas fordi han var sen til å tro – ikke fordi han søkte 
bekreftelse på Jesu oppstandelse.  Bekreftelsene var mange nok og gitt av 
andre disipler.  Tomas fikk lov av Jesus å ta på sårmerkene, Joh 20:25, 27f, og 
dermed oppfylle Moselovens forskrift om berøring av lik først på den åttende 
dag, 4 Mos 6:10-12, 19:11-13 (jf Rom 1:3f, 1 Joh 1:1-3).   

Jesus priser dem salig som ”ikke ser og likevel tror”, Joh 20:29b.  Han ser for seg 
senere tiders troende.  Tomas representerer dem alle med fingrene som rører 
ved den Oppstandnes sårmerker.    

 (18)  Jesu møte med forfølgeren Saulus, som da var underveis til Damaskus, 
Apg 7:58, 8:1-3.  Jesu virksomme nærvær der og da omfatter den kjensgjerning 
at han utrustet Saulus med en apostels innsikt i Det gamle testamentes evange-
lium: Gal 1:11-24, Apg 9:20f, jf 22:14-16, 26:15-18.   

Deretter ble Paulus døpt i Damaskus, Apg 9:1-19, 22:1-16, 26:9-18.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 172 

B. Jesu oppstandelse begrunner kirkens tro og virksomhet   

Guds løfters oppfyllelse i Jesu lidelse og død begrunner kirkens tro og virksom-
het er.  Begrunnelsen er Guds egen, som reiste Jesus opp fra de døde på den 
tredje dag.  Hva ”Moses og Profetene” sier om Guds Messias og hans verk, har 
Gud oppfylt i en bevitnet Jesus-historie.  

Mt 12: 39,40f – En ond og utro slekt krever tegn, men den skal ikke få noe annet 
tegn enn Jona-tegnet.  For som profeten Jona var tre dager og tre netter i den store 
fiskens buk, slik skal Menneskesønnen være tre dager og tre netter i jordens dyp. 
Folk fra Ninive skal stå fram i dommen sammen med denne slekt og anklage den.  
For de vendte om da Jona forkynte sitt budskap – og her er mer enn Jona. 16:4.  
Lk 16:31 – Hører de ikke på Moses og Profetene, så lar de seg heller ikke overbe-
vise om noen står opp fra de døde.  2 Kor 1:20 – For så mange som Guds løfter er, 
har de fått sitt ja i ham.  Derfor sier vi også ved ham vårt Amen, til Guds ære.   

Hva Gud har vitnet med Jesu oppstandelse – om hans person og verk, det har 
omfattende følger for Guds kirke på jorden: 

 (1) Bibelhistorisk kontinuitet og konsekvens.  Like fra Pinsedagen forkynte 
apostlene – da med Peter som talsmann (Apg 2:14), at Guds Messias-løfter til 
sitt folk var oppfylt i Jesu lidelse, død og oppstandelse, Apg 2:16-21 (Joel), 25-
28, 31, 34f (David).   

Apostlenes forkynnelse formidlet Jesu utleggelse av den gamle pakts skrifter, 
den han ga både før sin død og senere i de førti dagene mellom sin oppstandel-
se og himmelfart.  Innholdet i ”Guds evangelium”, eller ”Jesu Kristi evangeli-
um”, står skrevet hos Moses og Profetene.  Denne kontinuitet ble bekreftet 
med apostlenes forsvar for læren de hadde mottatt fra Jesus.  Det samme gjor-
de fremveksten av Det nye testamentes skrifter - ”kirkens kànon”.   

(2) Jesu oppstandelse begrunner den faste tillit til Guds løfter ved ”Moses og 
Profetene”.  Denne tillit lar Det gamle testamentes skrifter fremstå som en fast 
og forpliktende virkelighet.  Gud er den trofaste og sanndrue, og derfor har han 
oppfylt løftene i en dennesidig og underfull Jesus-historie.   

(3) Øyenvitneberetningene lar kirken i den nye pakt inngå i Guds frelsesplan for 
verden.  Siden Pinsedagen fremstår Guds kirke som en Ordets virkningshistorie 
i menneskehetens historie.   

Mt 16:21 – ham måtte gå til Jerusalem og lide meget… Apg 17:2f – tre sabbater 
på rad talte han med dem ut fra skriftene.  Han tolket dem og forklarte at Messias 
måtte lide og stå opp fra de døde, og sa: «Det er Jesus, han jeg forkynner for dere, 
som er Messias.»  Lk 24:26, 37.  Jf Sal 66:12.  Mt 3:15, 26:42.  Lk 12:50.  

(4) Kirkens fremtreden på historiens arena lar kirken fremstå som etterfølger-
nes historie, hvor døpte lærer å holde alle Kristi befalinger og etterfølge apos-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 173 

telordets lære fra ham.  På dette vilkår er HERREN nærværende og virksom i 
den forsamlede menighet.      

(5) Jesu lidelse, død og oppstandelse medbestemmer Jesu marsjordre, Lk 24 - .  
Kirken lever i interimtiden mellom Pinsedagen og Kristi synlige gjenkomst i syn-
lig herlighet.  Interimtiden omfatter kirkens sendelse (misjon) til folkene.   

Av grunnleggende betydning er prekenembetets gjerning.  Skjult under ytre ord 
og uanselige tegn, og representert ved skrøpelige tjenere, er Kristus virksom i 
deres gjerning på troskapens vilkår.   

1 Kor 4:1f – Så skal dere da se på oss som Kristi tjenere og forvaltere av Guds 
hemmeligheter.  Nå kreves det av forvaltere at de viser troskap.  Mt 12:39-42, Lk 
16:27ff. 

Den trofaste kirke er fremstår som den forsamling hvor døpte mennesker hører 
den Gode Hyrdes røst og lærer å leve av hans ord og innstiftelser.   

1 Tim 3:15f – Guds hus, som er den levende Guds menighet, sannhetens søyle og 
grunnvoll.  Det må alle bekjenne, at gudsfryktens hemmelighet er stor: Han ble 
åpenbart i menneskers skikkelse, vant sin rett i Ånden, ble sett av engler, forkynt 
for folkene, trodd i verden, tatt opp i herlighet.  Mk 1:15, Apg 2:38.   

(6) Med Kristi virksomme nærvær i den forsamlede menighet.  Jesu undervis-
ning fortsetter ved apostlenes etterfølgere i prekenembetet.  Derfor omga 
apostlene seg med aposteldisipler og sørget for at skikkede menn ble kalt og 
innsatt til å være prester (presbytere, pastorer el biskoper) i hver menighet, Tit 
1:5.  De er kalt til å formidle apostelordets lære hel og uskadet til nye disipler.  
Deres undervisning fra kirkens Herre begrunner og stadfester kirkens Kristus-
bekjennelse, gitt fra himmelen: Jesus fra Nasaret er gudmennesket i en tjeners 
skikkelse og Menneskesønnen som kommer tilbake på den ytterste dag, synlig 
for alle i sin Guddoms herlighet, da som verdens Dommer.   

Lk 16:10 – Den som hører dere, hører meg.  Mt 16:16 – «Du er Messias, den le-
vende Guds Sønn.»  Mt 28:20 – Se, jeg er med dere alle dager.  25:31ff.  Åp 1:7 – 
Se, han kommer i skyene!  Hvert øye skal se ham, også de som har gjennomboret 
ham, og alle jordens folk skal bryte ut i klagerop over ham.   

Den Oppstandnes vitnesbyrd i den trofaste kirke 

Den oppstandne ga apostlene og deres etterfølgere marsjordren,  

Lk 24:47 – i hans navn skal omvendelse og syndenes forlatelse forkynnes for alle 
folkeslag.   

«Her er mer enn Jona», sier Jesus-ordet (Mt 12:41).  Hvor døpte lærer å holde 
alle Kristi befalinger, der er han til stede, virksom i den forsamlede menighet 
(28:20).  Forvaltet på troskapens vilkår, er evangeliet og sakramentene de tegn 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 174 

som Guds kirkes lemmer lever av.  Dåpen til Jesu død og oppstandelse ble inn-
stiftet av den Oppstandne, og likeså løse- og bindemaktens embete.  Uten Jesu 
oppstandelse, ville Herrens Nattverd  - «den nye pakt i mitt blod» - aldri blitt 
feiret, 1 Kor 11:25, jf Mt 26:28.   

1 Kor 4:1f – Så skal dere da se på oss som Kristi tjenere og forvaltere av Guds 
hemmeligheter (mysterioi).  Nå kreves det av forvaltere at de viser troskap. 

Kirkens tro har en unik begrunnelse, og likeså de handlinger som medbestem-
mer innholdet i menighetens felles gudstjeneste på ethvert sted.  Handlingene 
bevitner Jesu oppstandelse og stadfester Guds vitnesbyrd: Jesu undervisning i 
Skriftene om sin persons hemmelighet er den rett utlagte Skrift, og den gjenlø-
sergjerning han var sendt for å utføre, har han fullført.  Derfor trer Guds kirke 
frem som endetidens gudsfolk i den nye pakt, samlet om Kristi virksomme nær-
vær i den forsamlede menighet.  Noen annen legitimitet har ikke menighetens 
virksomhet.   

Apg 4:20 – vi kan ikke la være å tale om det vi har sett og hørt.    

Menighetslivet i apostolisk læretradisjon er kun begripelig i lys av den kjens-
gjerning som Guds engel proklamerte og øyenvitnene til den Oppstandne stad-
festet,  

Mt 28:6 – Han er oppstått!   

Siden Pinsedagen er Kristi kirke bundet til øyenvitnenes beretninger, og til den 
oppregning som Paulus gir i 1 Kor 15.  Oppregningen begrunner prekenembe-
tets (el apostolatets) troverdighet og læreautoritet: 

1 Kor 15:1f – Jeg kunngjør for dere, brødre, det evangelium jeg forkynte dere, det 
dere har mottatt og står på.  Gjennom det blir dere frelst, hvis dere holder fast på 
det ordet jeg forkynte – så sant dere ikke forgjeves er kommet til tro. 

Apostlenes etterfølgere i prekenembetets gjerning stiller med bundet mandat.  
De skal formidle Jesu undervisning i «Skriftene», gitt kirken i og med apostelor-
dets lære fra den Oppstandne, og begrunne kirkens tro med en bevitnet Jesus-
historie.  På dette vilkår er den oppstandne Kristus til stede og virksom i den 
forsamlede menighet.  Likesom den gang i begynnelsen, gir han i nåtid det sinn 
som gjenkjenner ham i Det gamle testamentes vitnesbyrd om ham og hans 
verk.   

Lk 24:48 - Dere er vitner om dette.  10:16 – Den som hører dere, hører meg. 

Det konkrete uttrykk i nåtid er samarbeidet mellom prest og lekfolk bruken av 
Ord og Sakrament i den forsamlede menighet, og om den marsjordre som gjel-
der menighetens sendelse på ethvert sted (Lk 24:47).  Samarbeidet gjelder de 
handlinger som bevitner Kristi oppstandelse og virksomme nærvær:  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 175 

(1) Det hellige prekenembete, som formidler apostelordets lære fra Kristus og opp-

rettholder basis for menighetens virksomhet.  

(2) Den hellige dåp til Jesu død og oppstandelse. Dåpen til Jesu død og oppstan-

delse (Rom 6).  Uten Jesu oppstandelse, ingen dåp til Jesu død og oppstandelse, 

og ingen kirke i Lammets spor (Åp 14:4).   

(3) Den hellige avløsning i skriftemålet.   

(4) Herrens Hellige Nattverd.  Herrens Hellige Nattverd ”, innstiftet i den natt han 

ble forrådt”.  Jesu tydningsord – ”dette er mitt legeme” ga han før sin død, med be-

faling om å holde nattverd ofte til hans ihukommelse for Faderen.  Men uten opp-

standelsen, ingen Pinsedag, ingen nytestamentlig kirke, og ingen kommunion med 

Kristi ofrede legeme og blod.   

Samarbeidet bevitner Kristi død og oppstandelse og har mange uttrykk, t eks å 
høre Kristi ord lest og forkynt, å bekjenne, påkalle og be i Jesu navn, å tilbe og 
gjøre gode gjerninger, enhver i sitt kall, osv.   

Prekenembetet i kirken har utspring i Faderens utsendelse av Sønnen i Jesu 
skikkelse, og fortsetter med Jesu utsendelse av apostlene med oppdraget å gi 
Kristi lære videre til kirken, å forvalte ”Guds hemmeligheter” i Kristi sted, og 
forkynne i Jesu navn omvendelse og syndenes forlatelse for alle folkeslag.  Men 
uten Jesu oppstandelse, intet apostolat.   

Joh 20:21-23 – «Fred være med dere!  Likesom Faderen har sendt meg, sender 
også jeg dere.»  Da han hadde sagt dette, åndet han på dem og sa til dem: «Ta 
imot Den Hellige Ånd!  De som dere forlater syndene, de er dem forlatt, og de som 
dere binder i syndene er bundet i dem.»  Lk 24:48 – Dere er vitner om dette (se v 
44-46).   

På Pinsedagen (Apg 2) utrustet Jesus dem med Åndens gaver, mer enn andre 
kristne, til å formidle læren fra ham, gjøre undergjerninger, drive ut onde ånder 
og tale på fremmede språk:  

Lk 24:49 – Jeg sender over dere det min Far har lovt.  Men dere skal bli i byen til 
dere blir utrustet med kraft fra det høye.  Joh 14:26 – Hjelperen, Den Hellige Ånd 
som Faderen skal sende i mitt navn, han skal lære dere alt og minne dere om alt 
det jeg har sagt dere.  15:46, 16:7.  Jf Mk 16:17-18, Apg 19:6, 2 Kor 12:11f.   

Da den Oppstandne oppfylte løftet til apostlene, stadfestet han to ting av umis-
telig betydning for Guds kirke på jorden: (1) Apostelordets lære er Guds ord og 
kirkens grunnvoll, og (2) hvor grunnvollen består hel og uskadet i den forsamle-
de menighet, der er den oppstandne Kristus virksom med sin Hellige Ånd og 
bygger menigheten til et levende tempel for Gud.  

Apg 2:42-44 – Trofast holdt de seg til apostlenes lære og kirkefellesskapet, til 
brødsbrytelsen og bønnene.  5:12-16, 14:3, 8-10, 15:12, 19:6, 11f, 28:3-5.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 176 

Konklusjon 

Uten Guds begrunnelse i en bevitnet Jesus-historie, ville kirkens tro og virk-
somhet vært ukjent for verden.  Derfor er det kirkeødeleggende når mennes-
ketanker begrunner «evangeliet» og legitimerer menighetens virksomhet med 
lære og liv i strid med apostelordets lære.  Denne legitimeringsmåte på men-
neskers vilkår lar kirkens tro som et tilbud blant mange på livssynsmarkedet.  
Underlagt relativismens terror, blir fremstillingen usaklig og manipulerende.  
Det samme skjer når man med «religion» forstår handlinger og erfaringer som 
viser utover seg selv til en åndelig virkelighet i et omfattende meningsunivers.   

Kristentroens begrunnelse er en bevitnet Jesus-historie: Åpenbaringsordets 
Gud har oppfylt løftene, gitt kirkens fedre i gammeltestamentlig tid.  Det har 
Gud gjort med handlende allmakt i en bevitnet historie om Jesus fra Nasaret, 
slik Skriftene har sagt.  Kirkens Jesus er den historiske Jesus, stadfestet med Je-
su legemlige oppstandelse og kirkens ytre kjennetegn fra ham.   

Kirkens tro er Guds tro.  Den lar oss tenke Guds tanker med Jesu undervisning i 
«Skriftene».  Da er vi hans lærlinger med apostelordets lære fra ham som åpner 
Det gamle testamente for oss og lar oss begrunne troen med skriftbevis, lik de 
første kristne.  Med Kristus som Læreren, mottar vi den grunnleggende viten 
om Gud, menneske og verden.  Siden denne viten er begrunnet i underfulle 
kjensgjerninger, er den problematisk for fornuften, men like fullt troens sikre 
grunn.   

Kirkens unike budskap tåler møtet med lovreligioner, ateisme og religiøsiteten i 
den sekulær-liberale kultur.  Men tilslører man begrunnelsen, blir kirkens tro 
underlagt relativismens terror, og kristendom sidestilt med livssyn og religion i 
alminnelighet.  Da blir især barn og unge avskåret fra kristentroens unike be-
grunnelse, og dermed avskåret fra oppvekst i den evangelisk-lutherske kirke og 
gjort fremmede for det sakramentale kristenliv i den skriftbundne tradisjon fra 
aposteltiden.   

 

 

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 177 

KRISTI EMBETE SOM ØVERSTEPREST   
 

Kristus utøvet sin gjerning som øversteprest i sin fornedrelse, med seg selv som 
offer.  Etter sin opphøyelse til Faderens høyre side, utøver han sin gjerning som 
forbeder. 

Hva gjorde den fornedrede Kristus som øversteprest? 

Det var i sin fornedrelse Faderens enbårne Sønn fullførte sin gjerning som of-
ferprest.  Gjentagelser er utelukket.   

Heb 10:1, 4 – Loven har bare en skygge av de goder som skulle komme, ikke ting-
ene selv slik de virkelig er.  /…/ For blodet av okser og bukker kan umulig ta bort 
synder.   

Heb 7:27 – Han trenger ikke, slik som andre øversteprester, å bære fram offer hver 
dag, først for sine egne og dernest for hele folkets synder.  Offeret har han båret 
fram en gang for alle da han ofret seg selv.  9:12, 15, 10:14.  Rom 6:9f.   

Eksempler på skyggebilder av Kristus som den kommende øversteprest: Abraham 

og Isak, 1 Mos 22:2, 9-12, og Josef, 50:20.   

Hemmeligheten i Guds underfulle kjærlighet er Kristi evige sønnekår, Heb 1.  
Den inkarnerte Guds Sønn ofret seg selv og ble ofret i alles sted.  Stedfortrede-
ren var både offerprest og offer i samme person - og et bedre offer. 

Det var Gud som forlikte verden med Gud i Jesu offerdød.  Den hemmelighet 
som evangeliet åpenbarer, er Gud mot Gud i Sønnens lidelse og død etter sin 
menneskenatur.   

2 Mos 28:1 – Du skal kalle din bror Aron og hans sønner fram fra israelittenes flokk 
og sette dem til prester for meg.  (Se hele kap 28: Øverstepresten et skyggebilde 
av Kristus i sin øversteprestelige gjerning.) 

2 Kor 5:18f – Gud /…/ forsonte verden med seg sjølv og gav oss forsoningens em-
bete.  Det var Gud som i Kristus forsonte verden med seg selv, slik at han ikke til-
regner dem deres misgjerninger, og han overgav forsoningens ord til oss.  Rom 
5:10, Ef 2:16, 1 Tim 2:6.  Joh 11:49-52, 17:19.  1 Joh 2:2.   

Et under lar seg ikke forklare – bare konstatere som kjensgjerning.  Evangeliet 
forklarer ikke, men gjør to ting: (1) Proklamerer den oppstandne Kristus, sett av 
mange vitner, og (2) kaller oss med maktfulle ord til omvendelse og tro.   

Gud har stadfestet offerets endegyldige og eviggyldige betydning, slik han had-
de lovt.  Vår syndeskyld er tatt bort.  Guds vitnesbyrd er Jesu oppstandelse fra 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 178 

de døde.  Gud har i Jesu død frelst oss fra syndens følger – fra syndens og dø-
dens og djevelens makt, osv.   

Heb 9:12, 26 – ikke med blod av bukker og kalver, men med sitt eget blod gikk han 
i helligdommen én gang for alle, og således vant han en evig forløsning. /…/ nå har 
han åpenbart seg en gang for alle ved tidenes ende for å utslette synden ved sitt of-
fer.  10:14 – med et eneste offer han han for alltid gjort dem som helliges, fullkom-
ne.  1 Kor 15.1-15.   

2 Tim 1:10b – han har tilintetgjort døden og ført liv og udødelighet fram i lyset ved 
evangeliet.  Heb 2:14, Tit 2:14, 1 Kor 15:55ff.   

Nå kommer Gud oss nær gjennom forsoningens ord – gjennom dem han kaller 
og innsetter i løse- og bindemaktens embete.  Gud er virksom i deres gjerning.  
Han kaller - „la dere forlike med Gud“ – og enhver som lar seg forlike, formaner 
han - å leve forlikt med hverandre. 

1 Joh 4:11 – har Gud elsket oss slik, da skylder også vi å elske hverandre. 

Kristi øversteprestelige gjerning i hans fornedrelse medførte i tre ting:  

(1) Loven ble forandret,  

Heb 7:12 – Når prestedømmet forandres, betyr det nødvendigvis at loven også for-
andres.  18, 23f.   

(2) Menneskenaturen ble opphøyet til Majestetens høyre side 

Heb 8:1 – En slik øversteprest er det vi har, og han har satt seg på høyre side av 
Majestetens trone i himmelen.  Sal 110:1. Pag 2:31f, Heb 1:3, 13, osv. 

(3) Ved gudmennesket Jesus Kristus har vi fri adgang til den hellige Gud.   

Heb 4:16 – La oss derfor med frimodighet tre fram for nådens trone, så vi kan få 
miskunn og finne nåde som gir hjelp i rette tid.  7:19, 10:19-22.  Jf Apg 2:36, Fil 
2:11. 

Hva gjør den opphøyede Kristus som øversteprest? 

Det er som allmaktens Herre at Kristus er forbeder.  Da er det ikke Kristi fortje-
neste som taler til vår fordel, men han selv.   

Han anvender sitt fullbrakte forsoningsverk på dem som ved apostelordets læ-
re fra ham kommer til tro på ham.   

Joh 17:20f – Jeg ber ikke bare for dem, men også for dem som ved deres ord 
kommer til tro på meg.  Jeg ber at de alle må være ett, likesom du, Far, er i meg og 
jeg i deg.  Slik skal også de være i oss, for at verden skal tro at du har sendt meg.  
Heb 7:24f – Jesus har et prestedømme som ikke tar slutt, fordi han er og blir til evig 
tid.  Derfor kan han også fullt og helt frelse dem som kommer til Gud ved ham, fordi 
han alltid lever og går i forbønn for dem.  Rom 8:34b – Kristus Jesus døde, ja, mer 
enn det; han stod opp og sitter ved Guds høyre hånd, og han går i forbønn for oss.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 179 

Hvem kan da skille oss fra Guds kjærlighet?  1 Joh 2:1 – Men om noen synder, har 
vi en som taler vår sak hos Faderen, Jesus Kristus, Den Rettferdige.    

Anm.  To teorier forvrenger og fortrenger Kristi endegyldige Golgata-offer og 
hans forbedergjerning:  
Den ene teorien handler om den gjentatte ublodige frembæring av det euka-
ristiske offer (el gjenfremstilling).  Det gjøres for at «dets frelsende kraft» 
skal bli anvendt på de synder som vi daglig begår.  Det er den samme offer-
gave som den gang og i messen blir ofret; «bare måten å ofre på er forskjel-
lig».  Dermed får «alle kristne slektledd mulighet for å forene seg med hans 
offergave».  - Den Katolske Kirkes Katekisme, pkt 1366, 1367.    
Den andre er teorien handler om helgener.  Kirken har kåret (kanonisert) 
dem til helgener, det vil si erklært at de «har etterlevet de kristne dyder på 
en heroisk måte og har levet i trofasthet mot Guds nåde».  Kirken anerkjen-
ner dem derfor som «forbilder og forbedere».  De har gjennom kirkens histo-
rie alltid vært en «kilde og opphav til fornyelse».  «De bærer frem de fortje-
nester de selv her på jorden vant ved den ene mellommann mellom Gud og 
mennesker, Kristus Jesus /…/ Deres broderlige omsorg er vår skrøpelighet til 
uvurderlig hjelp.»   
I en særstilling står Maria: «i henne er Kirken allerede fullkommen hellig».  
Kirken ser i henne «hva den skal bli», og ærer henne som «sin egen Mor».   
Samme pkt 828, 829, 956, 972.   

 

 

 

JESUS KRISTUS ALLHERSKEREN OG 

HIMMELRIKETS KONGE 
 

Kristi universelle kongedømme  

Den opphøyede Kristus ved Faderens høyre side (nådesiden) rår over alle folk 
og alt som rører seg på jorden, i luften og i havet.  Kristi handlende allmakt og 
nærvær er ikke avgrenset til en del av menneskeheten, eller en del av jorden.  
Den er heller ikke avgrenset til Kristi guddomsnatur, men tilkommer gudmen-
neskets begge naturer forenet i Sønnens person.    

Dan 7:13f – (En menneskesønn) nærmet seg den gamle av dager og ble ført fram 
for ham.  Han fikk herredømme, ære og rike, folk og stammer med ulike språk, alle 
folkeslag skal tjene ham.  Hans velde er et evig velde, det skal ikke forgå; hans rike 
går aldri til grunne.  Sal 8:7, 110:2.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 180 

Mt 28:18 – Meg er gitt all makt i himmel og på jord.  11:27a – Alt har min Far over-
gitt til meg.  Joh 3:35, 13:3. 

1 Kor 15:27a – «alt la han under hans føtter».  Heb 2:8.  Ef 1:20ff – (Gud reiste) 
Kristus opp fra de døde og satte ham ved sin høyre hånd i himmelen, over alle 
makter og myndigheter, over alt velde og herredømme og over alle navn som kan 
nevnes, ikke bare i denne verden, men også i den kommende.  Alt la han under 
hans føtter, og ham, hodet over alle ting, har han gitt til kirken, som er Kristi lege-
me, fylt av ham som fyller alt i alle. 

Kristi herredømme omfatter maktriket, nåderiket og herlighetsriket.   

På grunn av Skriftens vitnesbyrd må vi inndele Kristi universelle herredømme i 
tre myndighetsområder:  

Kristi maktrike er altomfattende.  Kristi nåderike er avgrenset til Guds stridende 
kirke (ecclesia militans) på jorden, hvor djevelens rike rår over de vantro.  Kristi 
herlighetsrike er den kommende verden, hvor Kristus rår med utilslørt herlighet 
over Guds gode engleskarer.  

Guds troende kirke har evig liv allerede, og fortsetter å leve i herlighetsriket 
som den triumferende kirke (ecclesia triumfans).   

Rom 5:1f – Da vi altså er blitt rettferdige ved tro, har vi fred med Gud ved vår Herre 
Jesus Kristus.  Gjennom ham har vi også ved troen fått adgang til den nåde vi står 
i, og vi priser oss lykkelige fordi vi har det håp at vi skal få del i Guds herlighet.  
8:17 – Vi er Guds arvinger og Kristi medarvinger, så sant vi lider med ham; så skal 
vi også få del i herligheten sammen med ham.  Apg 5:14, Ef 2:2.  

Heb 12:22f – dere er kommet til fjellet Sion, til den levende Guds by, det himmelske 
Jerusalem, til ti tusenvis av engler, til en høytidssamling, til menigheten av de førs-
tefødte som er oppskrevet i himmelen.  Dere er kommet til en dommer som er alles 
Gud, til åndene av de rettferdige som har nådd fullendelsen, til Jesus, mellomman-
nen for en ny pakt…   

Kristi éne herredømme.   

De tre rikene er forent i Kristus, den ene Herre.  Alt er ham underlagt, og alt 
styrer han til beste for sin kirkes samling og livsopphold på jorden.  Han verner 
sin kirke utad, leder mennesker til tro og bevarer dem hos seg.  

Rom 8:28 – Vi vet at alle ting tjener til det gode for dem som elsker Gud, dem han 
har kalt etter sin frie vilje.  Ef 1:21-23, Mt 28:18f, 

Mt 16:18 – Du er Peter; på denne klippe vil jeg bygge min kirke, og helvetets porter 
skal ikke få makt over den.   

1 Pet 1:4f – Vi skal få en arv som aldri forgår og ikke flekkes til eller visner.  Den er 
gjemt i himmelen for dere som gjennom Guds kraft blir bevart ved troen, så dere 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 181 

skal nå fram til frelsen; den ligger alt ferdig til å åpenbares ved tidens ende.  Ef 
1:18f.  

Atskilte myndighetsområder.   

De tre rikene skal ikke blandes sammen.  Kristus gjør forskjell på sitt nåderike 
og denne verdens riker.  På jorden har Guds kirke sitt herberge i verdens riker, 
men uten å fremstå som et rike av denne verden.  

Joh 8:36 – Mitt rike er ikke av denne verden.  17:11, 20 – Hellige Far, bevar dem i 
ditt navn, det navn du har gitt meg, så de kan være ett, likesom vi er ett. /…/ Jeg 
ber ikke bare for dem, men også for dem som ved deres ord kommer til tro på meg.  
Jeg ber at de alle må være ett, likesom du, Far, er i meg og jeg i deg.  1 Tim 2:2.   

Sammenblandingens fare 

Likevel skjer sammenblandinger av nåderiket og verdens rike.  Sammenbland-
ingen lar kirken fremstå som ett av to: (1) Enten som religionsvesen, innordnet 
statens og/eller borgernes behov, eller (2) som teokrati, med krav på overhøy-
het over staten og et statsstyre etter De ti Guds bud eller såkalte ”kristne 
grunnverdier”.  Sammenblanding og maktmisbruk lar seg begrunne på mange 
måter.   

Eksempler: Det liberale demokratis idèer om individers rettigheter overført på en 

«åpen» folkekirke.  – Kirkens lære og liv hjemlet i flertallsvedtak i kirkeorganisasjo-

nens råds- og møtestruktur.  - Teorien om biskopen som enhetsforvalter – i praksis 

det helhetlige hensyn (pragmatisme).  – Den lovgivende statsmakt øver kontroll 

med folkekirkens lover og kallspraksis.   

Sammenblanding av åndelig og verdslig myndighetsbruk sørger for at reserva-
sjoner mot apostelordets lære blir institusjonalisert i gudstjenestelige ordning-
er.  Fremgangsmåten medfører inngrep i Kristi kongelige læreembete i kirken.  
Derfor kalles de som gjennomfører inngrepene for ”antikrister".   

2 Tess 2:4 – (Den Lovløse) er den som står imot og opphøyer seg mot alt som til-
bes og kalles gud.  Ja, han tar sete i Guds tempel og gjør seg selv til gud.   

1 Joh 2:18-21 – mange antikrister har alt stått fram.  Derfor vet vi at den siste tid er 
kommet.  De er utgått fra oss, men de var ikke av oss.  Hadde de vært det, da ville 
de blitt hos oss.  Slik skulle det bli klart at ikke alle er av oss.  Men dere er blitt sal-
vet av Den Hellige, og alle har dere kunnskap.  Det er ikke fordi dere ikke kjenner 
sannheten jeg skriver, men fordi dere kjenner den og vet at ingen løgn kommer fra 
sannheten.  Joh 17:17 – Hellige dem i sannheten; ditt ord er sannhet. 

Sammenblandingen av maktriket og nåderiket (natur og nåde) lar menneskene 
bli frelst uten evangeliet, og uten Den Hellige Ånds gjerning ved nådemidlene.  
Denne sammenblanding er typisk for spiritualistiske retninger (svermerne). 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 182 

Sammenblandingen av herlighetsriket og nåderiket forvrenger håpet til en 
drøm om et tusenårsrike i denne verden.  Det håp som den Oppstandne Kristus 
gir, retter blikket mot den kommende verden.  Sammenblandingen forfalsker 
Guds kirkes fremtreden med fremgang, undergjerninger og stordriftskampan-
jer.  Slik røver man den sanne trøst av Kristi kors.  Denne sammenblanding er 
typisk for karismatikk og herlighetsteologi.   

Joh 17:24 – Far, jeg vil at der jeg er, skal de som du har gitt meg, være hos meg, 
så de får se min herlighet, som du har gitt meg fordi du elsker meg før verdens 
grunnvoll ble lagt.  Fil 3:20f – vi har vår borgerrett i himmelen, og derfra venter vi 
Herren, Jesus Kristus, som frelser.   Åp 21:1-5.  

De tre rikene er trosartikler.   

Maktriket ses.  Kristi herredømme i nåderiket og herlighetsriket ses ikke.  I nå-
deriket møter lar han seg høre og kommer til syne på en indirekte måte - gjen-
nom Kristi ord som høres og sakramentene som ses, men hjertenes tro ses ikke.   

Lk 17:20f – Guds rike kommer ikke på en slik måte at en kan se det med øynene.  
Ingen vil kunne si: Se her er det, eller: Der er det.  For Guds rike er iblant dere.  
Heb 2:8b – Ennå kan vi ikke se at alt er lagt under ham.  1 Pet 2:15 – det er Guds 
at dere ved å gjøre det gode skal stoppe munnen på uforstandige mennesker som 
taler i uvitenhet. 

Så lenge denne verden består, er vi henvist til Guds ords løfter.  I håpet venter 
vi Kristi synlige komme, når han bringer herlighetsriket på den ytterste dag.  
Dette håp er ingen drøm eller fiksjon, men fast begrunnet med skriftbevis og 
Kristi oppstandelse på den tredje dag.  Derfor skal håpet stå sentralt i forkyn-
nelse og samtale.  

1 Joh 3:1-3 – nå er vi Guds barn, og det er ennå ikke blitt åpenbart hva vi skal bli.  
Vi vet at når han åpenbarer seg, skal vi bli ham lik, for vi skal se ham som han er.  

Rom 5:1f – Da vi nå er rettferdiggjort av tro, har vi fred med Gud ved vår Herre Je-
sus Kristus.  Gjennom ham har vi også ved troen fått adgang til den nåde vi står i, 
og vi priser oss lykkelige i håpet om få del i Guds herlighet.  Ja, ikke bare det; vi 
priser oss lykkelige også i våre trengsler.  8:24f – Vi vet at alle ting tjener dem til 
gode som elsker Gud, dem han har kalt etter sin frie vilje.  1 Kor 1:7f – Derfor 
mangler dere ikke noen nådegave, mens dere venter på at vår Herre Jesus Kristus 
skal åpenbare seg.  Han skal også befeste dere inntil enden kommer, så dere kan 
stå uangripelige på vår Herre Jesu Kristi dag.  Gud er trofast, han som har kalt dere 
til samfunn med sin Sønn; Jesus Kristus, vår Herre.   

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 183 

Kristi kirkestyre - ikke som hos folkene 

Opprinnelig skulle Gud være konge over Israel (= teokrati).   

2 Sam 23:21 – Det er ingen ondskap å se i Jakob, ingen ulykke i Israel.  Herren de-
res Gud er med dem, han hylles som konge iblant dem. 

Hvordan det gikk med Guds kongedømme, leser vi om i 1 Sam 8:  

Da dommeren Samuel begynte å bli gammel, krevde Israels eldste at han skulle 
sette «en konge over oss, en som kan styre oss! Det har jo alle de andre folke-
ne», v 5b.  - «han skal gå foran oss og føre oss når vi er i krig», v 20.   

HERREN befalte Samuel, v 7, 9: ”Lyd folket og gjør i alt det de ber deg om!  For 
det er ikke deg de har forkastet; det er meg de har forkastet og ikke vil ha til 
konge over seg.  /…/ Men advar dem alvorlig, og la dem få vite hvilken rett han 
kommer til å få, den kongen som skal rå over dem.» 

Denne avsporing gjenfinner vi i den jødiske Messias-forventning på Jesu tid.  
Den var både nasjonalistisk og lovisk, og forklarer hvorfor de første jødekristne 
hadde vanskelig for å godta at evangeliet omfatter hedningene (Apg 10 og 15).  
Det grunnleggende problem var en lidende Messias, og dermed Kristi universel-
le kongedømme grunnet på hans offerdød for alle mennesker.  Et eksempel var 
allerede Peters irettesettelse av Jesus: 

Mt 16:22f – «Gud fri deg, Herre!  Dette må ikke hende deg.»  Men Jesus snudde 
seg og sa til Peter: «Vik bak meg, satan!  Du vil føre meg til fall.  Du har ingen sans 
for det som Gud vil, bare for det som mennesker vil.  Jf Apg 15, 1 Kor 1:18ff.   

Det er ødeleggende for kirken når menighetene blir styrt ”som de andre folke-
ne”.  Da skjer en sammenblanding av åndelig og verdslig myndighet i kirkens 
ordninger.   

Mt 4:9 – Herren din Gud skal du tilbe, og bare ham skal du tjene.  22:21b – gi kei-
serens hva keiserens er, og Gud hva Guds er.   

Den forvrengte lydighet mot øvrigheten demonstrerer troløshet mot Gud.  
Makthaverne må gjerne få våre penger, men ikke den nye lydighet under Kristi 
herredømme.  Gud vil ha vår tillit til hans ord. 

Mt 12:37 – etter dine ord skal du kjennes rettferdig, og etter dine ord skal du døm-
mes skyldig.  Jak 3.    

Historien har utallige eksempler på lojale kristne og prester som forsvarte 
urettferdige kriger og ugudelige lover.  Istedenfor Ordets etterfølgelse, lot de 
seg bedra av samtidens moteidèer og hensynet til alles beste.  Ingen kristen el-
ler prest går klar av slike fristelser, men en ting er sikkert: Kristne som støtter 
seg til ”gjeldende lov”, blir alltid skuffet. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 184 

Mt 4:4 – Mennesket lever ikke bare av brød, men av hvert ord som kommer fra 
Guds munn (5 Mos 8:3).  1 Tim 3:15b – du skal vite hvordan en skal ferdes i Guds 
hus, som er den levende Guds kirke, sannhetens støtte og grunnvoll.  Joh 8:44.   

Kristus kongen i syndsforlatelsens rike 

Kristi rike endevender menneskenes tanker om stort og smått, om fortjeneste 
og frelsesvilkår.  Kristus har båret byrden og brutt åket i stykker.  Hans åk er ik-
ke krav, men gave.  Når han legger sitt åk på, gir han sjelen sabbat og gjør byr-
den gagnlig og lett, for den har han selv båret.   

Slik er hans styremåte så ganske annerledes enn hos folkene.  

Jes 9:4 – åket som tynger folket, stangen over nakken på det og staven som drive-
ren brukte, har du brutt i stykker som på Midjans dag.  Sal 72:12-14 – han berger 
de fattige som roper om hjelp, de arme som ingen hjelper har.  Han ynkes over 
småkårsfolk og redder de fattiges liv.  Han løser dem fra tvang og vold, deres liv er 
dyrebart i hans øyne.   

52:7 – Hvor fagert det er når den som bringer gledesbud, kommer løpende over 
fjell, melder fred og bærer godt budskap, forkynner frelse og sier til Sion: «Din Gud 
er konge!»  52:13-53:12. 

Mt 20:25-28 – folkenes fyrster er herrer over dem, og de mektige menn hersker 
over dem med makt.  Slik er det ikke blant dere.  Den som vil være stor blant dere, 
skal være de andres tjener, og den som vil være den fremste blant dere, skal være 
de andres trell.  Slik er heller ikke menneskesønnen kommet for å la seg tjene, men 
for selv å tjene og gi sitt liv som løsepenge for mange.   

5:3 – Salige er de som er fattige i seg selv, for himmelriket er deres. 

11:28-30 – Kom til meg, alle dere som strever og bærer tunge byrder, så vil jeg gi 
dere hvile.  Ta mitt åk på dere og lær av meg, for jeg er tålsom og ydmyk av hjertet, 
og dere skal finne hvile for deres sjeler.  For mitt åk er godt, og min byrde lett.   

Kristus lærer kirken med apostelordets lære fra ham, og derfor er kirken uten 
noe Guds mandat til å forandre læren.  Prekenembetets gjerning sammenfaller 
med Kristi oppdrag og fullmakter - å forvalte Guds ord og sakramenter under 
utøvelse av løse- og bindemakt i Kristi sted.  

Mt 23:8 – det er en som er lærer for dere, og dere er alle søsken.  Lk 10:16  Den 
som hører dere, hører meg.   

Gud vil en bekjennende kirke, som tar vare på hans ord.  Lydigheten mot Guds 
ord går foran lydighet mot denne verdens makthavere og myndigheter.  Un-
derordning under Kristus har sin pris, men Guds ord er kirkens grunn og prisen 
verdt. 

Apg 5:29 – En skal lyde Gud mer enn mennesker.  Jf Joh 16:2, Åp 2:10. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 185 

Nådemidlene – ved dem er Kristus virksom med sin Hellige Ånd.   

Forvaltet på troskapens vilkår, er nådemidlene de redskaper som Den Hellige 
Ånd bruker for å kalle og forsamle kirken, skape og opprettholde troen, virke ny 
lydighet, osv.  Da er nåderiket også hos oss, og den oppstandne Kristus til ste-
de, virksom i den forsamlede menighet.  Han er den som samler, forener og 
bevarer kirken for sitt herlighetsrike.   

Kristus har opprettet prekenembetet for å bygge sin kirke på Kristus-
bekjennelsens grunnvoll.  Gud Faderen er opphavet til grunnvollen, som Søn-
nen Jesus Kristus har lagt med sin undervisning i Skriftene.  Denne grunnvoll 
har apostlene hans gitt videre til kirken, hvor deres etterfølgere i prekenembe-
tet er satt til å formidle kirkens grunnvoll og bevare den hel og uskadet.  Slik 
blir vi utrustet til tjeneste i kirken og til all god gjerning.  Alle forsøk på å opp-
bygge Guds kirke med andre midler, er uttrykk for dårskap og hovmod for Gud.  

Mt 16:18 – «Du er Messias, den levende Guds Sønn.»  Joh 16:33b – «I verden har 
dere trengsler.  Men vær frimodige; jeg har seiret over verden!»  2 Tim 2:17-19,  

1 Kor 4:1f – Så skal dere da se på oss som Kristi tjenere og forvaltere av Guds 
hemmeligheter.  Nå kreves det av forvaltere at de viser troskap.  Jf 1:2-6.   

Mt 24:45 – Hvem er en tro og klok tjener, en som herren har betrodd oppsynet med 
de andre tjenerne, så han skal gi dem mat i rette tid?     

I Kristi nåderike blir all gudskunnskap formidlet ved Ordet og troen – bit for bit, 
dvs fragmentarisk.  I herlighetsriket skuer de salige Gud i all hans herlighet og 
har full kjennskap umiddelbart.  Forskjeller i erkjennelse hører sammen med 
forskjeller i erfaring.  I nåderiket ser vi skrøpelighet og ringhet, og erfarer kors 
og trengsel.  I herlighetsriket er alt dette borte.   

1 Kor 13:12 – Nå ser vi som i et speil, i en gåte, da skal vi se ansikt til ansikt.  Nå 
forstår jeg stykkevis, da skal jeg forstå fullt ut, slik Gud kjenner meg fullt ut..  Apg 
14:22 – De styrket disiplene, oppfordret dem til å holde fast ved troen og sa: «Vi må 
gå inn i Guds rike gjennom mange trengsler.»  Fil 3:20f.   

Misjonens tidsrom 

Tiden mellom Kristi himmelfart og Dommens dag er tiden for menighetens 
sendelse (interim-tiden).  I dette tidsrom blir Kristi universelle kirke synlig og 
lokaliserbar gjennom sine ytre kjennetegn, og dermed tilgjengelig i den forsam-
lede menighet hvor den enn samles på jorden.  Utbredelsen i tidens løp skjer 
etter regelen ”for jøde først, og så for greker”, Rom 2:10b. 

Det lovede Messias-riket er i ferd med å komme som nåderiket – først med 
Kristi offentlige opptreden den gang, senere ved prekenembetets forvaltning av 
”Guds hemmeligheter” i tidens løp (1 Kor 4:1), og til sist som herlighetsriket på 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 186 

den ytterste dag, når den opphøyede Kristus kommer synlig for alle i sin Gud-
doms herlighet. 

Mt 4:17 – Fra den tid begynte Jesus å forkynne: «Vend om, for himmelriket er 
nær!»   

28:18-20 – «Meg er gitt all makt i himmel og på jord.  Gå derfor ut og gjør alle fol-
keslag til disipler, døp dem i Faderens og Sønnens og Den Hellige Ånds navn og 
lær dem å holde alt det jeg har befalt dere.  Og se, jeg er med dere alle dager inntil 
verdens ende.».   

Åp 1:7 – Se, han kommer i skyene!  Hvert øye skal se ham, også de som har gjen-
nomboret ham, og alle jordens folk skal bryte ut i klagerop over ham.   21:1-4.   

Kristus skal overgi «Riket» til Faderen 

Det er nåderiket det handler om, når Kristus skal overgi Riket til Faderen på den 
ytterste dag.  Deretter fremstår Riket i synlig herlighet, når den treène Gud er 
”alt i alle”, og med sin glans gjennomstråler den triumferende kirke.  

1 Kor 15:28 – når så alt er underlagt ham, skal også Sønnen selv underordne seg 
under Gud som har lagt alt under ham, og Gud skal være alt i alle..   

 

 

 

ÅPENBARINGEN AV GUDS UNIVER-

SELLE NÅDE   
 

Min hovedkilde - foruten Bibel og Konkordiebok: Pieper, Franz: Kristen dogmatikk 

omarbetad av … J. T. Mueller.  I svensk, bearbetad översättning utgiven av …Tom 

G. A. Hardt.  Uppsala. 1985.  S 263-268. 

 

Guds nåde mot menneskene er ingen nødvendighet for Gud.  Nåden er ingen 
utstrømming av guddommelig natur (panteisme).  Gud er Gud.  Gud er nådig 
for sin egen skyld – av fri vilje og av uutgrunnelig kjærlighet.   

Guds nåde er en nødvendighet for menneskene.  Menneskeheten står under 
Guds vredesdom fordi ingen evner den lovoppfyllelse som Guds hellighet kre-
ver.  På lovens vei må menneskene pådra seg stadig mer skyld og anklage, og til 
sist høre Guds strenge rettferdsdom.  Rom 3:19f, Gal 2:16, 3:1a.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 187 

Sett fra Guds side, er andre frelsesgrunner utelukket.  Sett fra vår side, er Guds 
inngripen nødvendig til frelse.   

Lk 1:78 – lyset fra det høye (skal) gjeste oss som en soloppgang og skinne for dem 
som bor i mørke og dødens skygge og lede våre skritt inn på fredens vei.  Joh 3:16. 

”Guds nådes evangelium”  

åpenbarer Guds nådige sinnelag mot en fallen menneskehet.  Evangeliet pro-
klamerer Guds rettferdighet, oppfylt i Jesu, Guds Sønns lidende lydighet, og 
meddeler oss Guds forsoning med verden i hans offerdød.  Kristus Jesus er 
Guds gaverettferdighet til oss og vår fred med Gud i en glad samvittighet.  Han 
er Guds gave før vi hører evangeliet.  Nærværende og virksom er han i den for-
samlede menighet – med evangeliet som proklamerer Guds velgjerninger i Kris-
tus, og med sakramentene forvaltet, slik han befalt.   

Apg 20:20, 24 – Ingenting av det som kunne gagne dere, har jeg holdt tilbake, men 
jeg har forkynt og lært dere dette både offentlig og i hjemmene.  /…/ for meg er liv 
eller død ikke verd å snakke om, bare jeg kan fullføre løpet og det embete jeg fikk 
fra Herren Jesus: å vitne om Guds nådes evangelium.  Ef 2:8f, Rom 4:16.   

Troen fins hvor tilhørere anvender Kristi ord og fortjeneste på seg selv, i tillit til 
Guds løfte.  De lærer av evangeliet den eneste sanne Gud å kjenne i hans in-
nerste hjertelag, og har evig liv på grunn av Kristi lidende lydighet i alles sted.  
Deres rettferdighet for Gud er Kristus Jesus, den ”Guds rettferdighet” rettfer-
dighet som evangeliet.  Gud regner deres tro til rettferdighet, ikke på grunn av 
troen i og for seg, men på ham som troen stoler på  - den oppstandne og rett-
ferdiggjorte Kristus, gitt syndere av ubegripelig nåde.  .  Her handler det ikke 
om idèer som fornuften forstår, men om himmelriket som foregrepet virkelig-
het.   

1 Joh 1:3 – Det som vi har sett og hørt, forkynner vi også for dere, for at dere skal 
ha samfunn med oss, vi som har samfunn med Faderen og hans Sønn Jesus Kris-
tus.  Joh 3:16, 17:3.  Apg 4:20.  Rom 3:21-28 

Ordet ”nåde” i Bibelens sakralspråk  

Guds undergjerninger i en bevitnet historie gir mening til ordet «nåde» brukt i 
Bibelen.  Kilden er Guds underfulle vesen – og ingenting annet.  Karakteristisk 
er følgende fem trekk:  

Ordet «nåde» er aldri brukt om menneskets evner, men alltid om Guds under-
fulle vesen.  Altså må Guds evangelium meddele kunnskap med ord som svarer 
til innholdets art (idiomatisk språkbruk).   

Lk 16:8, jf 10:21.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 188 

Nåde blir brukt om Gud i to betydninger – om Guds nådige sinnelag eller gunst 
(favor) og om Guds nådevirkning eller gave (donum).  Forskjellen tilsvarer Kris-
tus ”for oss” og ”i oss”.  Brukt om Guds nådige sinnelag, handler nåden om den 
frifinnelse som har funnet sted i Kristus Jesus (forsoning el rettferdiggjørelse).  
Brukt om nådevirkning, handler nåden om Kristi virksomme nærvær i deres in-
nerste (hjerte) som tror.  Hvor Kristus bor ved troen, mangler ingenting, tross 
arvesyndens motstand.   

Rom 12:6, 1 Kor 15:10  

Gud benåder synderen fordi han er den han er – miskunnhet, kjærlighet osv.  
(Sal 51:1).  Innholdet i slike ord ble synliggjort med Guds løfters oppfyllelse i 
den inkarnerte Guds Sønn i Jesu tjenerskikkelse ”full av nåde og sannhet”, Joh 
1:14.  Guds ord gir innsyn i Guds kjærlighet – en selvhengivende kjærlighet, ly-
dig til døden ”for de ugudelige”, Rom 5:6, 15-17.  Sett fra Guds side, er Guds 
nåde Kristi fortjeneste.  Sett fra menneskets side, er Guds nåde fri – gratis.   

1 Tim 1:2, 2 Tim 1:2 osv.   

Guds nådes evangelium virker tillit til Gud.  Evangeliet lar oss kjenne den sann-
drue og trofaste Gud i hans selvhengivende kjærlighet.  Gudmennesket Jesus 
har i ord og handling åpenbart Guds kjærlighet, godhet, barmhjertighet og 
menneskekjærlighet.   

Apg 20:24, Mt 1:15, Heb 4:16.  Joh 3:16, 1 Joh 4:9, Rom 12:1, Tit 3:4f.   

Noen ganger blir nåde brukt i omfattende mening om både gunst og gave.  Kristne 

blir formant til å forvalte Guds mangfoldige nåde, så de taler rette ord og tjener 

hverandre med rett sinnelag.  1 Pet 4:10f.  Rom 15:15f, 1 Pet 2:16, 1 Joh 4:9-11.   

Vi går videre for å se nærmere på Guds nådige sinnelag og nådevirkninger hver 
for seg. 

Kristus «for oss» og «i oss» 

Guds universelle nåde og frelsens årsak er Kristus ”for oss” i sin lidelse, død og 
oppstandelse.  Denne Guds nåde mot en fallen menneskehet må vi ikke for-
veksle eller blande sammen med Guds nådevirkninger ”i oss”.  I så fall gjør man 
Guds nådes evangelium til betinget nåde og en ny lov (nova lex).  Forskjellen 
mellom Guds nåde for oss og Guds nådevirkninger i oss er forskjellen mellom 
årsak og virkning.   

Troen er i seg selv et mørke, men ser i Guds ord Guds nådige sinnelag i Kristi li-
dende lydighet.  Kristentroen er ingen tro på troen, men tillit til Kristus – Guds 
rettferdighet, gitt syndere av ubegripelig nåde.  Guds ords opplysning er av 
grunnleggende betydning for den døptes liv og kirkens liv på jorden.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 189 

En kristen vandrer ikke i beskuelse.  Guds ord lar oss vite at så er det.  Troens 
grunn er ikke slutninger som fornuften forstår.  Allikevel faller noen for fristel-
sen å begrunne troen med støtte i noe annet enn evangeliet og sakramentene.  
Bor Kristus ved troen i mitt innerste og virker det nye livet til Guds ære, da må 
jeg vel merke fremgang, forbedring og frukter til Guds ære?  Denne søken etter 
støttestaver vitner om arvesyndens motstand i vårt innerste (i hjertet).  Uten 
Guds ord og bønn, gir vi etter og støtter oss til følelser og erfaringer.  De holder 
ikke i kjødets dyst.  Da ligger slutningen nær: jeg er for svak til å være en kristen 
og duger ikke.  Merk da at man så ingen ”veldig Gud” i krybben (Jes 9:6), og hel-
ler ingen Gud i handlende allmakt på Jesu kors.  Det er derfor underlig at det 
fins mennesker som holder fast ved Guds ord og tar vare på det.   

Den som har Kristus til gave, har barnekår og arverett hos Gud, og øver troen 
med Kristus som eksempel i gode gjerninger.  Da erfarer de arvesyndens kraft 
(el kjødet) i sitt innerste.  Likevel fører de troens gode strid.  De tror syndenes 
forlatelse allikevel, på grunn av Kristi fortjeneste, har Guds ord og løfte for sitt 
øye, og ber Gud om hjelp og redning.  De ser av Guds ord at Kristus ”for oss” er 
deres grunn til frimodighet hele veien.  Hvorfor en kristen må føre troens strid 
uten beskuelse, ofte i stor svakhet, er en gåte.  Guds føremåte er skjult for oss.  
Vi løser ikke gåten med vår fornuft.  Løsningen venter der fremme.  Troen 
kommer av Kristi ord.  Troens grunn er selv et under – sann Gud og sant men-
neske, og Guds forsoning med verden et ufattelig under det også. 

Evangeliet om Kristi lidelse, døde og oppstandelse bringer den gudskunnskap 
som ellers er ukjent og skiller Guds kirkes tro fra religionene.  Deres kjennetegn 
er frelse ved spekulasjon og lovgjerninger.  Det spiller ingen rolle for Gud, om 
de er fine, gode eller imponerende i menneskers øyne.  Den avgrunnsdype for-
skjell går mellom Guds universelle nåde - åpenbart i Kristi lidende lydighet for 
alle, og den kvalifisertes selvbekreftende trøstegrunner av mange slag.   

1 Kor 2:6-14 

Guds nådige sinnelag ”utenfor oss” 

Guds nådige sinnelag utelukker frelse ved gjerninger:   

Rom 4:4f, 13f, 16 – Den som gjør et arbeid, får lønn etter fortjeneste, ikke av nåde.  
Annerledes er det med den som ikke har gjerninger, men som tror på ham som er-
klærer den ugudelige rettferdig, ham blir hans tro regnet til rettferdighet /…/ Det var 
ikke ved loven Abraham eller hans ætt fikk det løfte at han skulle bli arving til ver-
den, men ved troens rettferdighet.  Hvis det er de som holder seg til loven, som er 
arvinger, da er jo troen gjort til intet og løftet satt ut av kraft.  5:20, 11:6.  Heb 11:8, 
Tit 3:5.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 190 

Denne eksklusivitet omfatter løftet om nådelønn i Guds fullendte rike.  Lønnen 
gis av nåde, men gradert.  Dette forhold skal oppildne kristne til gode gjerning-
er, især i motgang og lidelse for Kristi skyld.   

Eksempler: Paulus, 2 Kor 11:23-27, 30, 1 Kor 15:10.  - Moabitt-kvinnen Rut, som 
fulgte med Naomi, Rut 1:16. 

Hva nådelønnen består i, se Mk 10:30, Åp 14:13.   

Mt 19:27-30.  Jes 64:6, Ords 19:17, Mt 5:12, Lk 17:10, Åp 22:12.   

Guds nådige sinnelag er kristenlivets grunnvoll   

Guds kjærlighet består i Kristi lovoppfyllelse, fullbrakt i Kristi offerdød for alle, 
med løftet om evig liv til hver den som tror. 

Joh 3:16, jf v 1-16.   

Kristus Jesus er den «Guds rettferdighet» som Gud regner troen til rettferdig-
het for seg.   

Jes 31:33f – Jeg vil legge min lov i deres sinn og skrive den i deres hjerte.  Jeg vil 
være deres Gud, og de skal være mitt folk.  Da skal ingen lenger lære sin neste og 
sin bror og si: «Kjenn Herren!»  For de skal alle kjenne meg, både små og store, 
sier Herren.  For jeg vil tilgi deres misgjerning og ikke komme i hu deres synd.  
Esek 36:27.   

Gal 3:10, 12 – de som holder seg til lovgjerninger, er under forbannelse.  For det 
står skrevet: Forbannet er den som ikke holder fast på alt det som står skrevet i 
lovboken og gjør etter det. /…/ I loven kommer det ikke an på tro, der heter det: 
Den som holder budene, skal leve ved dem.  5:4.   

Guds frelsende nåde er alltid nåde for Kristi skyld. 

Heb 4:16 – La oss derfor med frimodighet tre fram for nådens trone, så vi kan få 
miskunn og finne nåde til hjelp i rette tid.  Rom 5:2, 20, 6:1.  Ef 1:4-6, Gal 1:15.   

Guds nåde mot menneskene hører uatskillelig sammen med den forløsning 
som har funnet sted i Kristus som løsepenge. 

1 Tim 2:6 – (Kristus Jesus) som gav seg selv som løsepenge for alle.  Rom 3:24,  

Stedfortrederen gikk inn under lovens forpliktelse og forbannelse.  Det er den-
ne lovoppfyllelse Gud tilregner hver den som tror.  Guds nåde for Kristi skyld 
blir i Bibelen fremstilt som en historisk kjensgjerning.  

Gal 4:4f – i tidens fylde sendte Gud sin Sønn, født av en kvinne, født under loven, 
for å kjøpe dem fri som var født under loven.  3:13.  Rom 3:25.   

En kristen lever ikke under loven, men under nåden.  Grunnvollen er lagt i Kristi 
fullbrakte verk, det vil si uavhengig av oss og utenfor oss (extra nos).  Denne 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 191 

grunnvoll må vi for all del unngå å forveksle, sidestille eller sammenblande med 
fornyelsen (helliggjørelsen) eller en iboende kvalitet i oss.   

2 Tim 1:9 – Han har frelst oss og kalt oss med et hellig kall, ikke på grunn av våre 
gjerninger, men etter sin egen vilje og nåde.  Det er den nåde som er gitt oss i Kris-
tus Jesus fra evighet av, og som nå er blitt åpenbart da vår frelser, Kristus Jesus, 
kom til jord.  Han har tilintetgjort døden og ført liv og udødelighet fram i lyset ved 
evangeliet.  Ef 1:4, 9.  Rom 5:2, 11:5.   

Når andre ord benyttes istedenfor nåde, har de samme innhold (synonym ord-
bruk).   

Rom 1:7 – Jeg hilser dere alle, som er elsket av Gud, dere hellige som er kalt av 
ham: Nåde være med dere og fred fra Gud, vår Far, og Herren Jesus Kristus!  5:8 – 
Gud viser sin kjærlighet til oss ved at Kristus døde for oss da vi ennå var syndere.  
2 Tim 1:9, Tit 3:4f, 7.  Ef 2:4f, 7.  Heb 2:9.  

Ambrosius (d 372) utla Rom 1:7 slik: ”Nåde” fordi vi er løst fra våre synder; 
”fred” fordi vi - fra å være ugudelige – er blitt forsonet. 

Utelukket er menneskets lovrettferdighet fra frelsens grunn.  Og omvendt: 
Guds nåde er utelukket, om et menneske håper på Guds nåde fordi det har 
levd et ærbart liv, eller gjort så godt det har kunnet.  Da stoler man på Guds 
nåde løsrevet fra Kristi stedfortredende offerdød.  Når forkynnelsen bekrefter 
denne villfarelse, er budskapet «billig nåde».   

Rom 11:6 – er det av nåde, er det ikke på grunn av gjerninger.  Ellers ville jo nåden 
ikke være noen nåde.   

Guds åpenbaringsord oppfordrer oss ikke noe sted til å forestille oss Guds nåde 
utenfor og uavhengig av Kristi lidelse, død og oppstandelse.  Guds nåde fins ik-
ke utenfor den korsfestede Kristus.  

1 Kor 2:2 – jeg hadde bestemt at jeg ikke ville vite av noe annet hos dere enn Je-
sus Kristus og ham korsfestet.   

Guds kirke er i egentlig mening de Kristus-troende, som tror at de har en nådig 
Gud og et sikkert håp på grunn av Kristi lidende lydighet.   

Ef 1:7 – I ham har vi forløsningen som ble vunnet ved hans blod, tilgivelse for syn-
dene.  1 Pet 1:13, 18f.   

Guds frelsende nåde er universell.   

Gud viste menneskene sin nåde mens vi ennå var døde i våre synder.   

Joh 1:18 – Ingen har noen gang sett Gud, men den enbårne, som er Gud, og som 
er i Faderens favn, han har vist oss kven han er.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 192 

Ef 2:4-9 – Gud er rik på miskunn.  Fordi han elsket oss med så stor en kjærlighet, 
gjorde han oss levende med Kristus, vi som var døde på grunn av våre synder.  Av 
nåde er dere frelst.  I Kristus Jesus har han reist oss opp fra døden sammen med 
ham og satt oss i himmelen med ham.  Slik ville han i de kommende tider vise sin 
uendelig rike nåde og sin godhet mot oss i Kristus Jesus.  For av nåde er dere 
frelst, ved tro.  Det er ikke deres eget verk, men Guds gave.  Det hviler ikke på 
gjerninger, for at ingen skal rose seg.  1 Joh 5:10.1 Tim 2:4, Rom 11:32.   

Guds nåde har adresse til hvert menneske.   

Esek 33:11a – Så sant jeg lever, sier Herren Gud, jeg vil ikke at den ugudelige skal 
dø, men at han skal vende om fra sin onde ferd og leve.  Joh 3:16, 1 Joh 2:2.  Tit 
2:11.  2 Pet 3:9.   

Adressater er også de vantro, som til sist går fortapt.   

Mt 23:37 – straffen (skal) komme over dere for alt det uskyldige blod som er utøst 
på jorden, helt fra drapet på den rettferdige Abel.  Rom 14:15, 1 Kor 8:11.  2 Pet 
2:1, osv.   

Evangeliet proklamerer den universelle forsoning el rettferdiggjørelse, og virker 
troen hos dem som tar vare på Kristi ord.   

Mt 11:28 – Kom til meg, alle dere som strever og bærer tunge byrder, så vil jeg gi 
dere hvile.  Joh 3:16.  Apg 10:43 – Om ham vitner alle profetene og sier at alle som 
tror på ham, skal få tilgivelse for syndene ved hans navn.  13:39.  Rom 3:22, 10:11-
13, 11:32.  1 Tim 2:4, osv.   

Oppmuntringer til å høre Kristi ord og vende om til ham, belyser Guds nåde 
”for oss”.  Eksempler: 

Mt 17:5 – «Dette er min Sønn, den elskede, som jeg har behag i.  Hør ham!»  Lk 
11:13.  2 Kor 6:1 – Som (Guds) medarbeidere formaner vi dere nå at dere ikke for-
gjeves tar imot Guds nåde.  /…/ Se, nå er den rette tid, nå er frelsens dag!   

Hva Guds tilgivende nåde handler om 

Når det i Bibelen er tale om årsaken til synderes frelse, handler det alltid om 
Guds tilgivende nåde.  Frelsen gis gratis – av nåde, og består i syndenes forlatel-
se.  Det er den barmhjertighet som Gud har lovet ”for Kristi skyld”.  Denne 
språkbruk er typisk for Skriftens sakralspråk.   

Eksempel: Ef 2:4f, 8f.  (Se ovf.) 

Frelsens årsak fins ikke i mennesket.  Årsaken består ikke engang i Åndens ga-
ver – hverken i gjerninger gjort i tro, eller den fornyelse som Kristus virker i de 
troende.  Utelukket er medvirkende årsaker «i oss» eller fra vår side.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 193 

Jes 53:6 og 11 – Vi fór alle vill som sauer, vi vendte oss hver sin vei.  Men skylden 
som vi alle hadde, lot Herren ramme ham. /…/ Min rettferdige tjener skal gjøre de 
mange rettferdige når de kjenner ham; for han har båret deres synder.   

1 Pet 2:24 – Han bar våre synder på sitt legeme opp på korstreet, så vi skulle dø 
bort fra synde og leve for rettferdigheten.  Ved hans sår har dere fått legedom.  
3:18 – Kristus selv led døden for syndenes skyld, én gang for alle.  Den rettferdige 
led for urettferdige for å føre dere fram til Gud.   

Heb 1:3 – Han er en utstråling av Guds herlighet og bildet av hans vesen, og han 
bærer alt ved sitt mektige ord.  Da han hadde fullført renselsen for våre synder, sat-
te han seg ved Majestetens høyre hånd i det høye.   

Rom 3:24-28, 4:25, 5:6, 18, 6:7, 11:6.  2 Kor 5:14, 19.  2 Tim 1:9, osv.   

Utelukket er gjerninger gjort i rettferdighet, eller en kvalitet i oss.  Utelukket er 
endog troen som formildende omstendighet.   

Tit 3:5f – han frelste oss ikke på grunn av gjerninger som vi hadde gjort i rettferdig-
het, men fordi han er barmhjertig gjennom den nye fødsels bad og fornyelse i Den 
Hellige Ånd, som han så rikelig har utøst over oss ved Jesus Kristus, vår Frelser.   

Frelsens årsak er kun Sønnens lidende lydighet.  Han er ”Guds velbehag”, gitt 
av nåde til Adams falne ætt, til glede for alt folket (Lk 2:14).   

Løftet har adresse til enhver, Mk 16:16, at ”den som tror og blir døpt, skal bli 
salig”.  På Dommens dag vil Gud motta dem med tilgitte synder, ”ikledd” Guds 
rettferdighet, Kristus Jesus.   

Mt 25:34 – ”Kom, dere min Faders velsignede, og arv det rike som er beredt dere 
fra verdens grunnvoll ble lagt.”  Rom 8:17, Ef 1:4. 

Hva er den tro som Den Hellige Ånd virker i dem som hører evangeliet - når og 
hvor han vil?  Troen har Kristus – Guds rettferdighet til gave, og mangler ingen 
ting (Luther).  Altså er troen den tro som oppfyller det første bud, og dermed 
alle Guds bud.  Denne tro er Den Hellige Ånds suverene gjerning.   

Evangeliet åpenbarer Guds gaverettferdighet i Jesus Kristus, og lar oss kjenne 
Gud i hans selvhengivende kjærlighet og trofasthet.  Med denne kjennskap set-
ter vi all vår lit til Gud og anvender Kristus og hans velgjerninger, enhver på seg 
selv.  Troen lar Gud være åpenbaringsordets Gud, han som frikjenner for sin 
egen skyld og forbarmer seg over synderen.   

Joh 15:4 – Likesom grenen ikke kan bære frukt av seg selv, men bare hvis den blir 
på vintreet, slik kan heller ikke dere bære frukt hvis dere ikke blir i meg. 6:26.  2 
Kor 3:5 – Ikke slik at vi av oss selv er i stand til dette; vi kan ikke tenke ut noe, som 
kom det fra oss.  Det er Gud som har satt oss i stand til det.  2:16.  Fil 2:13 – det er 
Gud som virker i dere både å ville og å gjøre etter hans gode vilje.  1:6.  1 Kor 1:8f, 
1 Tess 5:23f. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 194 

Guds nådevirkning (donum) ”i oss”   

Guds universelle nåde består, selv om mennesker flest forkaster eller overser 
den.  Hva begrunnelsen enn må være, så gir ikke Guds ord noen forklaring.  
Gud holder den skjult for oss.  Guds visdom til frelse er ikke et tankesystem 
som fornuften overskuer.  Den nytestamentlige tro har en unik begrunnelse, 
nemlig Guds undergjerninger i en bevitnet Jesus-historie, «slik Skriftene har 
sagt».  Hva vi trenger å vite, har Gud latt oss vite av hans ord.   

Guds universelle nåde for Kristi skyld hører sammen med evangeliet om Guds 
fullbrakte forsoningsverk i Kristi død.  Gud kaller dem som hører evangeliet og 
opplyser vår formørkede forstand.  Kall og opplysning omfatter omvendelsen 
fra syndelivet under djevelens herredømme, til tro på syndenes forlatelse for 
Kristi skyld og livet under Kristi herredømme.  Guds kall og opplysning ved 
evangeliet skal tas på ramme alvor.  Spekulasjoner om skjulte (okkulte) ting skal 
vi la fare.   

Det fins ingen uimotståelig nåde  

Mt 23:37 – Jerusalem, Jerusalem, du som slår profetene i hjel og steiner dem som 
blir sendt til deg!  Hvor ofte ville jeg ikke samle dine barn, som en høne samler kyl-
lingene under sine vinger.  Men dere ville ikke.  Lk 7:30, Joh 3:18.  Apg 7:51.  2 Pet 
2:1f.   

Vi mennesker kan motstå Guds nåde.  Det fremgår av tre ting: Kirkens sendelse, 
Åndens gjerning og menneskers forherdelse.   

(a) Apostlenes sendelse: Kristus sendte sine utvalgte apostler med løse- og bin-
demakt fra ham, og ga dem og deres etterfølgere ordren å forkynne i Jesu navn 
omvendelse og syndenes forlatelse for alle folk.  Apostlene la grunnvollen, og 
senere prester (pastorer) formidler den for at det menighetsbyggende arbeid 
hviler på den.   

Joh 20:23 - De som dere forlater syndene, er forlatt, og de som dere binder i syn-
dene er bundet i dem (jf Mt 18:18).  Lk 24:47 – omvendelse og syndenes forlatelse 
skal forkynnes i Jesu navn for alle folk.  Mk 16:15.  2 Kor 5:18f.   

(b) Åndens gjerning: Den Hellige Ånd vil virke troen hos dem som hører evange-
liet, og opprettholde og fullende den påbegynte tro. 

Joh 6:29 – Det er Guds gjerning at dere skal tro på den han har utsendt /NO 30).  
Fil 1:6.   

(c) Menneskers forherdelse: Når mennesker motsetter seg Helligåndens kall og 
opplysning ved evangeliet, må de stå til ansvar for Gud.  

Apg 7:51 - Stivnakker som dere er, og uomskåret både på hjerte og ører!  Alltid 
står dere Den Hellige Ånd imot: som deres fedre, så også dere.  Mt 23:37. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 195 

Den allmektige Gud er virksom til frelse, men kjærligheten tvinger ingen.  Mid-
lene han bruker er evangeliet og sakramentene, samtidig som han gir frihet til å 
overse dem eller motstå dem.  Guds tilgivende nåde har adresse til alle, ingen 
unntatt.  Allerede forherdelsen stadfester at så er tilfelle, for Gud lar ikke nåde-
forakt gå ustraffet hen. 

Rom 11:9 – Gud angrer ikke sine nådegaver og sin utvelgelse.  Joh 12:40.  Mt 
13:14, 11:25f, 23:28, osv.   

Motstand, avvisning og forakt er mulig så lenge Kristus møter oss i en ringe 
skikkelse, og når han tilsier sin nåde ved bruk av ytre, uanselige midler.  Men 
denne reaksjonsmåte er umulig når han kommer i utilslørt majestet og herlig-
het. 

Mt 25:31f – når Menneskesønnen kommer i sin herlighet, og alle englene med 
ham, da skal han sitte på sin trone i herlighet, og alle folkeslag skal samles foran 
ham.  Han skal skille dem fra hverandre; som en gjeter skiller sauene fra geitene.  
Fil 2:10f.  2 Kor 5:10.  1 Tess 4:16, 2 Tess 1:6f.  

Når den allmektige Gud handler i nåde med Ordets hørere, virker han den tro 
som anvender Guds tilgivende nåde, enhver på seg selv.  Guds ord henviser oss 
til dette faktiske forhold: Den som blir frelst, blir frelst av nåde for Kristi skyld 
(sola gratia – nåden alene).  Den som går fortapt, er skyld i sin egen fortapelse. 
Noen begripelig kobling fins ikke.  Guds universelle nåde er og forblir en trosar-
tikkel, og ingen skueartikkel.  (Se nærmere under temaet om utvelgelsen, tred-
je trosartikkel.)  

Fil 1:9 – dette er min bønn, at deres kjærlighet må bli mer og mer rik på innsikt og 
dømmekraft.  Rom 3:24 – ufortjent og av hans nåde blir de erklært rettferdige på 
grunn av forløsningen i Kristus Jesus.  Ef 2:8f.  Hos 13:9 – Når ulykken kommer, 
Israel, hvem skal hjelpe deg da?  Mk 16:16.  Rom 11:33f – Å, dyp av rikdom og 
visdom og innsikt hos Gud!  Hvor uransakelige hans dommer er, og hvor ufattelige 
hans veier!  Hvem kjente Herrens tanke, eller hvem var hans rådgiver?  1 Kor 
13:12.   

Evangeliets religion – og de andre… 

Den tro som Gud regner til rettferdighet for seg, står i den skarpeste motset-
ning til rettferdiggjørelse ved gjerninger.  Allerede troens art - tillit til Guds løf-
te, oppfylt i bevitnede kjensgjerninger, slik det står skrevet.  Kristentroens be-
grunnelse er denne viten.  Tro og viten hører sammen, så troen er tillit til 
kjensgjerninger, slik Gud hadde lovt.  Denne tillit til Guds trofasthet og hand-
lende allmakt i en dennesidig historie skiller bibelsk kristendom fra alle livssyn 
og religioner (Pieper).  Men avgjørende er begrunnelsen – Guds vitnesbyrd, gitt 
en gang for alle, da Gud reiste Jesus opp fra de døde.  Da stadfestet Gud Jesu 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 196 

undervisning i Skriftene -om sin persons hemmelighet og det frelsesverk han 
var sendt for å utføre. 

Apg 4:20 – «vi kan ikke la være å tale om det vi har sett og hørt», forklarte Peter og 
Johannes (2:22-24).  Lk 24:19, 39.  Joh 3:2.  Apg 10:38  1 Joh 1:1-3, 1 Kor 2:9.  Jf 
Mt 28:10, Mk 15:32.  Joh 16:16f, 20:20, 25, 29.  Osv.  Rom 10:9ff.  Heb 2:1-4. 

Rom 4:25 – Han ble gitt på grunn av våre synder og oppreist på grunn av vår rett-
ferdiggjørelse.  3:28 – et menneske blir erklært rettferdig ved tro uten lovgjerninger.  
Lk 18:14 – Tolleren gikk hjem rettferdig for Gud, den andre ikke.  4:5.  Ef 2:8f, Gal 
2:16, Rom 3:28 osv.   

Guds universelle nåde avslører det skille som går gjennom kristenheten: På den 
ene side de som tror Guds frie nåde, som gis oss ved evangeliet og sakramen-
tene, på den annen side de som søker frelsesvisshet i nådevirkninger.  De blir 
aldri kvalifiserte nok.  Avviser man at Gud er meg nådig for Kristi skyld, man av-
vise troen i betydningen tillit til Guds miskunn (Tridentinum art  XII).   

Gal 5:4f – Dere som vil bli rettferdige for Gud ved loven, er skilt fra Kristus, dere er 
falt ut av nåden.  Men vi holder oss til troen, og ser ved Ånden fram mot den rett-
ferdighet som er vårt håp. 

Det er uforståelig og trist at skillet består.  Men Gud kjenner sine.  Det må vi tro 
av flere grunner: evangeliet kommer tross alt til orde når bibeltekster blir opp-
lest i messen, når mennesker blir døpt, når absolusjonen lyder (jeg forlater deg 
dine synder, i Faderens osv), når Kristi ord lyder over fremsatt brød og vin, og 
Kristi legemes og blods sakrament blir rakt fram, og til sist når den døende mot-
tar den siste olje og krusifikset holdes frem med spørsmålet: «Tror du at Kristus 
Jesus er død for dine synder?»     

Guds forsoning med verden er fullført i Kristus og ham korsfestet.  Gud er en 
forsonet Gud.  Ethvert supplement er overflødig.  Guds nådige sinnelag for Kris-
ti skyld lar oss søke frelsesvisshet i Guds tilgivende nåde, når evangeliet lyder 
for ørene, og rekkes frem og mottas med munnen.  Ord og Sakrament er sikre 
tegn og vitnesbyrd om Guds nådige vilje, og derfor kalles de ”nådemidler”.  Der 
– i Guds løfte, gitt i dåpen, i syndsforlatelsens ord og i alterets sakrament – der 
er troens rette gledesgrunn i liv og død.   

I dag som på reformasjonstiden står kampen om den nytestamentlige tro.  
Kampen gjelder den faste tillit til den sanndrue og trofaste Gud, at han er meg 
nådig på grunn av Stedfortrederens lidelse, død og oppstandelse, og at evange-
liets Gud er å stole på, når vi hører syndsforlatelsen tilsagt og ser Guds gave-
rettferdighet rakt fram i sakramentets skikkelser.  De som tror slik, har Kristus 
til gave, kjenner Gud i hans nåde og har evig liv (Joh 3:16, 17:3).  Altså er disse 
hørbare og synlige tegn på Guds nådige sinnelag årsaken til at Guds kirkes loka-
le nærvær.  Guds kirke lar seg lokalisere i menighetens samling om Ord og Sa-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 197 

krament, hvor som helst de blir forvaltet i den apostoliske læretradisjon.  (Lu-
ther, WA 8, 105f.) 

Fra bekjennelsesskriftene:   

Loven åpenbarer Guds vredesdom også i den nye pakt, SA C 3:1-3.   

Typisk for hedenskapet, er sonemidler for overtredelser, Apol 12:114f.   

Alt hva Gud virker i oss, gjør han ved ytre ordninger, og dit må troen se, CA 5 og 
13.  Med hensyn til vår frelse, gjelder det muntlige, ytre ord, for Gud gir ingen 
sin Ånd og nåde uten gjennom eller sammen med det ordet som går foran, SA C 
8:3.  Kristus gjenføder ved Ordet og sakramentene, Apol 9:2.   

I dåpen må troen se til vannet som er innfattet i Ordet, SK Dåpen, 30f.  I dåpen 
har enhver kristen nok med å tro fullt og fast det som dåpen tilsier og gir, 
samme 41.   

Guds nåde og miskunn mot oss er bevitnet i evangeliets løfter, som troen mot-
tar.  Vi blir oppreist fordi Kristus er et sonoffer ved troen (Rom 3:25).  Apol 
4:381f.  Ved evangeliet tilbyr og rekker Gud oss Kristi fortjeneste som løse-
penge og forsoning, og troen mottar hva Gud lover og gir, samme 49-53.  I bru-
ken av sakramentet må troen komme til, for den mottar det som der blir lovet 
og budt fram, Apol 13:19. 

Den rettferdiggjørende tro er ingen kvalitet ved den kristne.  Når Gud regner 
troen som rettferdighet for seg, er årsaken han som troen stoler på - Kristus 
som har gjort fyllest for alle våre synder.  CA 4.   

Guds godhet mot menneskene har ingen begripelig forklaring, for Gud skylder 
ikke oss noe, FC SD 11:58-63.   

Om nådelønn:  

Gud ærer gode gjerninger med legemlige belønninger.  Vi må likevel ikke prise 
gjerningene slik at de krenker Kristi ære.  Apol 4:24.   

Vi er unyttige tjenere (Lk 17:10).  Gud frelser oss på grunn av sitt løfte – av 
miskunn, og ikke fordi han skylder å frelse oss på grunn av våre gjerninger.  
Men om gjerningene er unyttige for Gud, er de nyttige for oss.  Apol 4:335, 165, 
174.  Gode gjerninger gjør oss fortjent – ikke til syndsforlatelse og nåde hos 
Gud, men til legemlige og åndelige belønninger i dette liv og i det som kommer, 
samme 194 (1 Kor 3:8), 365-367 (2 Kor 9:6, jf fjerde bud). 

De troendes gjerninger (el påbegynte lovoppfyllelse) behager Gud på grunn av 
troen, som tror rettferdiggjørelsen for Kristi skyld uten verlag.  Derfor belønner 
Gud gjerningene med åndelige og legemlige goder.  Men det vil være forskjell 
på de helliges herlighet.  Apol 4:355, 368.  Det evige liv kalles ”lønn”, som Gud 
gir av sin miskunn - med Kristus som mellommann, en lønn mottatt i tro.  
Samme 357, 362, 365f.   

Gud prøver de hellige og utsetter belønningen.  Han vil lære oss å søke Guds 
vilje fremfor belønningen, Apol 4:198, 364.  Vanlige onder blir mildnet ved vår 
bot og dens frukter, samme 12:174. 

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 198 

GUDS BARNS FRIHET UNDER KRISTI 

HERREDØMME   
 

Gud har befridd menneskene fra livet i den vredesvirkelighet som Guds lov 
åpenbarer.   

Gal 3:21f – var det gitt noen lov som kunne gjøre levende, da kom rettferdigheten 
virkelig av loven, men Skriften har lagt alt inn under synd, for at det som var lovt, 
skulle ved tro på Jesus Kristus bli gitt dem som tror.  Rom 1:26ff, 3:19f.   

Ingen trenger å leve under Guds fiendemakters okkupasjon, underlagt syndens 
og dødens og satans herredømme.  Guds forsoningsverk blir den enkelte til del 
i dåpen til Jesu død (Rom 6:3), med løftet om salighet for hver den som tror 
(Mk 16:16).   

Joh 8:36 – Får Sønnen frigjort dere, da blir dere virkelig fri.  Gal 3:27 – Dere er alle 
Guds barn ved troen på Kristus Jesus, for dere som er blitt døpt til Kristus, har 
kledd dere i Kristus.  5:1 – Til frihet har Kristus frigjort oss.  Rom 8:21 - .   

Hva ha Kristus befridd oss fra?   

Oppgave: Hvilket svar gir Luthers forklaring til 2. Trosartikkel.  La oss se nærme-
re på begrunnelsen. 

(a) fra forbannelsen,  

Gal 3:13f – Kristus kjøpte oss fri fra lovens forbannelse da han kom under forban-
nelse for vår skyld.  For det står skrevet: Forbannet er enhver som henger på et tre. 
(5 Mos 21:23)  Rom 8:3f. 2 Kor 5:21.  Joh 3:14, 8:36.   

(b) fra vreden,  

Rom 5:9 – Når vi nå er blitt rettferdige ved Kristi blod, hvor mye mer skal vi ikke da 
ved ham bli frelst fra vreden!  3:24-26, 4:5-8, 8:3.  2 Kor 5:21.  Apg 20:28, 1 Tess 
1:10.  Osv. 

(c) fra skylden,  

Kol 2:14 – Gjeldsbrevet som gikk imot oss på grunn av lovens bud, strøk han ut og 
tok det bort ved å nagle det til korset.  Apg 3:19, Ef 2:15, 1 Pet 2:24. 

(d) fra syndens herredømme,  

Rom 6:14, 18, 22 – Synden skal ikke herske over dere, for dere står ikke under lo-
ven, men under nåden /…/ .   Joh 1:17, 8:32.  Gal 5:18.  1 Joh 3:6. 

(e) fra dødens herredømme,  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 199 

Rom 8:11 – Han reiste Jesus opp fra de døde, og dersom hans Ånd bor i dere, skal 
han som reiste Kristus opp, også gi deres dødelige legeme liv ved den Ånd som 
bor i dere.  Apg 2:24f, 32.  Rom 6:4f, 1 Kor 6:14, 2 Kor 4:14, Ef 2:5, Kol 2:13. 

(f) fra djevelens herredømme. 

1 Joh 3:8, 10 – det var for å gjøre ende på djevelens gjerninger at Guds Sønn 
åpenbarte seg. /…/ Den som ikke lever rett og ikke elsker sin bror, han er ikke av 
Gud.  Joh 8:44 – Han har vært en morder fra begynnelsen og står ikke i sannhe-
ten; det finnes ikke sannhet i ham.  Når han lyver, taler han ut fra sitt eget, for han 
aer en løgner og løgnens far.  Ef 6:11 – Ta på Guds fulle rustning, så dere kan hol-
de stand mot djevelens lumske angrep.  Heb 2:14.  

Eksempel: Israelittenes utfrielse fra trelldommen i Egypten (2 Mos 1-4) - et skyg-

gebilde av Guds barns frihet i den nye pakt, grunnet på  Guds forsoningsverk i Kris-

ti offerdød.  - Senere kom folket under Guds dom på grunn av frafall til fremmede 

guder, men gjennom profetene fornyet Gud sitt løfte om frigjøreren, den kommende 

Messias.   

Se Jes 9:2ff, 42:7, 49:8f, 59:20, 61:1-3.   

Hva har Kristus befridd oss til? 

Oppgave: Hvilket svar gir Luthers forklaring til 2. Trosartikkel?   

Ved Kristi oppstandelse fra de døde har Gud proklamert alles frifinnelse i Kristi 
død, til frelse for hver den som tror.  Med evangeliet som middel kunngjør Gud 
frifinnelsen, og med dåpen som middel gir han den enkelte frelsen «i vannets 
bad ved ordet», Ef 5:26.   

Vi mottar frelsen av nåde, på grunn av Kristi fortjeneste, og mottar den for an-
vende den, enhver på seg selv.  Da lever vi i den nådesvirkelighet som evangeli-
et bringer.  Derfor ber vi «komme ditt rike» - også her hos oss.  Da står Kristus 
iblant oss med nåderiket, virksom i den forsamlede menighet.  Han er virksom 
med de midler han har innstiftet og befalt, og er virksom ved troen i døptes liv.   

Da er mann og kvinne fri til å tjene Gud i det liv han har skapt oss til å leve, hver 
i sitt kall.  Hvordan?  Med Kristus til gave, er følger vi hans eksempel i gjerninger 
som har Guds ord og befaling for seg.  Hvorfor?  For å bære frukt i helliggjørel-
se, og til sist det evige liv. 

Lk 4:17-19 – (Jesus) åpnet bokrullen og fant det stedet der det står skrevet: Her-
rens Ånd er over meg, for han har salvet meg til å forkynne et gledesbudskap for 
fattige.  Han har sendt meg for å kunngjøre at fanger skal få frihet og blinde få sy-
net igjen, for å sette undertrykte fri og rope ut et nådens år fra Herren (Jes 66:1). 

Rom 6:18, 22 – Dere ble frigjort fra synden og er blitt treller for det som er rett og 
godt.  /…/ (nå er dere) blitt tjenere for Gud, og frukten av det blir helliggjørelse og til 
slutt det evige liv.  Joh 8:32.  15:5.  1 Pet 2:16. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 200 

Ingen frihet for den onde menneskenatur 

Guds barns frihet under Kristi herredømme er ingen frihet til å gjøre som man 
selv vil.  Kristus gir ikke frihet for enhver til å leve etter sine lyster (etter kjødet).   

1 Kor 8:9 – Men se til at den frihet dere her har, ikke fører de svake til fall!  9:21 – 
For dem som ikke har noen lov, lever jeg som om jeg var uten lov, for å vinne dem, 
enda jeg ikke er uten lov for Gud, men er bundet av Kristi lov.  Gal 2:4 – noen fals-
ke brødre hadde sneket seg inn for å lure på den frihet vi har i Kristus Jesus, så de 
kunne gjøre oss til treller.  5:13 – Dere er kalt til frihet, brødre.  La bare ikke friheten 
bli et påskudd for den syndige natur, men tjen hverandre i kjærlighet.  6:2. 1 Pet 
2:16.   

De underliggende spørsmål er: Hvem skal ha herredømme over meg?  Ærer jeg 
Gud med dette?  (Første tavle.)  Gagner dette min neste?  (Andre tavle.)   

1 Kor 6:12 – Jeg har lov til alt, men ikke alt gagner.  Jeg har lov til alt, men jeg skal 
ikke la noe få makt over meg.   

Kristus har befridd oss fra lovens anklager og tyranni, som den onde mennes-
kenatur er årsak til.  Men Kristus har ikke fridd oss fra lovens skyldighet.   

Budet er hellig og godt liksom Gud.  Men faller jeg for fristelsen til å handle slik 
at jeg vanærer Gud og skader min neste, da risikerer jeg å miste friheten under 
Kristi herredømme.  Desto viktigere er påminnelsen: - ”dere er et Guds tempel 
og – Guds Ånd bor i dere.  Om noen ødelegger Guds tempel, skal Gud ødelegge 
ham.  Guds tempel er hellig, og det er dere”, 1 Kor 3:16f, jf v 23.  Riktig priorite-
ring lar det som gagner min neste gå foran mine selvopptatte lyster og behov.  
Det krever ofte tålmodighet. 

1 Kor 10:23f – Jeg har lov til alt, men ikke alt bygger opp.  Ingen må søke sitt eget 
beste, men den andres beste. 

Lovoppfyllelsens mulighet 

Ved evangeliet skaper og nærer Den Hellige Ånd troen på Kristus, gitt av nåde 
(= Guds gaverettferdighet).  Ved troen på Kristus fornyer han mennesket innen-
fra, og setter oss i stand til å velge Guds rettferdighet ”av hjertet”. 

Rom 6:17 – Gud være takk!  Før var dere slaver under synden, men nå er dere av 
hjertet blitt lydige mot den lære som ble overgitt til dere (v 15ff).   

Ved troen er Kristus virksom med sin livgivende Ånd og virker det nye livet i vir-
kelig frihet.  Fri fra Guds fiendemakters herredømme, setter Kristus fri til å els-
ke Gud og sin neste.  Den Hellige Ånd skaper av ingenting ny vilje, lyst og kraft 
til å oppfylle Guds gode skapervilje.   

Med Kristus til gave, gitt i dåpen, praktiserer vi hva dåpen betyr: forsaker djeve-
len og alle hans gjerninger, tror Guds tilgivende nåde for Kristi skyld, og med 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 201 

Kristus som gave, følger vi hans eksempel i gjerninger til nytte og gagn for vår 
neste.  Denne frihet eier døpte mennesker ved troen. 

Joh 8:34-36 – (Jesu sa) «Hvis dere blir i mitt ord, er dere virkelig mine disipler.  Da 
skal dere kjenne sannheten, og sannheten skal gjøre dere fri.»  /…/ Den som gjør 
synd, er syndens trell /…/ Får Sønnen frigjort dere, da blir dere virkelig fri.  2 Kor 
4:5 – Vi forkynner ikke oss selv, men Jesus Kristus som Herre og oss som tjenere 
for dere – for Jesu skyld.  1 Kor 9:19-23.  Se Sakarias’ lovsang, Lk 1:67-79.   

Frihetens vilkår – syndserkjennelse for Gud 

Synd er ingen fare som truer oss utenfra.  Den kristnes frihet forutsetter synds-
erkjennelse for Gud.  Hovedsynden er vantroen, som virker alle syndearter.  
Den onde menneskenatur (arvesynden) lokker, forfører og bedrar med «billig 
nåde»: Det er ikke farlig å synde, om du bare tror!  Den onde lyst i vårt innerste 
vil binde oss fast til et liv i syndenes tillatelse.  Da må enhver spørre seg selv: 
Bevarer jeg min frihet, hvis jeg gjør dette?   

Den onde menneskenatur lar seg tøyle med lover, påbud, regler og frykt for 
straff, men samtidig vekkes ondt begjær.  Loven gjør synden kjent.   

Rom 7:5, 8f – Så lenge vi var i vår syndige natur, ble syndene og lidenskapene 
vakt til live av loven og virket i lemmene våre, så vi gjorde det som fører til død, /…/ 
Synden benyttet seg av budet og vakte all slags begjær i meg, for uten loven er 
synden død.  Jeg levde en gang uten lov.  Da budet kom, fikk synden liv, men jeg 
døde.  3:20, 23 – Ikke noe menneske blir rettferdig for Gud på grunn av gjerninger 
som loven krever.  Ved loven lærer vi synden å kjenne.  Men nå er Guds rettferdig-
het blitt åpenbart uavhengig av loven.  Om den vitner Loven og Profetene.  Dette er 
Guds rettferdighet som gis ved troen på Jesus Kristus, til alle som tror.  Her er det 
ingen forskjell, for alle har syndet, og de har ingen del i Guds herlighet. 

Desto viktigere er livet med Kristus i hans nåderike.  Gud har oppfylt Messias-
løftet, og frelsesverket er fullført i Kristus Jesus – i hans verk «for oss».  Kirken 
er sendt til folkene med evangeliet om en forsonet Gud.  Ved evangeliet med-
deler han oss vår rettferdigerklæring (el frifinnelse) på grunn av Kristi lidende 
lydighet.  Guds vitnesbyrd om saken er Kristi oppstandelse fra de døde på den 
tredje dag, «slik Skriftene har sagt» (1 Kor 15:1-3).  Menighetens samling om 
nådemidlene er i seg selv et vitnesbyrd om Guds nådige sinnelag og en forsonet 
Gud.   

Men kirker som lærer Guds universelle nåde med forbehold om fornyelsen 
(helliggjørelse), de har opphevet Guds nåde og slått følge med lovreligionene.  
Det begynte med overtro på menneskets evner for Gud, for noe må vi jo kunne 
bidra med? 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 202 

Gal 5:4, 7-9 – Dere som vil bli rettferdige for Gud ved loven, er skilt fra Kristus, dere 
er falt ut av nåden. /…/ Dere begynte løpet godt.  Hvem er det som har hindret dere 
i å være lydige mot sannheten?  Det er ikke han som kalte dere, som overtaler dere 
til dette.  Litt surdeig syrer hele deigen! 

 

 

 

OM DØDEN 
 

Gud er Gud.  Han er livgiveren som opprettholder livet.  Guds skapervilje står 
fast, og derfor vil den gode Skaperen gjenløse sitt verk fra sine fiendemakters 
okkupasjon.  Derfor handler dette emnet om langt mer enn døden.   

Skaperverkets alder vedkommer ikke saken, heller ikke jordens alder og livets 
fremvekst på denne jord.   

Uten syndefallet  

ville gudlikheten ha gått i arv til Adams ætt, for Guds verk var overmåte godt. 

1 Mos 1:31 – Gud så på alt det han hadde gjort, og se, det var overmåte godt.   

Døden er ikke Guds verk.  Guds skapergjerning utelukker aldring, sykdom, lidel-
se og død.  Vi må gjennomgå denne prosess for syndens skyld.  

Rom 7:11, 24 – synden benyttet seg av budet og bedrog og drepte meg med det.  
/…/ Jeg ulykkelige menneske!  Hvem skal fri meg fra dette dødens legeme?  Gud 
være takk, ved Jesus Kristus, vår Herre!  Så tjener jeg altså Guds lov med mitt 
sinn, men syndens lov slik jeg er av naturen.   

Guds mål er skaperverkets gjenløsning, når Kristus kommer med ”en ny himmel 
og ny jord”, Åp 21:1.  Da skal livet igjen avbilde Guds skapervilje – uten hind-
ringer - i en eksistens som overgår all forstand.  I mellomtiden vil Gud frelse 
menneskene ved dåpen og troen på syndenes forlatelse, som den oppstandne 
Kristus har fortjent med sitt liv som løsepenge.  Slik blir vi løst fra forgjengelig-
hetens okkupasjon. 

Rom 8:21 – det skapte skal bli frigjort fra trelldommen under forgjengeligheten og 
få del i den frihet som Guds barn skal eie i herligheten.  2 Pet 3:13, Åp 21:3. 

  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 203 

Med syndefallet  

kom sykdom, lidelse og død inn i verden.  Synden dro skapningen med seg - ik-
ke frivillig, men ved hans vilje som la den under forgjengeligheten.  Derfor lever 
menneskene under syndens herredømme, bortvendt fra Gud, og «innkrøkt i 
seg selv» (Luther), i frafall og tross.   

Rom 5:12 – Synden kom på grunn av ett menneske, og med den kom døden.  Og 
døden rammet alle mennesker, fordi alle syndet.   8:20 – det som er skapt, ble lagt 
under forgjengelighet, ikke frivillig, men på grunn av ham som gjorde det slik.  Like-
vel var det håp. 

1 Mos 2:17 – treet som gir kunnskap om godt og ondt, må du ikke spise av, for den 
dagen du spiser av det, skal du dø.  Rom 6:23 – Men nå er dere frigjort fra synden 
og er blitt tjenere for Gud, og frukten av det blir helliggjørelse og til slutt det evige 
liv.  Jak 1:15.   

Underlagt Guds fiendemakter, er menneskene utestengt fra det virkelige liv i 
samfunn med Gud.  Da er de ”utestengt fra borgerrett i Israel og fremmede for 
løftepakten, uten håp og uten Gud i verden” (Ef 2:12).   

1 Mos 3:23f – Så viste Herren Gud dem ut av hagen i Eden og satte dem til å dyr-
ke jorden, som de var tatt av.  Han jaget menneskene ut, og øst for hagen satte 
han kjerubene og det flammende sverd som svinger fram og tilbake.  De skulle vok-
te veien til livets tre. 

Døden skiller  

sjelen (ånden) fra dens kroppslige eksistens.  Deretter går legemet sin oppløs-
ning i møte.  Guds ord kjenner ikke til noen annen død enn den som er dom-
men over synden.  Denne visdom trenger hvert menneske å vite: jeg er dødens 
subjekt (Sal 90:7-12).   

1 Mos 2:17, 3:17ff.   

Rom 5: 12, 17, 21 – døden rammet alle mennesker, fordi alle syndet. /…/ Døden 
fikk herredømme på grunn av et eneste menneskes fall.  Hvor mye mer skal da ikke 
de eie livet og få herredømme ved den ene, Jesus Kristus, de som tar imot Guds 
store nåde og rettferdighetens gave.  /…/ Og som synden har hersket der døden 
var, skal nåden herske gjennom rettferdigheten og gi evig liv ved Jesus Kristus, vår 
Herre.  6:23.   

Andre dødsårsaker er for konsekvenser å regne, eller indirekte årsaker: 

Guds rettferdighet krever den straffende rettferdighet. 

Sal 90:7f – Vi går til grunne ved din vrede og rammes av redsel ved din harme.  
Våre misgjerninger har du for øye, vår skjulte synd blir synlig i ditt åsyns lys.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 204 

Djevelen er en forfører og manndraper. 

Joh 8:44 – (Djevelen) har vært en morder fra begynnelsen og står ikke i sannhe-
ten; det finnes ikke sannhet i ham.  Når han lyver, taler han ut fra sitt eget, for han 
er en løgner og løgnens far.   

Den første Adams fall ble tilregnet og overført på verden (alle mennesker), 
”fordi alle syndet” (Rom 5:12b).  Kristus - og ingen annen - har ved sin lidende 
lydighet fjernet syndens lønn.   

Joh 11:25 – JEG ER oppstandelsen og livet, den som tror på meg, skal leve om 
han enn dør.  2 Tim 1:10, 1 Pet 1:3f, Rom 5:21, osv. 

Vantroen - syndens rot  

Vantroen skiller mennesket fra Gud, selv om synden er sonet og Gud er en for-
sonet Gud.  Ved evangeliet kaller Gud oss tilbake til livssamfunn med seg og 
opplyser vår forstand, og gjør oss til det evige livs arvinger ved troen på synde-
nes forlatelse for Kristi skyld.  Som følge av Guds inngripen, har ordet ”død” tre 
betydninger:  

 Den åndelige død.   

Sal 51:7 – Ja, jeg kom til verden med skyld, med synd ble jeg til i mors liv.  1 Mos 
2:16f, 3:3.  

Joh 3:6a – Det som er født av kjøtt, er kjøtt.  Ef 2:1 – Dere var en gang døde på 
grunn av deres misgjerninger og synder.  Jf Mt 8:22, Joh 5:25, Rom 5:12, 6:13.   

 Den legemlige død.  

1 Mos 35:18, Job 11:20, Sal 146:4, Jer 15:9.   

Mt 10:28 – Frykt ikke for dem som dreper legemet, men ikke kan drepe sjelen.  
Frykt heller ham som kan ødelegge både sjel og legeme i Gehenna.  (Gehenna: 
Navnet på søppelplassen utenfor Jerusalem.)  27:50.  Lk 12:20.  Apg 5:10, Fil 1:21-
24, Jak 2:26.   

 Den evige død.  Den åndelige død er definitiv og omfatter hele mennes-
ket.  Guds vredesdom over sine fiendemakter, medfører evig fordøm-
melse og straffelidelse for dem som har stilt sjel og legeme i deres tje-
neste.   

Mt 7:22-23 – Mange skal si til meg på den dag: Herre, Herre! Har vi ikke profetert 
ved ditt navn, og drevet ut onde ånder ved ditt navn, og gjort mange mektige gjer-
ninger ved ditt navn?  Men da skal jeg si dem rett ut: Jeg har aldri kjent dere.  Bort 
fra meg, dere som gjør urett!  Lk 13:27.  Rom 1:32.   

Dan 12:10 – Mange skal bli renset og tvettet og lutret.  Men de ugudelige skal fort-
sette i sin ugudelighet, og ingen av dem skal skjønne noe.  Men de forstandige skal 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 205 

forstå.  Mt 25:29f – den som har, han skal få, og det i overflod.  Men den som ikke 
har, skal bli fratatt selv det han har.  Og kast så denne unytte tjener ut i mørket 
utenfor, der de gråter og skjærer tenner.  V 41, 46.   

Mk 9:44, Joh 5:29.  Rom 2:8, 2 Tess 1:9.  Jud 13.  Åp 2:11, 19:20, 21:18.   

Døden er overvunnet  

i Kristus Jesus, I Guds nåderike på jorden tilbyr og rekker han oss frelsen i Ordet 
og sakramentene.  Ved troen griper vi Kristus og har del i Kristi seier.  I Guds 
herlighetsrike er døden borte. 

Rom 6:9 – Vi vet at når Kristus er oppreist fra de døde, så dør han ikke mer, for 
døden har ikke lenger makt over ham.  Åp 1:18 – Jeg var død, men se, jeg lever i 
all evighet og har nøklene til døden og helvetet.  (Hades var antikkens navn på de 
døde sjelers oppbevaringssted.  I Bibelen er benevnelsen brukt om Guds fiende-
makter, og vi bør oversette med helvete.) 

Lk 20:36 – de er lik englene, og fordi de har fått del i oppstandelsen, er de Guds 
barn.  Åp 21:4f – (Gud) skal tørke bort hver tåre fra deres øyne, og døden skal ikke 
være mer, heller ikke sorg eller skrik eller smerte.  For det som før var, er borte. 

Også de troendes død er Guds dom over synden som bor i dem.  Likevel er de-
res døde ingen død i egentlig mening, for dødens årsak er sonet og tatt bort, og 
de overgir sin ånd til Gud.  Deres vei går fra døden til livet – det evige – for 
Guds åsyn.   

Lk 2:29 – Herre, nå lar du din tjener fare herfra i fred, slik du har sagt.  Fil 1:21, 
3:20 – for meg er livet Kristus og døden en vinning /…/ Vi har vår borgerrett i him-
melen, og derfra venter vi Herren, Jesus Kristus, som frelser.  Rom 8:10f – Dersom 
Kristus bor i dere, er nok kroppen død på grunn av synden, men døden er levende 
fordi dere er rettferdige for Gud.  Han reiste Jesus opp fra de døde, og dersom 
hans Ånd bor i dere, skal han som reiste Kristus opp, også gi deres dødelige lege-
me liv ved den Ånd som bor i dere.  Apg 7:58.  

Joh 5:24 – Sannelig, sannelig, jeg sier dere: Den som hører mitt ord og tror på ham 
som har sendt meg, han har evig liv og kommer ikke for dommen, men er gått over 
fra døden til livet.  Mt 24:21f.  Åp 7:14 – Dette er de som kommer ut av den store 
trengsel, og som har vasket sine klær og gjort dem hvite i Lammets blod.  22:14.  
19:9 – Salige er de som er innbudt til Lammets bryllupsmåltid. 

Kun Guds tilgivende nåde for Kristi skyld duger mot frykten for Guds vrede.  
Gud er en forsonet Gud.  Gud har forsonet verden med seg selv i Kristus Jesus.  
Noen annen trøst fins ikke mot døden, bare spekulasjon, virkelighetsflukt og 
resignasjon.  Det finnes ikke noe håp uten en forsonet Gud og hans nådes gave, 
gitt i dåpen til Jesu død.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 206 

2 Kor 5:17 – hvis noen er i Kristus, er han en ny skapning.  Rom 6:3f – vet dere ik-
ke at alle vi som ble døpt til Kristus Jesus, ble døpt til hans død?  Vi ble altså be-
gravet med ham da vi ble døpt med denne dåp til døden, for at vi skal leve det nye 
livet, likesom Kristus ble reist opp fra de døde ved Faderens veldige kraft.  Åp 
20:14 – Så ble døden og helvetet kastet i ildsjøen – og ildsjøen, det er den annen 
død.   

Det bibelske perspektiv på mennesket   

Sett i det ytre perspektiv, fødes mennesket ”i Adam” - til å leve under syndefal-
lets kår på vredens hav.  Tilværelsens jeg-du-struktur holder oss fast i en felles 
skjebne, bundet til hverandre i gudsopprør og skyld.  Overfor Gud, kan vi ikke 
annet.  Og ønsker vi å gjøre vårt gudsforhold godt igjen, så mangler vi evnen til 
å leve etter Guds gode vilje, i ubrutt samfunn med den levende Gud.  Da den 
rike unge mann hørte det, ble han ”dypt bedrøvet”, Lk 18:23.  Denne erkjennel-
se deler alle Guds hellige, ifølge apostelordet, Rom 7:24f -  ”Jeg arme mennes-
ke, hvem skal fri meg fra dette dødens legeme?  Gud være takk, ved Kristus Je-
sus, vår Herre!”  Forholdet til Kristus gjør forskjellen mellom verdens sorg og 
den sorg som Gud vil. 

2 Kor 7:10 – når sorgen er slik Gud vil, fører den til omvendelse og frelse, og det 
angrer ingen.  Men verdens sorg fører til død.  Mt 5:3 – Salige er de som er fattige i 
seg selv, for himmelriket er deres. 

Sett i det indre perspektiv, er frelseshistorien det bibelske perspektiv på men-
nesket.  Gud har oppfylt sitt frelsesløfte i Jesu lidende lydighet, i ham som er 
”den andre Adam”.   

Rom 5:12ff.   

Åpenbaringsordets Gud er skaperen og livgiveren i tidens løp, like til skaperver-
ket gjenløsning.  Nå virker han alt godt til livets opphold - i den verden vi sanser 
og i forholdet mellom mennesker (forkl 1 trosart).  Til livets opphold hører 
menneskenes naturlige forstand og evne til å treffe beslutninger til sin nestes 
gavn, og ”i noen grad å leve ærbart i det ytre”.   

Guds fiendemakter har en medsammensvoren i vår falne menneskenatur – i 
”den gamle adam”.  Derfor er vår beslutningsfrihet er bundet (el begrenset).  
Derfor evner vi ikke det gode som Gud vil, og bærer døden med oss i våre le-
gemer.  Vårt eneste håp er Gud, som ved sitt ord virker en ny fødsel i dåpen «i 
vannets bad ved ordet» (Ef 5:26) og ga løftet om salighet for hver den som tror 
(MK 16:16).  Dette gjorde han for at vi skal leve som Guds barn, og ved troen 
ikle oss rettferdighetens gave, Jesus Kristus, og vinne det evige liv ved ham.   

2 Kor 2:14 – Gud være takk, som i Kristus alltid fører oss med i sitt seierstog og 
gjennom oss sprer kunnskapen om ham som en duft, på hvert sted.  Gal 3:26f - de-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 207 

re er alle Guds barn ved troen i Kristus Jesus.  Alle dere som er døpt til Kristus, er 
blitt ikledd Kristus.  Rom 6:13 – still dere selv til tjeneste for Gud, så dere bruker 
lemmene for ham, som våpen for det som er rett.   

 

 

 

HVORDAN FORKYNNE GUDS DOM?  
 

Botsforkynnelse er benevnelsen på Guds lov og evangelium forkynt med Dom-
mens dag for øye.  Da er ikke fortapelsens mulighet det drivende motiv, men 
frelsens gave.   

Domsforkynnelsen har ingen selvstendig plass i Bibelen.  Guds dom – forkynt i 
nåtid - er alltid forbundet med Guds universelle frelsesvilje (Joh 3:16).  De hører 
sammen uten sammenblanding.   

1 Tim 2:4-6 – (Gud, vår frelser) vil at alle mennesker skal bli frelst og lære sannhe-
ten å kjenne.  For det er én Gud og én mellommann mellom Gud og mennesker: 
mennesket Kristus Jesus, som gav seg selv som løsepenge for alle.  Mk 10:45. 

Forholdet lov og løfte møter oss gjennom hele Bibelen og lar oss kjenne åpen-
baringsordets hellige Gud i hans nidkjærhet og i hans trofaste kjærlighet, større 
enn hans nidkjærhet.  Ingen synder kan komme Gud nær uten Guds inngripen 
til frelse.  Et eksempel er profeten Jesaja under et besøk i Jerusalems tempel: 

Jes 6:3, 5-7 – «Hellig, hellig, hellig er Herren Sebaot (overs Allhærs Gud).  All jor-
den er full av hans herlighet.»  /…/ «Ve meg!  Jeg er fortapt, for jeg er en mann 
med urene lepper, jeg bor blant et folk med urene lepper, og mine øyne har sett 
Kongen, Herren Sebaot.»   Da fløy en av serafene bort til meg.  I hånden hadde 
han en glo, som han hadde tatt med en tang fra alteret.  Med den rørte han ved min 
munn og sa: «Se, denne har rørt ved dine lepper.  Din skyld er tatt bort, din synd er 
sonet.»   

Jf Peter, Lk 5:8, tolleren i templet, Lk 18:3f, vaktstyrkens reaksjon i Getsemane, Joh 
18:6 (JEG ER.  Jesus presenterte seg med Guds navn).   

Gud er rettens Gud i historiens løp  

I det bibelske perspektiv på historien er ikke tid og evighet motsetninger (som i 
platonsk filisofi).  Tiden fortsetter i evigheten som tid uten opphør.  Den evige 
Gud er virksom med sitt ord i tidens løp og stiller tiden i sentrum for sin frel-
sesplan (Ef 1:10, 3:9).  Den vitner om Guds brennende iver (el nidkjærhet) for 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 208 

sitt skaperverk.  Åpenbaringsordets Gud er Skaperen og Gjenløseren.  Derfor 
formaner apostelen Peter, 1 Pet 4:11 – Om noen taler, han tale som Guds ord.   

Emnet «Guds dom» handler om langt mer enn Guds endelige dom på Dom-
mens dag.  Han fører retten fram gjennom menneskehetens historie.  I nåtid er 
han rettens Gud i det skjulte og i det åpenbare, dels som verdens oppretthol-
der (den skjulte Gud), dels som verdens gjenløser, virksom med sitt ord (den 
åpenbare Gud), alltid med den endelige dom for øye.   

5 Mos 10:18 – Han hjelper farløse og enker til deres rett.  Ord 29:26 – mennesket 
får sin rett fra Herren.  Sal 89:15 – Rettferd og rett er din trones grunnvoll.  135:14 
– Herren skaffer sitt folk rett.  Osv. 

Eksempel: Jesu lignelse om den utholdende bønn: Enken som tryglet den urettfer-
dige dommeren, som til sist ga etter og lot henne få sin rett.  Guds nåderett er kir-
kens rett.  Lk 18:8 – (Gud) skal sørge for at de får sin rett.  Sal 22:3-6, Hab 2:1-4.  
Åp 6:10.   

Guds ord skal bli forkynt med Guds autoritet, uten tilsettinger av vårt eget.  Det 
lar seg vanskelig gjøre uten den erfaring som Gud virker med lov og evangeli-
um.  Men denne erfaring er dennesidig.  Ingen dødelig har noen erfaring om 
«de himmelske ting» (Joh 3:13f), enn si om den virkelighet som kalles fortapel-
sen (Gehenna el helvetet).  Det finnes en sikker informant: Guds enbårne Sønn i 
Jesu skikkelse.  Han sier i sin øversteprestelige bønn følgende om apostlene si-
ne: 

Joh 17:8 – De ord som du ga meg, har jeg gitt dem, og de har tatt imot dem og 
kjent i sannhet at jeg er utgått fra deg, og de har trodd at du har utsendt meg.  Lk 
10:16 – Den som hører dere, hører meg, og den som forkaster dere, forkaster meg, 
og den som forkaster meg, forkaster ham som sendte meg. 

Henvist til apostelordets lære fra himmelen, er vi henvist til overleveringsrek-
ken fra Faderen og Sønnen og Herrens utvalgte apostler, som ga videre til kir-
ken den rett utlagte Skrift fra Sønnen og Faderen.  Den Hellige Ånd kaller og 
opplyser med evangeliet.  Her er hjelp å få, men aldri uten den trofaste formid-
ling av apostelordets lære.  Den lar oss møte Kristus som Frelseren på Dom-
mens dag, ellers ikke (Fil 3:20).  Da Jesus opptrådte første gang i Nasarets sy-
nagoge, leste han følgende skriftsted om sin person og sitt verk, det han var 
sendt for å utføre: 

Jes 61:1f – Herrens Ånd er over meg, for Herren Gud har salvet meg.  Han har 
sent meg for å forkynne et gledesbudskap for arme, for å lege dem som har et 
knust hjerte, rope ut frihet for fanger og frigjøring for dem som er i lenker.  Jeg skal 
rope ut et nådens år fra Herren. 

Fortsettelsen lyder: «en dag med gjengjeld og straff fra vår Gud.»  Det leste han 
ikke.  Hevnen hører Herren til, men ikke før på Dommens dag.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 209 

Guds frelsesplan i tidens løp 

Guds frelsesplan arter seg som en rettshistorie under stadig motstand fra fien-
demaktene «djevelen, verden og kjødet» (vår onde menneskenatur).  Mot-
standen medfører den dramatikk som kjennetegner livet i denne verden på alle 
nivå, for med synden kom sykdom, lidelse og død.  Allerede bibelhistorien 
handler om utvelgelse og frafall, løftepakter og vantro, lovpakter og ulydighet, 
men fremfor alt handler den om paktens trofaste Gud, alltid med menneskenes 
frelse og skaperverkets gjenløsning som mål.   

2 Mos 34:6 – Herren er  /…/ langmodig og rik på miskunn.  Mt 11:29 – lær av meg, 
for jeg er tålsom.  2 Pet 3:15 – når Herren i sitt tålmod dryger med å komme, så 
skal dere se det som en mulighet til frelse. 

Samme frelsesmotiv møter oss i evangelistenes Jesus-historie – og senere i 
Guds kirkes historie på denne jord.  Disippelflokken håpet Jesus skulle befri Is-
rael fra den romerske okkupasjonsmakt, og gjenreise det davidiske konge-
dømme, men nei.   

Sorgfulle tok de Jesu legeme ned av korset, gravla ham, rullet steinen for åp-
ningen og gikk skuffet bort.  På den tredje dag, da alt så helsvart ut, reiste Gud 
Jesus opp fra de døde, slik Gud hadde lovt og Jesus sagt.  Da stadfestet Gud sitt 
løfte til fedrene, oppfylt i Kristi død.  «Han er ikke her.  Han er oppstanden!»   

Guds vitnesbyrd på den tredje dag stadfestet Guds proklamasjon under Jesu 
dåp i Jordan, Mt 3:17 - «Dette er min Sønn, den elskede, som jeg har behag i.»  
Og mere til: Syndebærerens dåp ble fullført i Jesu korsdød, med vannet og blo-
det fra hans side.  Gud er en forsonet Gud, og Kristus er menneskenes rettfer-
dighet for Gud.  Så er de tre, de som vitner – Ånden, vannet og blodet (1 Joh 
5:6-8.  Jf Mt 3:16, 26:28, Joh 3:32f, 19:34).   

Guds vitnesbyrd begrunner kirkens tro og virksomhet, og forklarer hvorfor kir-
ken er det folk «som følger Lammet, hvor enn det går», Åp 14:3.  De lever av 
Guds nåderett, grunnet på nådepakten i Jesu Kristi, Guds Sønns blod.  Den blir 
gitt den enkelte til del i dåpen til Jesu død, med løfte om salighet for hver den 
som tror.  Vi ble Guds barn av nåde, fikk arverett hos Gud og får komme ham 
nær som er en fortærende ild mot all urett og synd.  Hvorfor?  Gud har kjøpt 
oss til sitt folk – ikke med gull eller sølv, men med Guds Sønns hellige blod.  Så 
har kirkens tro og virksomhet en unik begrunnelse.  Guds vitnesbyrd er den 
oppstandne Jesus.  Guds vitnesbyrd begrunner kirkens nåderett og skiller kir-
kens tro fra alle lovreligioner og livssyn med utspring i mennesker.   

Følgelig handler kirkehistorien om nåderettens bruk i den forsamlede menig-
het, like fra Pinsedagen til Dommens dag.  Gud har gitt oss sitt ord og satt oss 
et evig mål hos seg.  Målet nås ikke uten den nåderett som Gud utøver med 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 210 

nådemidlenes bruk.  Følgelig kommer dette omfattende tema lokalt til uttrykk i 
menighetens samling om Ord og Sakrament, og i prekenembetets gjerning – of-
fentlig i prekenen og privat i skriftemålet.  Det konkrete uttrykk er alterets sa-
krament.  Derfor heter det i en takksigelsesbønn under Nattverdens Liturgi:  

«Vår Far i himmelen, deg takker vi for alt ditt skaperverk, synlig og usynlig, for ditt 

løfte til Abraham og for Israels redning, for løftets fornyelse ved profetene og for 

oppfyllelsen i Sønnen du gav, Adams falne ætt til løsepenge».  

Og etter den sakramentale handling: 

«- deg takker vi for disse dine underfulle gaver, for barnekår hos deg ved Sønnen 

du gav, og for arverett med alle dine hellige…» 

Joh 1:12f – Alle som tok imot ham, dem gav han rett til å bli Guds barn – de som 
tror på hans navn.  De er ikke født av kjøtt og blod, ikke ved menneskers vilje og ik-
ke ved manns vilje, men av Gud.  Gal 3:26f – Alle er dere Guds barn ved troen i 
Kristus Jesus.  Dere, så mange som er blitt døpt til Kristus, er blitt ikledd Kristus.  
4:5 – i tidens fylde sendte Gud sin Sønn, født av en kvinne og født under loven.  
Han skulle kjøpe dem fri som stod under loven, så vi kunne få barnekår.  Tit 3:5-7 – 
han frelste oss, ikke på grunn av de gjerninger som vi hadde gjort i rettferdighet, 
men på grunn av sin barmhjertighet ved den nye fødsels bad og fornyelse i Den 
Hellige Ånd /…/ Slik skulle vi stå rettferdige for Gud ved hans nåde og i håpet bli 
arvinger til evig liv.   

Det avgjørende rettsoppgjør har funnet sted 

Adam falt for fristelsen å få kunnskap om godt og ondt, og selv avgjøre sin rett.  
Adam representerer oss alle, liksom budet gjelder oss alle: «Du skal ikke ha 
andre guder foruten meg.»  Gud er Gud, menneske er menneske.  Den fortjen-
te fordømmelse er døden i absolutt mening – å dø døden, skilt fra livssamfunn 
med Gud Skaperen.  1 Mos 2:16f.  En stadig påminnelse er livet under syndefal-
lets harde kår, underlagt syndens og dødens og djevelens herredømme.   

Men samtidig med Guds fiendemakters okkupasjon, ga Gud sitt løfte – den aller 
første proklamasjon av evangeliet, 3:15 – Jeg vil sette fiendskap mellom deg og 
kvinnen, mellom ditt avkom og hennes ætt (i grunnteksten entall hankjønn!).  
Den skal knuse ditt hode, men du skal hogge dens hæl.  – Dette «protoevange-
lium» var først vagt, men fremtrer tydeligere gjennom bibelhistorien jo nærme-
re vi kommer oppfyllelsen i Kristus Jesus.  Jf 12:1-3, Jes 53.   

Det altavgjørende rettsoppgjør har funnet sted i den enbårne Sønnens korsdød.  
Der holdt Gud holdt dom over sine fiendemakter synd og død og satans rike.  
Den ene hellige og rettferdige oppfylte Guds lov i alle deler og bar verdens syn-
der i alles sted (2 Kor 2:2, 5:19, 21).  Derfor slutter ikke endetiden med Kristus 
som hærfører i en blodig krig.  Den uteblir.  Rytteren på den hvite hest heter 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 211 

«Trofast og Sannferdig», og han strider med rettferdighet.  Det som gjenstår er 
for en opprenskningsaksjon å kalle, for han har seiret «med sin munns sverd», 
og hans kirkehær har seiret over hans fiender «i kraft av Lammets blod», 12:11.  
Åp 19:11ff, jf 5:5, 3:21, 15:2, osv.  Jf Mt 12:18-21.  1 Kor 15:55, 57.  Rom 8:36f.   

Dette er Kristi død – frelseshistoriens sentrum og høydepunkt – sett i påskeper-
spektivet - i ettertid.  I likhet med de første kristne, er også kristne i nåtid hen-
vist til Guds vitnesbyrd, som reiste Kristus opp fra de døde.  «Jeg vet hvem jeg 
tror på», skrev Herrens apostel (2 Tim 1:12).  Og lært av Kristus, kunne han i 
likhet med de andre apostlene stadfeste Jesu person og verk med den rett ut-
lagte Skrift.   

Evangeliet forklarer ikke.  Det proklamerer Guds forsoning med verden i Jesu 
Kristi død, og meddeler oss frifinnelsen i den ene uskyldige i alles sted.  Et un-
der lar seg ikke forklare.  Evangeliet meddeler oss «Guds store nåde og rettfer-
dighetens gave».  Vi er henvist til kjensgjerninger og stole på åpenbaringsor-
dets trofaste Gud.  Han har elsket sitt trassigfolk med en kjærlighet som over-
går all forstand, fordi han er den han er.   

Om denne nåderett brukes ordet «agape» (Joh 1:16, 3:16, 1 Kor 13).  Det er 
denne underfulle kjærlighet apostelen Paulus beskriver med Adam og Kristus 
som de to store motpoler i frelseshistorien.  Her anvender han en læreoverle-
vering, i siste omgang fra Jesu undervisning i «Skriftene»: 

Rom 5:16f – dommen over en mann førte til fordømmelse, men nådens gave førte 
til frifinnelse, enda det var mange som hadde falt.  Døden fikk herredømme på 
grunn av et eneste menneskes fall.  Hvor mye mer skal da ikke de eie livet og få 
herredømme ved den ene, Jesus Kristus, de som tar imot Guds store nåde og rett-
ferdighetens gave.  8:3 – Det som var umulig for loven fordi den var maktesløs på 
grunn av menneskets onde natur, det gjorde Gud.  For syndens skyld sendte han 
sin egen Sønn i syndige menneskers skikkelse og holdt dom over synden i vår na-
tur.   

Her følger noen Jesus-ord om den gjerning han var kommet for å utføre.  De lar 
oss møte den nåderett som Herrens Tjener har skaffet oss til veie, den han var 
sendt for å utøve, og senere prekenembetets utøvere i kraft av Kristi mandat 
og fullmakter. 

Jes 42:1-7 – han skal bringe retten ut til folkene /…/ Med troskap skal han føre ret-
ten ut .  Han skal ikke bli utmattet og ikke bryte sammen, før han har utvredt retten 
på jorden.  /…/ Jeg, Herren, /…/ har gjort deg til en pakt for folkene, til et lys for fol-
keslagene.  Du skal åpne blindes øyne og føre fanger ut av fengslet… 49:6, 8f, 
50:8f, 52:7-10, 53:4-12.   

Mt 20:28 – Menneskesønnen (er) kommet for selv å tjene og gi sitt liv til løsepenge 
for mange (26:28).  Mk 10:45, 1 Pet 1:18, 21.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 212 

1 Kor 6:20, Fil 2:5ff, 1 Tim 2:6, Heb 9:28, osv.  Jf Sal 49:8, Jes 53:10f, Dan 9:24. 

Guds dommergjerning i nåtid 

Joh 12:31 – Nå felles dommen over denne verden, nå skal denne verdens fyrste 
kastes ut.  Og når jeg blir løftet opp fra jorden, skal jeg dra alle til meg.   

Joh 3:19 – dette er dommen, at lyset er kommet til verden, og menneskene elsker 
mørket høyere enn lyset, fordi deres gjerninger var onde.  For den som gjør det on-
de, hater lyset og vil ikke komme til lyset, for at hans gjerninger ikke skal bli avslørt.  
9:39 – Til dom er jeg kommet til denne verden, så de som ikke ser, skal bli seende, 
og de som ser, skal bli blinde (Mt 13:11ff).  16:11 – dommen er at denne verdens 
fyrste er dømt.  Åp 16:7.  

Guds hellige lov krever kjærligheten til Gud og vår neste som oss selv – ikke litt, 
eller nesten, eller så godt vi kan, men 100% - av hele ditt hjerte, av all din sjel…  
Da reiser den etiske fordring det spørsmål som Gud besvarer med evangeliet:  

Rom 7:14f – hvem skal frelse meg fra dette dødens legeme?  Gud være takk, ved 
Jesus Kristus, vår Herre!  Heb 9:27f – Likeså visst som det er menneskenes lodd å 
dø en gang og siden komme for dommen, slik er også Kristus ofret en gang for å ta 
bort manges synder, og siden skal han for annen gang komme til syne, ikke for 
syndens skyld, men for å frelse dem som venter på ham. 

Mot denne bakgrunn er det feil å fortie Guds hellighet og nidkjærhet for sitt 
verk.  Fortielsen tilslører Guds kjærlighet, dels ved å alminneliggjøre den, dels 
ved å utsette Guds nidkjærhet til Dommens dag.   

Guds kjærlighet er aldri uten Guds nidkjærhet for sitt verk.  Begge er uttrykk for 
Guds hellighet.  Det konkrete uttrykk er krusifikset, som minner oss om to ting: 
”Kristus og ham korsfestet (1 Kor 2:2) for verdens synder, og dåpen til Jesu død: 
Husk hvem du tilhører!  Husk du er dyrt kjøpt!  «Han er min Herre, som har 
gjenløst meg», osv (forkl 2 trosart, Lille katekisme).   

Guds nidkjærhet begrunner Guds kjærlighet i Kristi offerdød, og lar oss møte 
Gud som en forsonet Gud.  Evangeliet stiller oss ikke overfor «den skjulte Gud», 
men overfor Guds tilsynekomst i hans ”egentlige” gjerning – i tjenerskikkelsen 
(Joh 3:16).   

Lov og evangelium hører sammen, liksom himmel og jord.  De må hverken skil-
les eller sammenblandes.  Guds lov åpenbarer Guds nidkjærhet uten nåde, så 
menneskene forsøker å gjemme seg for Gud av redsel for ham.  I siste omgang 
kommer fortvilelsen, for fluktveier fins ikke.  Da vet mennesket med seg selv at 
hevnen hører Gud til, og at det er ”forferdelig å havne i den levende Guds hen-
der”, Heb 10:31.  Ved loven gjør Gud sin ”fremmede” gjerning. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 213 

Ingen er kvalifisert til å være et Guds barn, hverken ved føleri, meninger eller 
prestasjoner.  Loven driver til Kristus, og evangeliet lar oss kjenne Gud i hans 
nådeløfter og leve av dem.  Gud er Gud.  Hans løfte er det sikre holdepunkt for 
tid og evighet, Mk 16:16 - Den som tror og blir døpt, skal bli frelst.  Troen kjen-
ner Gud i Kristi selvhengivende offerdød, stoler på ham og har frimodighet på 
Dommens dag. 

Fil 1:21, 3:20 – For meg er livet Kristus og døden en vinning. /…/ vi har vår borger-
rett i himmelen, og derfra venter vi Herren, Jesus Kristus, som frelser.   

Eksempler på troens rettferdighet: Abraham, 1 Mos 15:6, Rom 4:5f, 9, 22ff.  
Sakkeus, Lk 19:9f.  Tolleren i templet, Lk 18:9-14. 

I nåtid er Gud virksom med lov og evangelium.  Han utøver sin dommergjerning 
i prekenembetets gjerning.  Da er vilkåret trofaste forvaltere av «Guds hemme-
ligheter» - evangeliet og sakramentene, uten menneskepåfunn hjemlet i 
«menneskelig» rett.  Gjennom ytre midler innstiftet av ham, utøver han sin nå-
derett i den forsamlede menighet, og rekker oss forsoningens goder. 

Joh 20:23  De som dere forlater syndene, de er forlatt, og de som dere binder i 
syndene, er bundet i dem.   

Kirkesituasjonen sett innenfra er unik:  Den oppstandnes virksomme nærvær, 
virksom med sitt ord i den forsamlede menighet.   

Heb 12:23f - Dere er kommet til en dommer som er alles Gud, /…/ til Jesus, mel-
lommannen for en ny pakt, og til det rensende blod som taler sterkere enn Abels 
blod.  1 Pet 4:17 – nå er tiden kommet da dommen skal begynne, og den skal be-
gynne med Guds eget folk.  Men kommer dommen over oss først, hvordan går det 
da til slutt med dem som  er ulydige mot Guds evangelium?  Og er det vanskelig for 
den rettferdige å bli frelst, hvor skal det da blir av den ugudelige og synderen? 

Tiden er kommet allerede, da Gud demonstrer i ord og handling hva Guds kjær-
lighet innebærer.  Gud er kjærlighet i absolutt mening, og må reagere med nid-
kærhet mot det gudsopprør og den lovløshet som hans fiendemakter virker.  

2 Tess 2:9 – Når Den Lovløse kommer, har han sin kraft fra satan, og han opptrer 
med stor makt og med under og falske tegn.  Med all slags urett forfører han dem 
som går fortapt, fordi de ikke tok imot og elsket sannheten, så de kunne bli frelst.  
Derfor sender Gud over dem en villfarelse som virker i dem så de tror løgnen.  Og 
slik skal de få sin dom, alle de som ikke trodde på sannheten, men hadde sin glede 
i uretten. 

Guds nidkjære reaksjon utspiller seg for våre øyne i frafallskulturen.  Mennes-
ker døpt til Jesu død, vender Kristus ryggen og «avgjør selv sin rett og sin ære» 
(Hab 1:7).   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 214 

Som Herren, så hans tjenere i endetidens trengsler.  Derfor lyder martyrenes 
bønnerop for Guds trone: «Hvor lenge vil du vente, hellige og troverdige Herre, 
før du holder dom og straffer dem som bor på jorden, fordi de har utøst vårt 
blod?»  Åp 6:10 (Sal 79:10). 

Joh 12:48 – Den som avviser meg og ikke tar imot mine ord, har likevel en dom-
mer.  Det ord jeg har talt, skal dømme ham på den siste dag. 

Denne virkelighetsorientering handler ikke om et misforstått gudsbilde, i strid 
med ”kjærlighetens religion”.  Evangeliet om Guds kjærlighet er ingen idè blant 
andre idèer, eller en av mange gudsforestillinger begrunnet i tankespinn.  Guds 
kjærlighet er stilt frem for verden i en bevitnet Jesus-historie, den vi bekjenner 
med ordene i den andre trosartikkel (Apostolicum).  Denne historie vet Guds 
fiende - djevelen, bedre enn noen, og derfor forfører han med under og tegn 
og forlokkende løgner.  Hvorfor?  Guds fiende vil ikke at vi skal kjenne Guds in-
nerste hjertelag og ha evig liv i ham gjennom den han utsendte, Jesus Kristus 
(Joh 17:3).   

Joh 3:16 - SÅ har Gud elsket verden at han gav sin Sønn, den enbårne, for at hver 
den som tror på ham, ikke skal gå fortapt, men ha evig liv.  1 Joh 4:12 - Kjærlighe-
tens mål med oss er at vi skal ha frimodighet på Dommens dag,  

 

 

 

SYND OG NÅDE 
Guds lov forkynt uten evangeliet, driver mennesker til mismot og fortvilelse.  Er 
den fullkomne kjærlighet til Gud og min neste frelsens vilkår, hvem kan da bli 
frelst?  (Mt 19:25)  Og omvendt: Evangeliet forkynt uten lov, er billig nåde.  Den 
gjør menneskene overmodige (2 Tim 3:2), frekke og selvsikre (2 Pet 2:10), så 
lovløshet tar overhånd og kjærligheten blir kald (Mt 24:12).   

Det frelsesspørsmål som Guds lov reiser, har Gud selv besvart med den gave-
rettferdighet han kunngjør med evangeliet.  Gud sparte ikke sin egen Sønn, 
men gav ham for oss alle.  Ingenting forkynner Guds lov og evangelium sterkere 
enn Kristus og ham korsfestet (1 Kor 2:2).  Skyldbrevet som gikk oss i mot, ble 
naglet til korset.  Gud er en forsonet Gud, og vi er frikjent.  Nåden er fri, gitt 
enhver i dåpen til Jesu død, til frelse for hver den som tror.   

Kristus er vårt frihetsbrev hos Gud.  Guds eviggyldige og endegyldige vitnesbyrd 
er Jesu oppstandelse fra de døde på den tredje dag.  Følgelig blir spørsmålet 
om frelse og fortapelse avgjort med vårt forhold til Jesus Kristus.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 215 

Joh 3:15-18, 36 – likesom Moses løftet opp slangen i ørkenen, slik skal også Men-
neskesønnen løftes opp, for at hver den som tror på ham, skal ha evig liv.  For så 
høyt har Gud elsket verden at han gav sin Sønn den enbårne, for at hver den som 
tror på ham, ikke skal gå fortapt, men ha evig liv.  Gud sendte ikke sin Sønn til ver-
den for å dømme verden, men for at verden skulle bli frelst ved ham.  Den som tror 
på ham, blir ikke dømt.  Den som ikke tror, er allerede dømt, fordi han ikke har 
trodd på Guds enbårne Sønns navn.  /…/ Den som tror på Sønnen, har evig liv.  
Den som er lydig mot Sønnen, skal ikke se livet, men Guds vrede blir over ham.  
14:6.  1 Tim 2:4f.  

Guds hellige lov – sammen med evangeliet - driver til syndserkjennelse.  «Herre 
/…/ miskunne deg over oss!»  (Mt 20:30)  «Gud, vær meg synder nådig!» (Lk 
18:3f).  «Hvem skal fri meg fra dette dødens legeme?  Gud være takk ved Jesus 
Kristus, vår Herre!»  (Rom 7:24f)  Stilt overfor den hellige Gud, må vi erkjenne 
vår fortapte og fordømte situasjon (Rom 3:20).  Men i syndserkjennelsen er det 
ingen frelse.   

Frelsen består kun i den rettferdighet som evangeliet åpenbarer: Guds enbårne 
Sønn i sin lidende lydighet, stilt fram for verden i Jesus Kristus og ham korsfes-
tet (Rom 1:16f, 1 Kor 2:2).  Han er min Herre, bekjenner troen, og har ingen an-
nen gjerning å vise fram for Gud (se forkl 2 trosart).  Så er troen denne barnlige 
tillit til Guds forsoning med verden i Jesus Kristus.  Han er min rettferdighet for 
Gud, og jeg er Guds kjære barn for Jesu Kristi skyld, kun av nåde.  (Rom 3:28, 
4:5-8)   

Mt 5:3 – Salige er de som er fattige i dem selv, for himmelriket er deres.  Lk 19:10 
– Menneskesønnen er kommet for å oppsøke det som var fortapt.  Jes 57:15, Mt 
11:5, Lk 6:20f. 

Guds godhet og langmodighet driver oss til omvendelse og til et liv forsonet 
med ham.  Gud er frelsens årsak og troens grunn, gitt den enkelte til del i då-
pen til Jesu død.   

Mk 16:16 – Den som tror og blir døpt, skal bli salig, men den som ikke tror, skal bli 
fordømt.  Joh 3:17f – Gud sendte ikke sin Sønn til verden for å dømme verden, 
men for at verden skulle bli frelst ved ham.  Den som tror på ham, blir ikke dømt.  
Den som ikke tror, er allerede dømt, for han ikke har trodd på Guds enbårne Sønns 
navn. 

Med vantro er mennesket årsak til sin egen fortapelse.  Gud er Gud.  Menneske 
er menneske.  Derfor ga Jesus marsjordren til apostlene og deres etterfølgere i 
prekenembetet, Lk 24:47 – i Jesu navn skal omvendelse og syndenes forlatelse 
forkynnes for alle folkeslag.   

I dåpen gir Gud den enkelte del i hans frelsesverk.  Den som er døpt til Jesu 
død, kan vite med seg selv at jeg har barnerett hos Gud, med arverett og ad-



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 216 

gang til ham.  (Gal 3:26f, 4:4)  Men en ting er kunnskapen om denne gave, noe 
annet er bruken.  Uten bruken er frelsens gave meningsløs.   

 «Han er min Herre», sier forklaringen (2 trosart), og fortsetter med ordene om 
hva Gud har gjort i Jesus Kristus - og hvorfor.  Han har med sin lidende lydighet 
under Guds lov kjøpt oss fri fra livet under syndens og dødens og djevelens her-
redømme.  Hvorfor?  For at vi skal leve som Guds kjære barn i Kristi rike, og 
«tjene ham i rettferdighet, uskyldighet og salighet, likesom han er stått opp fra 
de døde», osv.   

Gud er en fortærende ild.  Han søker oss med brennende iver, for vi er skapt til 
å leve nær ham, elsket av ham i Jesus Kristus.  SÅ dypt måtte han stige ned for 
vår frelses skyld, og SÅ høyt har Gud elsket oss. (Joh 3:16)  Gud har kjøpt oss til 
sitt folk, og betalt en ufattelig pris.  Derfor har vi frimodighet til å komme ham 
nær og tjene ham i takknemlighet, slik han vil, i barnlig frykt og tillit til ham.  
(Heb 12:28f) 

Uten å underslå den mørke bakgrunn og fortapelsens mulighet, skal Guds lov 
tjene til å avsløre vår fortapte og fordømte situasjon uten Kristus og bevare oss 
i rettselverkjennelse for ham.  Med evangeliet oppmuntrer Gud oss til å vende 
om, anvende Kristi fortjeneste, enhver på seg selv, og leve som Guds kjære 
barn under Kristi nådige herredømme.  Å tjene Gud, det er å herske med ham, 
sier et gammelt ord. 

(P) La oss tre fram for Gud, bekjenne våre synder og be ham om syndenes 
forlatelse.  Gud være lovet!  Vår hjelp er i Herrens Navn,  

(M) han som skapte himmel og jord.  Amen. 

(P) Jeg sa: «Nå vil jeg bekjenne mine synder for Herren».   

(M) Og du tok bort min syndeskyld.  - Jeg bekjenner for deg, min Skaper og 
Gjenløser, osv.  (Fra Augustana-liturgien 2016.) 

Menneskets naturlige reaksjon   

Den naturlige reaksjon er den egenrettferdiges omvendelse til en gud skapt i 
menneskers bilde, som til forveksling ligner mennesket selv og bekrefter dets 
behov.  Den egenrettferdiges omvendelse tar hverken seg selv eller åpenba-
ringsordets Gud på alvor.  Ved å agere sin egen frelser, tar man ikke på alvor  
«den onde lyst» i menneskets innerste.  Ved å gjøre åpenbaringsordets Gud til 
medhjelper tar man ikke på alvor Guds selvhengivende kjærlighet.  Uten Guds 
nåderett for Kristi skyld, må Guds endelige dom virke skremmende, den man 
selv er skyld i.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 217 

Eksempel: Landshøvdingen Felix.  Apg 24:25 – da (Paulus) snakket om å gjøre 
det som er rett, om å være avholdende og om den kommende dom, ble Felix 
skremt og sa: «Det er nok for i dag…» 

Uvitende om troens glede, foretrekker man «gladkristendom» fremfor doms-
forkynnelse, og surrogat-løsninger fremfor ekte saker i Guds sjelesorg.  Det fal-
ler oss naturlig å plassere skyld og håpløshet et annet sted, bevare fasaden og 
gjøre våre liv til suksè-historier.   

Vi morer oss til døde, er det sagt.  Men når gapskratten stilner og festen er 
over, griner håpløsheten oss i møte.  Den lar seg ikke skjule med falske trøste-
grunner, ikke engang med trøst i felles skjebne.  Den som avviser Guds kjærlig-
het - så mye større enn Guds nidkjærhet, avviser ham som kan ødelegge sjel og 
legeme i Gehenna (el helvetet), Mt 10:28.   

Den hjelp som Gud gir, er den frifinnelse som evangeliet åpenbarer og tilkjen-
ner den enkelte i dåpen til Jesu død.  I dåpen har Gud inngått en løftepakt med 
den enkelte, Mk 16:16 - Den som tror og blir døpt, skal bli frelst, men den som 
ikke tror skal bli fordømt.  - Guds løfte er syndenes forlatelse for Kristi skyld.  
Den er vår støttestav, gitt for Kristi skyld til daglig bruk.  Det konkrete uttrykt er 
syndsforlatelsen tilsagt den enkelte i skriftemålet.  Guds reisekost gis i alterets 
sakrament underveis i Lammets spor (Åp 14:3).  I Guds sjelesorg gis ekte saker.  
De finnes ikke noe annet sted enn i den forsamlede menighet.   

Avvisningen stiller vår tilværelse på hodet.  Det forfinede uttrykk er den religiø-
se humanisme, som lar den enkelte kristne være sin egen lykkes smed.  Man 
forestiller seg Gud som en bleksottig gudfader, ventende alle med utstrakte 
armer i en himmel fjernt fra oss, og forestiller seg menneskene som gode på 
bunnen, underveis på den vei hvor godtfolk går.  Hos noen går synlige synder 
foran dem til dommens dag, hos andre følger de etter (1 Tim 5:24).  Slik lever 
den egenrettferdige som om synden er en fare som truer utenfra.  Med titanisk 
overmot agerer man Gud under skinn av toleranse, vidsyn og raushet.   

Uoppgjort syndeskyld med sjelelige og kroppslige bivirkninger er tegn på syn-
dens kraft.  Andre blir involvert med våre unnskyldninger, bagatelliseringer og 
henvisninger til ”de andre”.  Men Guds målestokk er en annen.   

Rom 2:1f – når du dømmer en annen, fordømmer du deg selv.  Du gjør jo det 
samme selv, og vi vet at Guds dom med rette rammer dem som gjør (urett).  Men 
når du dømmer dem som gjør dette, og selv gjør det samme, mener du da at du 
skal unngå Guds dom?  Eller forakter du hans uendelig store godhet, overbærenhet 
og tålmodighet?  Skjønner du ikke at Guds godhet driver deg til omvendelse?  Med 
ditt harde og ubotferdige sinn samler du opp vrede som skal kommer over deg på 
vredens dag, når Gud åpenbarer sin rettferdige dom.  Han skal lønne enhver etter 
det han har gjort.  (Jf v 4-16.) 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 218 

Håpløshet og tomhet er grunnstemningen i all lov religion.  Samme grunnstem-
ning gjennomstrømmer den sekulær-liberale overtro på individet «selv».  Man 
tilslører situasjonen med bekvemme dommer om Gud, menneske og verden, 
men begrunnelsen mangler.  Hvor har man vært?  Man meddeler viten om en 
virkelighet hvor ingen dødelig har vært.  Man later som om Kristus ligger i gra-
ven og narrer seg selv.  Evangeliet begrunnelse er en bevitnet Jesus-historie, 
slik Skriftene har sagt.  Begrunnelsen tatt i betraktning, taler ikke avvisningen til 
noens fordel på Dommens dag. 

Mt 12:2 – Dronningen fra landet i sør skal tre fram i dommen sammen med denne 
slekt og anklage den.  For hun kom helt fra jordens ende for å lytte til Salomos vis-
dom - og her er mer enn Salomo.   

Apg 10:42f – (Den oppstandne Kristus) bød at vi skulle forkynne for folket og vitne 
at han er den som Gud har satt til dommer over levende og døde.  Om ham vitner 
alle profetene og sier at alle som tror på ham, skal få tilgivelse for syndene ved 
hans navn. 

Joh 3:18 – Den som tror på ham, blir ikke dømt, men den som ikke tror, er allerede 
dømt, fordi han ikke har trodd på Guds enbårne Sønns navn.  8:31f - Dersom dere 
blir i mitt ord, da er dere i sannhet mine disipler og dere skal forstå sannheten, og 
sannheten skal frigjøre dere.  Rom 2:12, 14.   

Det er nådetid hvor Guds lov og evangelium blir forkynt 

Skjult i evangeliets skikkelser, foregriper Guds Ord og Sakrament Kristi komme 
på den ytterste dag.  Da kommer han synlig for alle i sin Guddoms herlighet og 
bringer ”en ny himmel og en ny jord” (Åp 21:1).  Hvor Kristus er virksom med 
sitt ord, der er han virksom i sitt nåderike.  Det er nådetid.   

2 Kor 6:2 – Nå er den rette tid, nå er frelsen å finne!  Ef 5:14 – Våkn opp, du som 
sover, og stå opp fra de døde, så skal Kristus opplyse deg!  Joh 5:24 – Den som 
hører mitt ord og tror på ham som har sendt meg, han har evig liv og kommer ikke 
for dommen, men er gått over fra døden til livet.  8:16 – Og om jeg dømmer, så er 
min dom gyldig.  For jeg er ikke alene, men han som har sendt meg, er med.   

Selv talte han om Guds evige vredesild over sine fiendemakter, og om alterna-
tivet - evig liv eller evig død.  Han advarte mot fortapelsen når han forkynte 
evangeliet om ”himlenes rike” og demonstrerte dets nærvær med undergjer-
ninger.  Guds trofaste kjærlighet kom til syne for verden i Jesu lidende lydighet.  
Men uten Jesus, hva er da tilbake?  Avguder i uoverskuelige mengder.   

Begrunnelsen for den nytestamentlige tro er unik.  Den fins bare der hvor fri-
finnelsen i Kristi død blir forkynt uten forbehold, og gitt den enkelte i dåpen 
med løfte om salighet for hver den som tror.  Da er det uforståelig at man kan 
bruke fortapelsen som argument mot den eneste sanne Gud, nåderettens Gud.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 219 

Og likeså uforståelig er den usaklige og manipulerende sidestillingen av kris-
tendom, religion og livssyn, for sidestillingen fortier begrunnelsen, stadfestet 
med Jesu oppstandelse fra de døde.  Ubegripelig er det selvforskyldte ”uten-
for”, for den som hører evangeliet, er også kalt. 

Guds inngripen til menneskenes frelse henviser oss til ”Moses og Profetene” 
(Lk 16:31).  Vi er henvist til Guds løfter, oppfylt i Kristi lidelse, død og oppstan-
delse.  Hvorvidt vi blir frelst i de dødes oppstandelse, beror på vårt forhold til 
frelsens gave, meddelt oss i evangeliet og rakt frem i sakramentets skikkelser.  
Gud kaller ved evangeliet og opplyser vår forstand, så vi anvender Kristi fortje-
neste, enhver på seg selv.  Med Kristus til gave har vi syndenes forlatelse, liv og 
udødelighet hos Gud.  Men den som avviser Guds kall, blir verken opplyst eller 
frelst i de dødes oppstandelse, men Gud, den Hellige, må avvise ham.  «Gå fra 
meg, dere som er forbannet…»  Mt 25:41. 

Hvordan unnslippe den fortjente straff?   

Rom 1:16f – jeg skammer meg ikke over evangeliet.  Det er en Guds kraft til frelse 
for alle som tror /…/ For i det åpenbares Guds rettferdighet, av tro og til tro, slik det 
står skrevet: Den rettferdige skal leve ved tro.  

Troen anvender Guds rettferdighet i Kristus og har evig liv i ham.  Uten Guds 
Sønns lidende lydighet, intet håp.  I Bibelen består evig liv og evig død ved siden 
av hverandre som absolutte motsetninger, begge fremstilt som virkeligheter i 
tid uten opphør.  Hvordan uendelighet er å forstå, sier Bibelen ingenting om.  I 
begge sammenhenger står mennesket ansikt til ansikt med Gud, enten som nå-
dens Gud eller som vredens Gud.   

Det finnes ingen bru fra vår side, som lar oss overstige avgrunnen mellom det 
evige ”innenfor” eller ”utenfor”.  Håpet er gitt med den éne Hellige og Rettfer-
dige som kom og gav seg selv i alles sted.  Han er det levende håp, vår fred og 
vårt liv med Gud i evighet.  Gud står ikke i gjeld til oss, for hva har vi fortjent? 

Mt 25:46 – disse skal gå bort til evig straff, men de rettferdige til evig liv.  Joh 3:36 
– Den som tror på Sønnen, har evig liv.  Den som er ulydig mot Sønnen, skal ikke 
se livet, men Guds vrede blir over ham.  Lk 16:26 – det er en dyp kløft mellom oss 
og dere, slik at ingen kan komme herfra og over til dere, om de så ville, og ingen fra 
dere over til oss. 

Svaret følger umiddelbart av evangeliet, som lar alternativet tro eller vantro 
være avgjort med frelsens gave - barnerett og arverett hos Gud, gitt i dåpen.   

Mk 16:16 – Den som tror og blir døpt, skal bli salig, men den som ikke tror, skal bli 
fordømt.  Rom 7:24f - Hvem skal fri meg fra dette dødens legeme?  Gud være 
takk, ved Kristus Jesus, vår Herre.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 220 

Vantroen er alle syndearters mor, i opprør mot Gud, vår skaper og gjenløser.  
Den tro som Gud virker ved evangeliet om Kristi fortjeneste, er Guds verk.  Den 
griper Guds nådetilsagn, anvender Kristi fortjeneste, har syndenes forlatelse, 
venter Kristus Jesus som frelser på dommens dag og gleder seg i håpet (Fil 
3:20).  Altså må vi høre Kristi ord – høre oss frelst på dåpens grunn.  Det er 
Guds frelsesorden. 

Ef 5:6 – La ingen narre dere med tomme ord!  For det er slikt som gjør at Guds 
vrede rammer de ulydige.  Åp 22:15 – utenfor er /…/ avgudsdyrkerne og alle som 
elsker løgn og taler løgn.  Gal 5:19ff, 1 Kor 6:9ff.  

Hvorfor advarer Gud mot fortapelsen?  

Hva Guds ord sier om denne virkelighet, skal vekke og advare Kristi venner mot 
vantro og egenrettferdighet, og oppmuntre oss til å praktisere vår dåp i daglig 
omvendelse og tro.  Advarslene er gitt i kjærlighet, for «tvang til tro er dårers 
tale». 

Lk 12:4f – Jeg sier dere, mine venner: Vær ikke redde for dem som slår legemet i 
hjel, men siden ikke kan gjøre mer.  Jeg skal vise dere hvem dere skal frykte: Frykt 
ham som først kan slå i hjel og så har makt til å kaste i helvete.  Ja, jeg sier dere: 
Det er ham dere skal frykte.  Joh 6:39 – dette er hans vilje som har sendt meg, at 
jeg ikke skal miste noe av alt det han har gitt meg, men oppreise det på den ytters-
te dag.  19:42.  Mt 23:37.  1 Kor 2:16,  2 Kor 5:10f, 14.  Fil 3:19.  2 Tess 1:9.   

Det var Guds siktemål døperen Johannes forkynte, Mt 3:2, 12 - ”Omvend dere, 
for himlenes rike er kommet nær”.  Guds siktemål ble stadfestet med Kristi ord 
om seg selv og sitt oppdrag, 4:17 – Vend om, for himmelriket er nær!  Dette sa 
han den gang.  Det samme sier han nå.  Den oppstandne Kristus er til stede i 
den forsamlede menighet, virksom i sitt nåderike midt iblant oss (Lk 17:21).   

Dette nærvær ble den gang stadfestet med undergjerningene han gjorde.  Nå 
stadfester han sitt nærvær med prekenembetets fullmakter og forvalter-
oppdrag fra den Oppstandne Kristus.  Forvaltet på troskapens vilkår, er han 
virksom i ord og gjerning.  Lk 10:16 – Den som hører dere, hører meg, og den 
som forkaster dere, forkaster meg.  Guds siktemål blir stadfestet hver eneste 
gang apostelordets lære blir forkynt og oppmuntrer mennesker til å vende om.  
Slik fører Gud retten frem på jorden. 

Jes 43:25 – jeg er den som utsletter dine misgjerninger for min skyld; dine synder 
kommer jeg ikke mer i hu.  44:22 – Jeg stryker dine overtredelser bort som en tåke 
og dine synder som en sky.  Vend om til meg, jeg løser det ut.  Apg 3:19a - Fatt da 
et annet sinn og omvend dere, så deres synder kan slettes ut.  2:38, 10:47f, 22:16.   

Kol 2:12f – i dåpen ble dere begravet sammen med ham, og i den ble dere også 
reist opp med ham; ved den tro som Gud virker, han som reiste Kristus opp fra de 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 221 

døde (e Sv Kyrkobibel).  Dere var døde på grunn av deres synder, uomskåret som 
dere var med deres onde natur.  Men han gjorde dere levende sammen med Kris-
tus, idet han tilgav oss alle våre synder.  Tit 3:5f. 

Jf Mt 4:17, 8:11f, 24:48-51, 26:24.  Mk 9:43ff.  Sal 51:3.   

Bibelens sentrum er frelseshistoriens evige høydepunkt og hovedsak: Guds for-
soning med verden i Sønnen han gav.  Han er Guds gaverettferdighet, som 
evangeliet åpenbarer av tro til tro.  Det stadfestet Gud da han reiste Jesus opp 
fra de døde den tredje dag.  Og kirkens kjennetegn, innstiftet av den Opp-
standne, følger kirken i tidens løp og vitner om hans virksomme nærvær.  

Det samme sentrum og høydepunkt medbestemmer innholdet i prekenen, 
også når emnet er Kristi gjenkomst som verdens dommer.  Troen anvender 
hans verk i fortid og venter ham som frelser på Dommens dag.  Verdens dom-
mer er verdens forsoner.  Da er tiden ute for kall og opplysning ved evangeliet.  
Da drar han grenselinjen mellom evig liv og evig.  Med hvilken målestokk?  Med 
Guds rettferdighet, den han selv er i kraft av sin lidende lydighet.   

Nå er Gud å finne, hvor Gud tilbyr og rekker oss sitt frelsesverk – offentlig ved 
prekenen om Guds velgjerninger i Jesus Kristus, og gitt den enkelte til del i då-
pen til Jesu død.   

I det private skriftemål blir Guds løftepakt stadfestet for dem som ber om det:   
«Jeg forlater deg dine synder.  I Faderens osv.»  I Herrens Nattverd styrker han 
troen med alterets sakrament.  Han bevarer oss i den troende kirkes samfunn 
med Kristi legeme og blod, en gang ofret for verdens synder.   

Altså er menighetens samling om Ord og Sakrament en rettsforsamling.  Her 
samarbeider menigheten om nåderettens bruk på Kristi vilkår.  Uten reserva-
sjoner, holder den Kristi befalinger om nådemidlenes bruk og har samfunn med 
ham og Guds éne, hellige kirke i himmelen og på jorden.   

En gammel regel sier: Er jeg beredt til å motta alterets sakrament, er jeg beredt 
til å møte Kristus, min frelser på Dommens dag.  De kommer ikke til dom, de 
som går inn i herlighetsriket på den nye jord, for navnene deres er skrevet i Li-
vets bok.   

Mt 25:34 – Kom hit, dere min Faders velsignede, og ta det rike i eie som er gjort i 
stand for dere fra verdens grunnvoll ble lagt.    

2 Kor 5:20 - I Kristi sted ber vi: La dere forlike med Gud! 

Kristi dommergjerning medbestemmer forkynnelsen 

Verdens dommer er gudmennesket Jesus, når han kommer synlig for alle i sin 
Guddoms makt og majestet.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 222 

Åp 1:7 – Se, han kommer i skyene!  Hvert øye skal se ham, også de som har gjen-
nomboret ham, og alle jordens folk skal bryte ut i klagerop over ham.  Lk 17:22-30.   

På den ytterste dag skal Dommeren Kristus gjengjelde all ondskap og urett, og 
befri skaperverket fra lidelse og død.  Også da vil han ære Faderen ved å oppfyl-
le hans vilje.   

Joh 5:22f, 30 – Faderen dømmer ingen, men han har overgitt all dom til Sønnen, 
for at alle skal ære Sønnen slik de ærer Faderen.  /…/ Jeg kan ikke gjøre noe av 
meg selv.  Jeg hører, og etter det dømmer jeg, og min dom er rettferdig.  For det er 
ikke min egen vilje jeg vil fremme, men hans vilje som har sendt meg. 

Når Kristus kommer på den ytterste dag, bringer han herlighetsriket på den nye 
jord hvor Guds rettferdighet bor, og ingen lidelse eller ondskap finnes mer.  Der 
skal de salige se Gud i all hans herlighet, og i hans nærhet leve i en fred, hvile 
og glede som overgår all forstand, og sammen med Guds engleskarer love og 
takke Gud og Lammet uten ende.  Fortapelsen følger med konsekvens den 
gjenstridige vilje. 

Åp 21:1-4 – Og jeg så en ny himmel og en ny jord, for den første himmel og den 
første jord var borte, og havet fantes ikke mer.  Og jeg så den hellige by, det nye 
Jerusalem, stige ned fra himmelen, fra Gud, gjort i stand og pyntet som en brud for 
sin brudgom.  Fra tronen hørte jeg en høy røst som sa: «Se, Guds bolig er hos 
menneskene.  Han skal bo hos dem, og de skal være hans folk, og Gud selv skal 
være hos dem.  Han skal tørke bort hver tåre fra deres øyne, og døden skal ikke 
være mer, heller ikke sorg eller skrik eller smerte.  For det som før var, er borte.»  2 
Pet 3:13, osv.) 

Den nåderett som Kristus utøver i sin kirke på jorden, den blir siste gang åpen-
bar for alle på Dommens dag.  

Mt 25:34 – Så skal kongen si til dem på sin høyre side: «Kom hit, dere som er vel-
signet av min Far, og ta det rike i eie som er gjort i stand for dere fra verdens 
grunnvoll ble lagt.  Rom 8:17, Ef 1:4. 

Frelsens grunnvoll er lagt en gang for alle, men de som bygger sine liv på grunn-
vollen, varierer i skrøpeligheter og helliggjørelse.  Derfor er nådelønnen hva 
den er - lønn som gis av nåde og i ulik grad.   

1 Kor 3:11-15 – Ingen kan legge en annen grunnvoll enn den som er lagt, Jesus 
Kristus.  Om nå noen bygger på grunnvollen med gull, sølv, edelstener, eller med 
tre, høy eller halm, så skal det en gang vise seg hva slags arbeid hver enkelt har 
gjort.  Dommens dag skal gjøre det klart, for den åpenbarer seg med ild, og ilden 
skal prøve hvordan den enkeltes verk er.  Om det noen har bygd, blir stående, skal 
han få sin lønn.  Dersom hans verk brenner opp, må han lide tapet.  Selv skal han 
bli frelst, men da som gjennom ild.   Mt 5:10-12.   

4:5 – Døm derfor ikke før tiden, før Herren kommer.  Han skal bringe fram i lyset 
det som er skjult i mørket, og avsløre alt det menneskene har hatt i sinne.  Da skal 
Gud gi enhver den ros han har fortjent.   



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 223 

Mal 4:1,5.  Jes 48:10.  1 Pet 1:7, 4:12.  2 Tess 1:7ff.   

Betrakter man fortapelsen som en motsetning til frelsen gitt av nåde, røper 
man en lovisk betraktningsmåte.  Frelsen gitt av nåde, på grunn av Kristi fortje-
neste, er virkelig gratis – av nåde.  Derfor er risikoen så stor, blir nåden forkynt 
med forbehold – hva det enn måtte være.  

Heb 2:3 – Hvordan skal da vi slippe unna dersom vi ikke bryr oss om den frelse 
som er så mye større?  Apg 20:26f, 32 – jeg er uten skyld om noen forspiller sitt liv, 
for jeg har på ingen måte unnlatt å forkynne hele Guds plan og vilje. /…/ nå overgir 
jeg dere til Gud og hans nådeord, som kan oppbygge dere og gi dere arven sam-
men med alle dem som er blitt helliget. 

Det himmelske bibliotek må være stort, men en bok skiller seg ut – Livets Bok.  
Poenget i denne billedbruk er klart: Vårt forhold til Guds frelsesverk i Jesus Kris-
tus mens vi lever avgjør vårt forhold til Gud i evigheten – enten får vi se Gud 
som frelsens Gud og leve ham nær, eller må stå overfor vredens Gud i det evige 
utenfor og dele skjebne med Guds fiendemakter.   

Åp 20:12 – jeg så de døde, både store og små: De stod foran tronen, og bøker ble 
åpnet.  Så ble en annen bok åpnet, Livets Bok.  3:5, 5:2, 13:8 (17:8, 20:15, 21:27),  

 

 

 

OM ENDETIDEN  
 

Forut for håpets oppfyllelse går verdens undergang   

Verden forgår, men Gud forblir og likeså hans ord.   

Lk 21:33 – Himmel og jord skal forgå, men mine ord skal aldri forgå.  Mt 5:18.  Heb 
1:10-12 – Du, Herre, i begynnelsen grunnla du jorden, og himmelen er et verk av 
dine hender.  De skal gå til grunne, men du forblir.  De skal alle eldes som en kled-
ning, du ruller dem sammen som en kappe, de skiftes ut som klær.  Men du er den 
samme, dine år tar aldri slutt.  Jf Sal 102:26-28.  Rom 8:21 – for det skapte skal bli 
frigjort fra trelldommen under forgjengeligheten og få del i den frihet som Guds barn 
skal eie i herligheten. 

Guds ord gir begrenset innsyn i endetidens forløp, men nok til å berede oss til 
Herrens dag.  Tekstene vender våre blikk mot Kristi dommergjerning på Dom-
mens dag.  Dommen skal være til salighet for dem som venter Ham, fordi de alt 
er frikjent ved dåpen og troen.  Dommen skal være til fortapelse for dem som 
avviste Guds forsoningsverk i hans død.  



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 224 

Heb 9:27f – Likeså visst som det er menneskenes lodd å dø én gang og siden 
komme for dommen, slik er også Kristus ofret én gang for å ta bort manges synder, 
og siden skal han for annen gang komme til syne, ikke for syndens skyld, men for å 
frelse dem som venter på ham.  2 Tess 1:7-10. 

Endetiden innebærer ”den store trengsel ” for Guds kirke på jorden.  Men Gud 
bevarer sin troende kirke.  Det er hovedsaken.   

Mt 24:21f – da skal det bli trengsler så store som det aldri har vært fra verdens be-
gynnelse til i dag, og som det heller aldri mer vil bli.  Om den tiden ikke ble forkor-
tet, ville ikke noe menneske bli frelst.  Men for de utvalgtes skyld skal den tiden for-
kortes.  Åp 7:17.   

Noen tekster synes å tale om Kirkens bortrykkelse før trengselstiden starter.  
Eksempler: Lk 24:34-36, 1 Tess 1:10, 5:1-9.   

Andre tekster synes å tale om en bortrykkelse før trengslene når sitt klimaks.  
Eksempler: Mt 24:9ff, Åp 6:11, 7:14, 13:7.   

Tegnene før Kristi gjenkomst er unormale tilstander i folkenes liv, i naturen og i 
særlig grad i kirken på jorden.  

Mt 24:9-13 – Da skal dere bli utlevert, lide trengsel og bli drept; ja, dere skal hates 
av alle folkeslag for mitt Navns skyld.  På den tiden skal mange falle fra, og de skal 
angi hverandre og hate hverandre.  Mange falske profeter skal stå fram og føre 
mange vill.  Og fordi lovløsheten tar overhånd, skal kjærligheten bli kald hos de 
fleste.  Men den som holder ut helt til slutt, han skal bli frelst.  Og evangeliet om Ri-
ket skal forkynnes i hele verden til vitnesbyrd for alle folkeslag, og så skal enden 
komme.  Lk 21:7-19.  Joh 16:2-4, 2 Tess 2, osv.  

Kirkens sendelse til folkene skal fremskynde Herrens dag. 

2 Pet 3:11f – Når nå alt skal gå i oppløsning, hvor hellig og gudfryktig bør dere da 
ikke leve, mens dere venter på at Guds dag skal komme, og fremskynder den.  

I interimtiden skal Gud utvelge seg et folk ved evangeliet og dåpen. 

Mt 24:14, 28:19f.  Mk 13:10.  Apg 1:6-8, 15:14.   

Når Kristus kommer i sin Guddoms herlighet, synlig for alle i makt og majestet, 
da skal menneskene gjenkjenne ham på sårmerkene, Apg 1:8, Åp 1:7.   

Gud utøver sin dommergjerning gjennom menneskehetens historie med den 
Dommens dag for øye.  Åpenbaringsordets Gud er ”en rettens Gud” (Jes 30:18).  
Han reagerer mot urett i nidkjærhet for sitt skaperverk.  Vi ber med Kristi offer-
bønn «skje din vilje» at han også må være oss nådig og bryte alle onde planer 
og hindre all ond vilje.  Derfor bærer historien vitnesbyrd om Guds hellighet og 
strenge rettferdighet.  Han verner om sitt verk med sikte på sin nåderett i Kris-
tus Jesus.  Hab 1:3-17, 2 Tess 1:3ff, Åp 16:5-7. 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 225 

Eksempler: Urhistorien, 1 Mos 3-11.   

Tre katastrofer rammet menneskene og preget deres kår for all ettertid.  Syndefal-

let, 1 Mos 3, jf Rom 5:16 og 18f.  Syndfloden, 1 Mos 6-8, 2 Pet 3:6.  Tårnbyggingen 

i Babel, 1 Mos 11:1-9, jf Apg 14:16, Ef 3:3-6.   

Et avgjørende vendepunkt var Guds utvelgelse av Abraham og hans ætt, 1 Mos 

11:10-12:3.   

I endetiden er gudmennesket Kristus virksom i allmaktens rike.  Denne gjerning 
skjer i det skjulte - i folkenes liv og i den enkeltes liv.  Vi ser den ikke, men Guds 
ord lar oss vite at han samvirker alt til det beste for dem som elsker ham, Rom 
8:28, og at ”denne tids lidelser er ubetydelige i sammenligning med den herlig-
het som skal åpenbares på oss”, v 18.    

Gud har foregrepet dommen   

I Jesu korsdød har Gud avsagt fordømmelsesdommen over djevelen, denne 
verdens fyrste, Joh 12:31, 16:11, 1 Joh 3:8, Åp 12:10, og likeså over menneske-
nes synder, Rom 3:25b-26, Apg 13:38f.   

Underlig er det at Gud ventet så lenge og lot fordømmelsen ramme sin enbårne 
Sønn i Jesu skikkelse.  Gud mot Gud på forbannelsens tre!  Den allmektige Ska-
peren i avmakt på korset og i graven!  Evangeliet er ikke et foredrag for logik-
ken, men konfrontasjon med kjensgjerningen - ”SÅ har Gud elsket verden”.  
Evangeliet proklamerer Guds kjærlighets mysterium, større enn all hans nid-
kjærhet: Gud var i Kristus og forsonte verden med seg selv, 2 Kor 5:19. 

2 Kor 5:21 – Han som ikke visste av synd, har han gjort til synd for oss, for at vi i 
ham skulle bli Guds rettferdighet.   

Guds åpenbaringsord gir oss biter i det svar som overstiger mennesketankens 
muligheter.  En bit viser til Sønnens lydighet under Guds lov, en annen til Jesu 
legemlige oppstandelse.  I den oppreiste Adam - i den éne som representerte 
oss alle – har Gud avsagt en rettferdigerklæring (frifinnelsesdom) for enhver av 
Adams falne ætt.  Dette budskap vil Gud ha forkynt og trodd i verden, og derfor 
er endetiden kirkens misjonstid.   

Rom 5:18 – likesom én manns fall ble til fordømmelse for alle mennesker, så fører 
en manns rettferdige gjerning tgil frifinnelse og liv for alle.  Kol 1:20.  Heb 4:16, 9:5.  
1 Joh 2:2, 4:10.  1 Kor 4:1. 

I Kristi nåderike medvirker Den Hellige Ånd når løse- og bindemaktens embete 
utøves med lov og evangelium.  Da vitner Ånden med Kristi ord i vårt indre – 
frikjent! - eller fordømt!  Rom 8:16f, Apg 2:32-39.  Ånden overbeviser Ordets 
tilhørere om synd, rettferdighet og dom.  Slik bereder han oss til å møte Kristus 
som vår Frelser på Dommens dag.  Joh 16:7-11 



 

KSv: Credo-artikler del 1, s 226 

Eksempel: De syv sendebrevene til de syv menighetene, Åp 2-3.   

Syvtallet representerer helheten – her hele Guds kjempende kirke på jorden.  
Den oppstandne Kristus går mellom de syv lysestakene.  Han er menighetenes 
visitator.  Han stiller diagnosen, forordner legedom, advarer, trøster og opp-
muntrer.  Åpenbaringsbokens høydepunkt og bokstavelige midtpunkt er synet 
av paktens ark, tegnet på Guds nådepakt, stående i det himmelske tempel 
(11:19).  Gud lar oss vinne seier ved Jesus Kristus, vår Herre.  Det er Guds trøs-
temotiv, gitt kirken i endetidens trengsler. 

Åp 2:10 – Vær tro til døden, så skal jeg gi deg livets krone.   


